### ШАЙХ МУХАММАД СОДИҚ МУХАММАД ЮСУФ

# Пафсири Хилол

ТУЗАТИЛГАН ВА ҚЎШИМЧА ҚИЛИНГАН

ИККИНЧИ НАШР

**6** жуз

Аллоҳ таолонинг каломи тафсири ҳақидаги ушбу камтарона уринишни қиблагоҳим Муҳаммад Юсуф ҳожи ва онажоним Собира хоним Тилакберди қизи раҳматуллоҳи алайҳимоларга бағишлайман. Ҳаққ таолодан у зотларни мағфират айлаб, жойларини жаннатдан қилишини тилаб дуолар қиламан. Муҳтарам ўқувчилардан отамиз ва онамиз ҳақларига дуолар умидидаман.

Муаллиф.

### Шиоримиз:

Аҳли сунна ва жамоа мазҳаби асосида пок ақийда ва мусаффо Исломга интилиш, Қуръон ва суннатни ўрганиб амал қилиш, исломий маърифат таратиш, салафи солиҳ — улуғ мужтаҳидларга эргашиш, кенгбағирлик ва биродарлик руҳини тарқатиш.

Дийний саводсизликни тугатиш, ихтилоф ва фиркачиликка барҳам бериш, мутаассиблик ва бидъат-хурофотларни йўқотиш.



### АР-РОХМАН СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 78 оятдан иборат

Кўпчилик мутахассислар бу сураи кариманинг Мадийнада нозил бўлганини таъкидласалар-да, Маккада нозил бўлган, дегувчилар ҳам оз эмас. Маълумки, Қуръони Карим оятларининг маккий ва маданий эканини билиш белгилари бор, ўша қоида ва белгиларга биноан қарайдиган бўлсак, «Ар-Роҳман» сураси маккий экани ғолиб бўлади.

Бу сураи кариманинг номи биринчи оятидан олинган бўлиб, «Ар-Роҳман» Аллоҳнинг сифатларидан биридир. Бу муборак сўзнинг маъноси ҳаҳида тафсиримизнинг бошида батафсил баёнот берилган.

Имом Байҳақий ҳазрати Али каррамаллоҳу важҳаҳудан қилган ривоятда Пайғамбар алайҳиссалом: «Ҳар бир нарсанинг келини бор, Қуръоннинг келини «Ар-Роҳман» сурасидир», деганлар. Чунки, бу сураи карима, худҳи келинлар безаклари ила бошқаларҳан фарқланиб турганҳек, ўзига хос услуби билан бошқа сураларҳан ажраб тураҳи.

Маккий сураларнинг асосий мавзуи бўлган ақийда асослари масаласи бу суранинг ҳам мавзуидир. Сурада ҳам жинларга, ҳам инсонларга хитоб ҳилинади.

Суранинг аввалида Аллох таолонинг очиқ-ойдин неъматлари, жумладан, Қуръоннинг таълими, баён қилиш қобилияти, қуёш, ой, юлдуз ва бошқалар зикр қилинади.

Ушбу неъматларга бандалар шукр келтиришлари лозимлиги асосий мақсадлардан биридир.

Сўнгра, қиёмат кунининг тайёргарлиги инсонга ҳам, жинларга ҳам лозимлиги уқтирилади, у куннинг даҳшатлари сифатланади.

Ва нихоят, сура Аллох таолони улуғловчи оятлар билан тугайди.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.

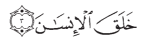


### 1. Рохман.

### 2. Қуръонни ўргатди.

Аввал айтганимиздек, «Ар-Роҳман» Аллоҳ таолонинг исмларидан бири ва сифатларидан биридир. Маъноси чексиз раҳимлиликдир. Раҳимлилик инсонга нисбатан айтилганда юмшоқлик, меҳрибонлик маъносини англатса, Аллоҳ таолонинг сифати маъносида меҳрибонлик, эҳсон ва ризқ бериш маъноларини ҳам англатади. «Ар-Роҳман» деб биринчи сўзнинг алоҳида оят бўлиб суранинг бошланиши ўзига хос ажойиб бир ҳолатни вужудга келтиради. Таъсири ҳам ўзгача бўлади. Кейинги оятларда ушбу оят маъносини шарҳлаш, Аллоҳнинг инсонлару жинларга ато ҳилган неъматларини эслатиш ўз аксини топган экан, биринчи бўлиб энг улкан неъмат — Қуръони Карим тилга олинади.

Роҳман Ўз бандаси Муҳаммад алайҳиссаломга Жаброил фаришта орқали Қуръонни ўргатди. Қуръони Каримни ўргатиш неъмати бошқа неъматлардан бениҳоя улуғдир. Шунинг учун ҳам, мазкур неъмат биринчи бўлиб зикр қилиняпти. Чуқурроқ ўйлаб кўрилса, Қуръонни ўргатиш неъмати инсонни яратиш неъматидан ҳам устун қўйилган. Агар Қуръон бўлмаса, иймон бўлмайди. Аллоҳ таолони таниб бўлмайди, яхшилик бўлмайди. Қуръон бўлмаса, инсон бадбахт, қонхўр, порахўр, ўғри, муттаҳам бўлади. Шунинг учун ҳам, Қуръон барча неъматлардан устун туради.



### 3. Инсонни яратди.

Роҳман инсонни йўқдан бор қилди. Яратганда ҳам, чиройли, бекаму кўст қилиб яратди. Унга ақл, ҳис-туйғу, тафаккур ва бошқа кўплаб қобилиятларни берди. Инсоннинг яратилиши неъматларини санаб охирига етиб бўлмайди. Инсон бу неъматларга шукр қилиб яшамоғи лозим.



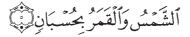
### 4. Унга баённи ўргатди.

Роҳман Ўзи яраттан инсонга нутқни, гапиришни ўргатди. Нутқ, баён қилиш қобилияти Аллоҳ таоло инсонга берган улкан неъматлардан биридир. Айнан ушбу неъмат билан инсон ўзга жонзотлардан ажраб туради. Уларнинг устидан ўз ҳукмини ўтказади. Инсон Аллоҳ ерда яраттан жонзотлар ичида мукаммал овоз чиқарадиган ягона жонзотдир.

Бошқа жонзотларнинг овози асосан тақлидийдир ва ҳам фикрсиздир. Инсон турли товушлардан сўз, сўзлардан жумлалар тузади ва жумлалардан нутқ қилади. Дунё халқларининг турли тилларидан миллион-миллионлаб жумлалар тузилади. Баён қилиш неъмати инсоннинг ўз ҳис-туйғуларини, хотираларини, таассуротларини гап орқали ифода этиш қобилиятидир.

Биз ҳар куни, ҳар лаҳзада гапиравериб, бунга одатий бир нарсадай ўрганиб қолганмиз. Лекин тафаккур қилиб кўрсак, нутқ, овоз чиҳариш ниҳоятда мураккаб, нозик бир жараён экани маълум бўлади. Бу жараёнда инсоннинг ақлию руҳидан тортиб, кичик пай ёки томирларигача иштирок этади. Шулардан бирортаси ўз вазифасини озгина бажара олмай қолса, нутқ мукаммал бўлмайди. Овознинг хилма-хиллиги, баён қилиш, гапиришнинг турли-туманлиги ҳаммаси улкан мўъжизадир. Бундай неъматни улуғ Аллоҳ бермаса, ким беради! Шунинг учун, бошқа неъматлар қатори бу неъматта ҳам шукр қилмоҳ лозим. Аллоҳ таоло Қуръонни ўргатиш ва баённи ўргатиш неъматлари орасида инсоннинг яратилишини зикр қилди. Бунда инсоннинг ўрганишга бўлган қобилияти асосий белгилардан бири экани ва ўрганиладиган нарсаларнинг энг муҳими Қуръон эканига ишора бордир.

Сўнгра, Аллоҳнинг улуғлигига далолат қилувчи махлуқотларнинг зикри келади.



### 5. Қуёш ва ой хисобдадир.

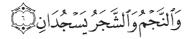
Яъни, қуёш ва ой барча жиҳатдан – ҳажми, ҳаракати, жойлашиши, улардаги моддалар ва бошқа жиҳатлардан ҳисоб-китобли, ўлчовлидир.

Қуёш ердан тўқсон икки ярим миллион мил узоқдадир. Агар ушбу масофадан озгина яқин бўлса, ер ёниб ёки эриб кетиши керак эди. Аксинча, сал узоқ бўлса, ер музлаб, иккала ҳолда ҳам ун-

дан асар қолмас эди. Қуёшнинг бизга етиб келаёттан ҳарорати, унинг мукаммал ҳароратининг икки миллиондан бири, холос. Шугина ҳарорат бизнинг ҳаётимизга зарур экан, шугина келяпти. Ундан ортиқ ҳам эмас, кам ҳам эмас.

Шунингдек, ойнинг ҳажми ва ердан узоқлик масофаси сал ўзгарса, ер юзи остин-устин бўлиб кетиши мумкин. Агар ойнинг ҳажми ҳозиргисидан жиндак каттароқ бўлса, унинг тортиш кучи кўпайиб, барча тарафда сув тошқини бўлиб, ер юзини тўфон босар эди.

Ой билан қуёшни инсоннинг яшаши учун қулай ва фойдали қилиб берган зот ким? Бундай улкан юмушни Роҳман сифатли Аллоҳ бажармаса, бошқа ким ҳам қила олар эди.



### 6. Ўт-ўлан хам, дарахтлар хам сажда қилурлар.

Аввалги оятда борлиқдаги ҳисоб ва ўлчовда аниқликка ишора қилинган эди. Бу оятда Аллоҳ яратган нарсаларнинг ҳаммаси Унинг Ўзига бўйсунишига, У зотнинг итоатидан чиқмаслигига ишора қилинмоқда. Дунёдаги жонлию жонсиз барча нарса Аллоҳнинг иродасидан ташқари чиқа олмаслиги, ҳаммаси Роббул оламийнга боғлиқ экани таъкидланмоқда. Бу оят борлиқни худди ягона жонли вужуд каби тасвирлайди. Инсон Аллоҳ таолога бўйсунганининг, Унинг амрида бардавом эканининг далили сифатида сажда қилар экан, демак, бошқа нарсаларнинг бўйсуниши ҳам сажда билан ифода қилиняпти. Бошқа оятларда: осмонлардагию ердаги барча нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтади, аммо сизлар уларнинг тасбиҳини фаҳмламайсизлар, деган маънолар келган. Бу, улкан ҳақиқат бўлиб, фақат нодон кишиларгина уни тушуниб етмайдилар. Тушунганларида ибодатсиз-эътиқодсиз бўлмас эдилар.



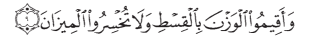
### 7. Осмонни баланд кўтарди ва (адолат) тарозуни ўрнатди.

### 8. Мезонда хаддингиздан ошмаслигингиз учун.

Инсон, илмнинг баланд чўққиларига чиқдим деб мақтангани билан, ҳалигача осмон чегарасини англаб ололгани йўқ. Осмонларда Аллоҳ яратиб қўйган миллионлаб улкан жисмларни санаб охирига етгани ҳам йўқ. Ой сайин янги юлдуз кашф қилинганининг хабарини эшитиб турибмиз. Уларнинг ҳаммаси ҳам бутун олам тарбия-

чиси бўлмиш Аллоҳ таолога сажда қилиб турибди. Буларнинг ҳам-масини Роҳман сифатли Аллоҳ яратмаган бўлса, ким яратган?!

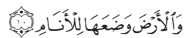
Шундай улкан яратувчи Зот ҳақ ва адолат тарозусини ҳам ўрнатди. Агар ушбу тарозуни Аллоҳ таолонинг Ўзи Ислом дини, Қуръон китоби, Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссалом орқали ўрнатмаганида, адолат мезони бузиларди, ҳақдан ботил устун келарди. Кучли кучсизни истаган кўйига соларди. Ер юзини фисқу фасод босарди.



### 9. Адолат ила ўлчанг ва тарозудан уриб қолманг.

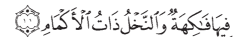
Аслида, мазкур уч оятдаги «адолат», «тарозу», «ўлчов» сўзлари умумий маъноларни ифода қилади. Айни чоғда, бу сўзлар бизнинг тор тушунчамиздаги моддий ўлчов маъносини ҳам ўз ичига олади. Дунёдаги ҳамма нарсани ўзига хос илоҳий ўлчов билан яраттан Аллоҳ таоло дунёдаги барча инсоний тушунча ва муносабатларни илоҳий адолат ўлчови ила тарозуга солишни талаб ҳилмоҳда. Бу талаб эса, Қуръони Карим таълимоти ва Ислом шариати асосида амалга ошади.

Осмон зикрини тугатгандан сўнг Аллох таоло энди эътиборимизни ерга тортади.



### 10. Ва ерни халойиқ учун қўйди.

Араб тилида «халойиқ» сўзи жонзот маъносида ҳам ишлатилади. Яъни, ерни Аллоҳ таоло барча жонзотлар учун муносиб қилиб қўйди. Маълумки, ер борликдаги сон-саноқсиз мавжудотлардан биттаси, ҳаттоки, энг кичикларидан бири ҳисобланади. Лекин ўша ернинг яратилиши, унинг жонзотлар яшаши учун мос бўлиши ва ҳоказо ҳолатлар Аллоҳ таолонинг чексиз қудратининг ёрқин далилидир. Бошқа сайёраларда нима учун жонзотларнинг яшашига имконият йўқ? Ердаги ҳаво, сув, тупроқ, ернинг тортиш кучи ва бошқа миллионлаб хусусиятларни ким вужудга келтирди? Фақат вужудга келтирибгина қолмай, уларни бир-бирига мослаб, жонзотлар учун, уларнинг ҳаёт кечириши учун, хусусан, инсон учун хизматкор қилиб қўйди? Буларнинг бирортасини ҳам Роҳман сифатли Аллоҳдан бошқа ҳеч ким қила олмайди!



### 11. У(ер)да мевалар ва гулкосали хурмолар бор.

Аллох таоло ерни яшаш учун мослаб қўйган, деганда, жонзотларга ризқ-рўзини сероб қилгани ҳам назарда тутилади. Турли-туман мева-чевалар ичида гулкосали хурмолар ҳам борлигини алоҳида зикр қилаёттанининг боиси шуки, хурмо араб диёрида энг сероб мева бўлиб, таркибида фойдали моддалар ниҳоятда кўпдир. Меваларнинг шаклини, таъмини, фойдали хусусиятларини ва шифобахшлик даражаларини турли-туман қилиб ким яратди? Нима учун бир ерда ўсган турли мевалар таъми турлича бўлади. Уларга рангни ким берган экан? Буларнинг барчасини Роҳман сифатли Аллоҳ таоло ато қилмаса, бошқа кимнинг ҳам қўлидан келарди.

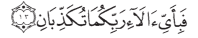


### 12. Ва сомонли донлар хамда райхонлар бор.

Мевалар асосан лаззатланиш учун истеъмол қилинса, ушбу оятда ҳам инсонлар учун, ҳам унга тобеъ қилинган жониворлар учун асосий озуқа бўлмиш донли неъматлар эслатилмокда. Шу билан бирга, инсоннинг тўла роҳат олиши хушбўй ҳидларни ҳидлаш билан бўлишлиги эътиборидан райҳон ҳам зикр қилинмоқда.

Хар бир донли экиннинг ўсиши, дон бўлиши ва унинг жонзотларга озуқа бўлиши алохида-алохида мўъжиза эмасми?! Донларга озуқа бўлиш хусусиятини ким берди экан? Албатта, Рохман сифатли Аллохдан бошқа ҳеч ким бера олмайди!

Дунёда қанчадан-қанча хушбўй гуллар бор. Уларнинг чиройини айтмайсизми! Рангларининг хилма-хиллигини айтмайсизми! Қайси рассом уларга бўёқ берди экан. Хидларини-чи? Хидларни қаёқдан олишди у гуллар? Жавоб битта: буларга фақат Роҳман сифатли Аллоҳ таологина қодир. Аллоҳ таоло ўтган оятларда Ўз неъматларини, жумладан, Қуръоннинг таълими, инсоннинг яратилиши, баённинг ўргатилиши, қуёшу ойларнинг мувофиқ ўлчовда қилиб қуйилиши, осмоннинг ва адолат мезонининг ўрнатилганлиги, ернинг жонзотлар учун жиҳозланганлиги, унда мева-чевалар, донлар, хушбўй ўсимликлар борлиги, кабиларни зикр қилиб ўтгандан сўнг, инсонлару жинларга хитоб қилиб бундай дейди:



13. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Аллоҳнинг неъматларини ёлғон дейиш, уларга ишонмаслик ношукрлиқдан ўзга нарса эмас. Неъмат берувчи Зотга шукр қилмаслик неъматларни Аллоҳ таоло берганлигини инкор қилиш билан булади. Чунки, шукр иймоннинг далилларидан биридир, ношукрлик эса куфрнинг далилидир.

Мазкур сурада ушбу оят ўттиз бир марта такрорланган. Баъзида Аллох таоло берган неъматлар зикридан сўнг, шу неъматларнинг Аллохдан эканини таъкидлаш, уни эътироф этиб шукр қилишга даъват маъносида келган бўлса, баъзида инсоннинг Аллохга қилган исёни зикридан сўнг, қўрқитиш, куфрдан қайтариш маъносида келган.

Имом Термизий Жобир розияллоху анхудан қилган ривоятда айтиладики: «Пайғамбаримиз алайхиссалом саҳобаларининг олдиларига чиқиб, «Ар-Роҳман» сурасини аввалидан охиригача ўқиб берганларида улар жим қолибдилар. Шунда Пайғамбар алайҳиссалом: «Жинлар билан учрашган кечамда ҳам ушбу сурани ўқиб берганимда, улар сизлардан кўра яхши жавоб берган эдилар. Ҳар қачон, «Фа би аййи алааи раббикума туказзибаан»ни ўқиганимда: «Эй роббимиз, биз Сенинг неъматларингдан ҳеч бирини ёлғон демаймиз, Ўзингта шукр», деб турдилар», деб айтдилар».

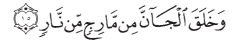
Аллох таоло Ўз неъматларининг зикрини давом эттириб, инсонни хам жинни хам Ўзи яратганини яна бир бор таъкидлайди.



### 14. Инсонни сополга ўхшаш қуриган лойдан яратди.

Бу оятда «инсонни» деганда Отамиз Одам алайҳиссалом назарда тутиляпти. «Қуриган лой» деб таржима қилган иборамиз оятда «солсол» деб келган. У ҳам лойнинг қотиб, чертса овоз чиқарадиган бўлиб қолган ҳолига айтилади. Ушбу оятда зикр қилинган ҳолат Аллоҳ таоло Отамиз Одам алайҳисаломни яратишининг турли босқичларидан биридир. Тупроқдан лой қилиниб, уни одам шаклига келтириб, сўнгра руҳ киритилган. Қуръон таъкидлашича, инсонни йуҳдан бор қилган Зот уни тупроқдан яраттандир. Ҳозирги замон илми ҳам буни тасдиқламоқда. Илмий тажрибалардан маълум булишича, тупроқда қандай моддалар булса, инсон жисмида ҳам ўша моддалар бор экан. Тупроқда карбон, кислород, фосфор, азот, калсий, хлор, темир, мис, йуҳ каби йигирма хил модда бор булса, худди шу моддалар инсон жисмида ҳам бор. Тупроқдан борлиқнинг энг улкан муъжизалардан бири булган инсонни, унинг фикри, руҳи, ҳистуйғулари, асаблари ва ҳозиргача инсоннинг ўзи ҳам тушуниб еттуйғулари, асаблари ва ҳозиргача инсоннинг ўзи ҳам тушуниб етт

маган ажойиботлари билан ким ярата олади? Дарвинми ёки Марксми? Бу ишни фақат Роҳман сифатига эга бўлган қудратли Аллоҳгина қилиши мумкин.



### 15. Ва жинларни ўт-алангадан яратди.

Аллоҳ таоло жинни тутуни йуҳ оловдан яратди. Оятдаги «маарижин» сузи шуни англатади. Оловдан жиннинг яратилиши инсоннинг илм доирасига кирмайдиган нарса. Қуръон буни бизга билдирувчи ягона манба. Биз ушбу хабарга иймон келтиришимиз лозим. Бу жараён ҳандай кечганлигини Аллоҳнинг Ўзи билади. Бизга кенгроҳ билдиришни хоҳламаган экан ва биздан билиш илмини талаб ҳилмаган экан, бекорга овора буҳишимизнинг ҳожати йуҳ. Жинлар ҳаҳидаги маълумотлар «Жин» сураси тафсирида баён ҳилингани учун, бу ерда шугина фикр билан чекланамиз.



## 16. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 17. У икки машриқ ва икки мағрибнинг Роббисидир.

Уламолар «икки машриқ» ва «икки мағриб»дан мурод нималиги ҳақида бир неча фикрларни айтганлар. Баъзи фикрларга қараганда, «икки машриқ» деганда қуёшнинг ёздаги ва қишдаги чиқиш жойларини, ҳамда «икки мағриб» деганда ёздаги ва қишдаги ботиш жойларини тушуниш керак.

Бошқа бир фикрга кўра, булар энг узун кундаги ва энг қисқа кундаги чиқиш ва ботиш жойларидир.

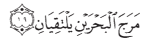
Баъзи уламолар эса, уларни қуёшнинг ва ойнинг чиқиш ва ботиш жойларидир, деганлар. Хулосасини айтганда, ҳаммаси уйғунлашган ҳолда тўлиқ маънони ифода этади.

Қуёш ва ойнинг чиқиб-ботиб туришининг ўзи бандалар учун катта илоҳий неъматдир. Қуёш чиқмай қолса ёки ботмай қолса, ҳолимиз не кечар эди? Шунингдек, ой чиқмай ёки ботмай қолса-чи? Улар инсон ўзини танигандан буён маълум вақтда чиқиб, маълум вақтда ботади. Шу боис, бир неча йиллик тақвим қилинса ҳам тўғри чиқади. Бирон куни бир лаҳзага кеч ёки эрта бўлган эмас. Ернинг ўз ўқи атрофида айланиши тезлашса ёки секинлашсагина, ерда ҳаёт қолмайди. Демак, ҳозирги ҳолат, дарҳақиқат, Аллоҳ таолонинг бизга бер-

ган улуғ неъматларидир. Хўш, буни сиз билан бизга ким бериши мумкин? Рохман сифатли Аллохдан бошқа ҳеч ким бера олмайди!

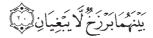


**18. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!** Энди эътиборимиз Аллоҳ таолонинг неъматларига тортилади.



## 19. Дарёю денгизларни бир-бири билан учрашадиган қилиб қуйди.

Биз «дарёю денгиз» деб таржима қилган ибора матнда «икки денгиз» маъносида келган. Уламолар: «Бу икки денгиз икки хил, яъни чучук ва шўр сувли денгизлардир», дейишган. Бизнинг тилимизда чучук сувлини «дарё» деганимиз учун, биз бу сўзни «дарёю денгиз» деб таржима қилдик. Бу маънони алохида таъкидлаб шархлашнинг сабаби кейинроқ аён бўлади. Чучук ва шўр сувли дарё ва денгизларнинг учрашиб туришида катта илохий мўъжиза бор экан. Бу келаси оятдан билинади.



### 20. Ўрталаридаги тўсиқдан ошиб ўтолмаслар.

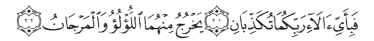
Яъни, шўр денгиз билан чучук сувли дарё ўртасида бир тўсиқ бўлиб, улар бир-бирларига аралашиб кетмайди. Ҳақиқатан ҳам, дарёларнинг суви денгизларга тинмай қуйилиб туришига қарамай, денгизнинг суви чучук бўлиб, дарёнинг суви шўр бўлиб қолмайди. Денгиз илми билан шугулланувчи олимлар аниқлашларича, иккисининг орасида маълум чизиқ бўлиб, шўр ёки чучук сувлар ўша чизиқдан на у ёққа, на бу ёққа ўта олишар экан.

Араб олимларидан доктор Муҳаммад Мутаваллининг таъкидлашларича, Форс кўрфазида денгиз остидан чучук сувли булоқлар куч билан отилиб чиқар экан. Олимлар текшириш ўтказганларида, ўша булоқларнинг суви денгизнинг шўр сувига ҳеч аралашмасдан юқорига отилиб чиқиши маълум бўлди. У булоқлар «Кўкбод» номи ила машҳур бўлиб, говвослар ичиб, фойдаланишар экан. Шўр сувли денгиз ўртасида ширин сувнинг отилиб чиқиб, шўр сувга аралашиб кетмаслиги мўъжизаси ушбу оятда зикр қилинган ҳолатни яна

бир тасдиқлайди. Бу ҳақида мутахассис олимлар ҳужжат ва далил билан купгина илмий асарлар ёзганлар.

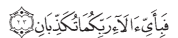
Ер юзидаги шўр ва чучук сувларнинг дарёю денгизларга бўлиниб, микдорлари хозирги ўлчовларда мувофик келиб қолиши ўзўзидан, бекордан-бекорга бўлиб қолганмикан? Аввало, бирор томчи сув яратишга қодир зот бормикан?! Йўк, албатта. Фақат Роҳман сифатли Аллоҳгина бу улуғ неъматни беришга қодир.

Агар ҳозирги сувнинг ҳажми ер куррасининг тўртдан уч қисмини эгалламаса, бўлармиди, сувнинг кўпи шўр бўлмаса-чи? Йўҳ, бўлмасди. Ҳамма ёҳ сасиб кетарди. Ерни тозалаб, турли заҳарли газларни ҳазм ҳилиб турган нарса ушбу шўр сув эмасми? Ва ҳоказолар. Буларнинг ҳаммасини жонзот учун, хусусан, инсон учун фойдали ҳилиб берган Роҳман сифатли Аллоҳ таоло эмасми?!



## 21. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 22. У иккисидан луълуъ ва маржон чиқар.

Яъни, бу икки сувдан дарё ва денгиздан луълуъ ва маржон чиқади. Луълуъ денгиздаги сонсиз-саноқсиз ажойиботлардан биридир. У, денгизнинг энг қаърида, садафнинг ичида, турли хавф-хатарлардан сақланган ҳолда бўлади. У бир ҳайвон бўлиб, ўзининг тузилиши ва ҳаёт тарзи билан бошқа жониворларнинг барчасидан ажралиб туради. Унинг луълуъга айланиш жараёни ҳам ажойиб. Мазкур ҳайвоннинг овчининг тўрига ўхшаш нозик тўри бўлиб, қорнига сувнинг тозаланиб киришини таъминлайди. Ўша тўрнинг остида ҳайвоннинг оғизлари, ҳар бир оғизнинг тўрттадан лаби бор. Агар қум ёки майда тош ёки зарарли жажжи ҳайвон садаф ичига кирса, ҳалиги ҳайвон ўзидан ёпишқоқ модда чиқара бошлайди ва кирган нарсани у билан қоплайди. Сўнгра булар бари биргалиқда қотиб луълуъга айланади. Маржон ҳайвони ҳам худди шундай ҳолатдадир. Ушбу денгиз неъматларини Роҳман сифатли Аллоҳ бермаса, ким беради?!



## 23. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларрини ёлғон дея олурсиз?!

Келаси оятда Аллох таолонинг инсонларга берган яна бир ажойиб неъмати хакида сўз кетади:



### 24. Денгизларда тоғдек бўлиб сузиб юрувчилар ҳам Уникидир.

Хақиқатан, кемалар Аллоҳнинг улуғ неъматидир. Уларнинг денгизу уммонларда юриши, турли ҳолларда ҳам сув устида туриши, инсонга керакли ишларни бажариши—ҳаммаси улкан фойдадир.

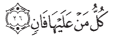
Оятда кемаларнинг «тоғдек» деб сифатланишининг ўзи мўъжизадир. Сахрода ўсган араблар диёрида нозил бўлган Қуръони Карим бундан ўн тўрт аср муқаддам тоғдек кемаларни қаердан билиши мумкин? Ўша вақтда араблар кемани билмасдилар. Борлари ҳам кичкина-кичкина бўларди. Ҳозирги кунимизда ушбу оятнинг тасдиғини кўриб турибмиз: тоғдек кемалар минглаб йўловчиларни, минглаб тонна юкларни кўтариб сузиб юришибди.

Буларнинг ҳаммаси Роҳман сифатли Аллоҳ таолонинг неъматидир.



### 25. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Аллоҳнинг инсонга берган неъматларидан баъзилари зикр қилиб бўлингандан сўнг, ер юзидаги барча мавжудотлар ўткинчи эканлиги таъкидланади.



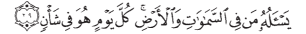
### 26. (Ер) юзидаги барча жонзот фонийдир.

Ушбу оят энг улкан ҳаётий ҳақиқатни акс эттиргандир. У ҳам бўлса, ер юзида ҳеч бир жонзотнинг боқий қолмаслигидир. Бу ҳақиқат олдида инсон ожиз, боши эгик. Унинг қўлидан ҳеч нарса келмайди. Навбатма-навбат келиб, бирин-кетин кетаверади. Шундай экан, ўткинчи дунёга берилмай, Аллоҳга ибодат қилишга уринмоқ лозим. Чунки, фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина боқийдир.



27. Улуғлик ва икром эгаси Роббингнинг Ўзигина боқийдир. 28. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Келаси оятда ҳар бир махлуқ Аллоҳ таолога муҳтож эканлиги таъкидланади:



## 29. Ундан еру осмондаги жонзотлар сўрарлар. У ҳар куни ишдадир.

Бу оятда Аллоҳ таолони улуғлаш маъноси ўз аксини топган. Бутун мавжудот, ерда бўлсин, осмонда бўлсин, Аллоҳдан сўровларини сўрайди. Нимани сўрашлари оятда тайин қилинмаган. Ҳар ким нимага муҳтож бўлса, ўшани сўрайди.

Шу билан бирга, Аллох субҳанаҳу ва таоло ҳар доим, ҳар лаҳзада ишда экани, яъни, туҳтовсиз равишда оламни тасарруф қилиб тургани тасдиқланяпти. Бу оят баъзи қавмларнинг Аллоҳ туҳғрисидаги эътиқодий бузуқликларига ҳам зарбадир. Жумладан, насороларда (якшанба куни) яҳудийларда (шанба куни) «Аллоҳ дам олади», деган бузуқ ақийдалар бор. Аллоҳ таоло дам олишга муҳтож эмас, балки доимо ишдадир.

Бир куни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам «Кулла йавмин ҳува фи шаън» оятини ўқиган эканлар, саҳобаи киромлар:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, у шаън нимадир?» деб сўрашибди. Шунда у зоти бобаракот:

«Гуноҳни кўтариб, иккинчисини пасайтирмоқлиги», деган эканлар. Қисқаси, дунёдаги ҳар бир каттаю кичик иш Аллоҳ таоло билан бўлишлигидир.

Бу мақомга Роҳман сифатли Аллоҳ таоло сазовор бўлмаса, ким сазовор бўлар эди!



### 30. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Демак, ҳар бир нарсада бутун дунё Аллоҳ таолога муҳтож экан, инсу жин у зотга исён қилмаслиги зарур. Ушбу маъно келаси оятда баён қилинади.



### 31. Албатта, сизлар учун вақт топамиз, эй, инсу жинлар!

Бу ояти карима инсон онгининг қабул қилишига осон бўлиши учун инсоний иборалар билан келтирилмоқда. Одатда, одам биронта бошқа киши билан алоҳида ҳисоб-китоб қилиб олмоқчи ва қилмишига яраша жазо бермоқчи бўлса, ҳали сенинг ҳам фурсатинг келиб қолар, ўшанда гаплашамиз, қабилида гап айтади. Аллоҳ таоло

машғул эмаски, бошқа ишга қўли тегмай қолса. Лекин сўзининг таъсирчан бўлиши ва таҳдиди кучли чиқиши учун оятда машҳур иборалар ишлатилган. Қиёмат кунида инсонлару жинларнинг ҳисобкитоби учун фақат Роҳман сифатли Аллоҳ таологина қодирдир.

32. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

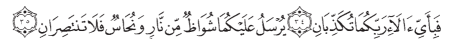
33. Эй, жин ва инс жамоалари, агар сиз осмонлару ер чегараларидан чиқиб кетишга қодир бўлсаларингиз, чиқаверинглар. Фақат, султон ила чиқа олурсиз, холос.

Бу ояти каримада, аввало, жин ва инсоннинг имкониятлари чегаралангани, Аллоҳнинг ёрдамисиз бирор иш қила олмасликлари уларга эслатилмоқда. «Султон» сўзи қувват, мулк, ҳужжат, илм, голиб маъноларини англатади.

Баъзи уламолар «илм» маъносини олган эканлар.

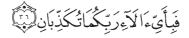
Шунда бу оят хозирги замондаги фазони забт этиш, ой ва бошқа сайёраларни ўрганиш ишларига далил бўлади.

Яъни, осмонлару ер чегараларидан чиқиб кетишга фақатгина илм билан қодир бўлурсиз, деган маъно чиқади.



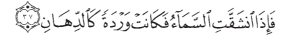
34. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 35. Устингиздан олов ва тутун юборилур. Бас, қутула олмассиз.

Яъни, осмонлар билан ернинг чегарасидан чиқишга ҳаракат қилганингизда, сизларнинг устиларингизга ўт-чўғ ва тутун юборилади ва ҳаракатларингиз амалга ошмай қолади. Агар Аллоҳ сизларга султон, қувват, маърифат берса, қутулишларингиз мумкин. Ҳозир фазога чиқаётган фазогирларнинг ҳар бир ҳаракатига қанчадан-қанча маблағ, илм, қувват, махсус кийимлар ва асбоблар кетиши ҳам бежиз эмаслигини ушбу оятдан билиб оламиз. Бу ишлар ҳам, аслида, Роҳман сифатига эга бўлган Аллоҳ таолонинг ишидир.



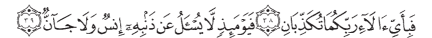
36. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Келаси оятдан бошлаб то сураи кариманинг охиригача қиёмат куни манзаралари, ҳисоб-китоб жараёни, кофир ва гуноҳкорларни азоблаш ва тақводор мўминларни мукофотлаш ҳолатлари баён ҳилинади.



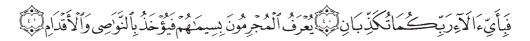
### 37. Осмон ёрилиб, қирмизи мойга айланған вақтда...

Маълумки, осмон инсон кўзига кўриниб турадиган энг улкан ва мустахкам нарсадир. Хозирги кунда бу мавжудотнинг ёрилиб парчаланишини ва эриб, ёгга айланиб, қирмизи атиргул рангига киришини тасаввур қилиш қийин. Лекин қиёмат кунининг дахшати шу қадар кучли эканки, ўша кунда осмондек буюк ва мустахкам нарса ҳам парчаланиб, эриб кетар ва қирмизи рангта айланар экан. Осмоннинг эриши ҳеч ақлға тўгри келмайди, дейсизми? Ҳа, бу оддий кишилар тасаввур қилишлари қийин нарса эди. Лекин илм ривожланиб, кўзга кўринмас ҳаводан кўзга кўриниб, ушласа бўладиган моддалар олинмокда. Осмоннинг эриши ҳам шу маънода бўлса, ажаб эмас. Бундан ташқари, ҳозирча бизнинг ақлларимиз етмайдиган бўлакча ҳолатлар юзага келиши ҳам мумкин. Чунки, Роҳман сифатли Аллоҳ ҳар нарсага қодир, бундан бошқа ғайритабиий ҳодисалар ҳам Унга ҳеч қийин эмас.



## 38. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 39. Бас, у кунда инс ҳам, жин ҳам гуноҳидан сўралмас.

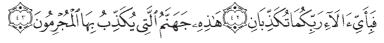
Қиёмат бошлангандан сўнг инсондан ҳам, жиндан ҳам гуноҳ қил-ган-қилмагани ҳақида сўраб ўтирилмайди. Чунки, ҳамманинг башарасидан, ҳолатидан унинг ким эканлиги билиниб туради. Гуноҳ-корлар хафалик, юзи қоралик, кўзлари тўла қўрқинч ва бошқа аломатлари билан бошқалардан ажраб турадилар.



### 40. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

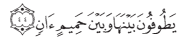
## 41. Жинояткорлар сиймоларидан билиниб турар. Ва уларнинг пешона сочлари ва оёқларидан тутилур.

Демак, гуноҳкорлар қиёматдаги халойиқнинг ичида белгили бўлиб туришади. Шунда азоб фаришталари келиб уларнинг пешона сочлари ва оёқларидан тутиб, жаҳаннамга улоқтирадилар.



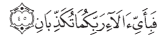
## 42. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 43. Жинояткорлар ёлғонга чиқараёттан жаханнам шу бўладир.

Гуноҳкорларни пешона сочлари ва оёқларидан тутиб жаҳаннамга улоқтираёттан фаришталар шу сўзларни такрорлаб: «Жинояткорлар ёлғонга чиқараёттан жаҳаннам шу бўлади», деб айтар эканлар. Бу эса, азоб устига азоб, қийноқ устига қийноқ бўлади.



### 44. Улар жаҳаннам билан ўта қайноқ сув ўртасида айланурлар.

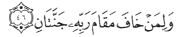
Гуноҳкорлар гоҳи жаҳаннам ўтида куядилар, гоҳи устиларидан ўта қайноқ сув қуйилади ёки ҳарорат юқорилигидан чанқаб, сув ичмоқчи бўлсалар, ўта қайноқ сув ичирилади.



### 45. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

Ушбу ояти кариманинг азоб оятларидан кейин қайта-қайта такрорланишининг ҳикмати ҳақида уламоларимиз айтишларича, азоб оятларида осийларни гуноҳдан қайтариш ва тавба қилишга ундов, даъват бор, шунинг ўзи улар учун катта неъматдир ва улар бу неъматни ёлғон дейишга ҳақлари йўқ.

Гуноҳкорларнинг азобланиши таърифлаб бўлинганидан сўнг, тақ-водорларнинг мукофотланиши баёни келади.



## 46. Роббиси ҳузурида туришдан қўрққанлар учун икки жаннат бор.

Қиёмат куни Парвардигори оламнинг хузурида саволларга жавоб беришдан, ҳисоб-китоб мақомидан қўрқиб, тириклигидаёқ тайёргарлик кўриб, яхшилик билан кун кечирганларга икки жаннат бор экан.

«Икки жаннат»нинг бир неча шарҳлари бор, жумладан, инсонларга алоҳида жаннат, жинларга алоҳида жаннат ёки икковларидан ҳар бирларига иккитадан жаннат, гуноҳкорлар жаҳаннам билан ўта ҳайноҳ сув ўртасида айлансалар, таҳводорлар биринчи жаннатлари,

яъни, боглари билан иккинчи жаннатлари – боглари орасида сайр қилиб юрадилар. Яъни, рохат устига рохат, фарогат устига фарогат.



## 47. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 48. У(жаннат)лар шох-новдалидирлар.

Яъни, у иккала жаннат сердарахт бўлиб, шох-новдаларида мевачевалар сероб ва соя-салкинлик манбаидир.



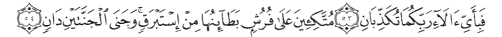
## 49. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 50. Икковларида икки оқар булоқ бор.

Жаннатийлар ичишлари учун ва дарахтлар тагидан оқиб туриши учун мазкур икки жаннатда оқувчи икки булоқ бўлиб, уларда сув сероб бўлади.



## 51. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 52. Икковларида ҳам мевадан жуфт навлар бор.

Яъни, мазкур икки жаннатда меваларнинг жуфт-жуфт хил навлари бор. Бу ҳам жаннат аҳлининг роҳатлари, кўнгил хушликлари тугал бўлиши учун Аллоҳ томонидан берилган неъматдир.



### 53. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

## 54. Ипак астарли тушакларга ёнбошлаган ва икки жаннат мевалари якин булган холларида...

Жаннат аҳли ипак астарли тушакларга ёнбошлаган ҳолда истироҳатда булар эканлар. Жаннат ичидаги икки богнинг мевалари уларга яқин булиб, утирган ҳам, турган ҳам, ёнбошлаган ҳам қийналмасдан узиб олиб, баҳам кураверар экан.

### 55. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

56. Уларда кўзлари тийилган, аввал инс хам, жин хам тегмаган(xyp)лар бор.

У тўшакларда жаннат аҳли учун тайёрланган ҳурлар бор. Улар афифа бўлиб, ўзларига соҳиб бўлган жаннатий шахсдан ўзгага кўз тикмайдилар, хаёллари ҳам бошқа ёққа кетмайди. Шу билан бирга, улар мастура бўлиб ўзларига соҳиб бўлган жаннатий шахсдан аввал бирорта жиннинг ҳам, инсоннинг ҳам қўли тегмаган.



## 57. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 58. У(хур)лар худди ёқут ва маржонга ўхшарлар.

Жаннатийларга жуфти ҳалолликка тайёрлаб қўйилган ўша ҳурлар беғуборликда ва гўзалликда худди ёқут ва маржонга ўхшайдилар.

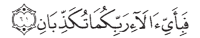


## 59. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 60. Эҳсоннинг мукофоти фақат эҳсондир.

Яхшиликнинг мукофоти фақат яхшиликдир. Бу оятдаги биринчи зикр этилган эҳсон бандадан бўлиб, иккинчиси Аллоҳдандир. Бандадан бўладиган эҳсон Аллоҳ таолонинг тоат-ибодатида собит-қадам бўлишлик билан юзага чиқса, Аллоҳнинг эҳсони ўша бандани жаннатга киритиш билан бўлади.

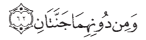
Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом: «Эҳсон – Аллоҳга ҳудди Уни кўриб тургандек, агар сен Уни кўрмасанг, албатта, У сени кўриб турганидек ибодат қилмоғингдир», деганлар.

Демак, мўмин киши ҳар лаҳзада, ҳар ҳаракат ва саканотда Аллоҳ таолонинг назаридан четда қолмаслигига тўла ишонган ҳолда яшамоғи, шундан келиб чиққан ҳолда ўзини тутмоғи зарур.



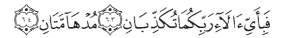
61. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! Юқоридаги оятларда икки жаннат ва улардаги ҳолатлар ҳақида сўз кетди. Лекин бундан «жаннат иккита экан» деган фикрга келмаслик керак. Икки жаннатдан мурод жаннатнинг ичида баъзи кишиларни алоҳида тақдирлаб бериладиган боғлардир. Чунки, араб тилида боғни ҳам «жаннат» дейилади. Шунингдек, жаннатнинг ичида турли мақомлар бор. Яъни, олий мақомлар, ўртароқ мақомлар ва қуйи мақомлар бор. Бу ҳақида «Воқиъа» сурасида сўз кетади.

«Ар-Роҳман» сурасининг келаси оятларида ҳам юқорида зикр қилинган олий мақом жаннатлардан кўра мартабаси қуйи жаннатлар ва уларда бўлмиш ноз-неъматлар ҳақида сўз кетади.



### 62. У икковидан пастрокда яна икки жаннат бор.

Яъни, аввал зикр қилинган икки жаннатдан пастроқда бошқа яна икки жаннат бор. Охират жаннати ичидаги олий мақом икки боғнинг пастроғида, улардан кўра мақоми пастроқ икки боғ бор.



## 63. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?!

### 64. Икковлари ям-яшилдир.

Мазкур пастрокдаги икки боғ ям-яшилдир. Яшиллиги шунчалар кучлики, қорамтир яшил тусга кириб қолган.



## 65. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 66. Икковларида отилиб турувчи икки булоқ бордир.

У---- --- ----- б---- д---- б---- б---- б---- б---- б---- б----

Ўша ям-яшил икки боғда суви фаввора бўлиб отилиб турувчи икки булоқ бор. Уларнинг суви зинҳор тўхтамас.



## 67. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 68. Икковларида мевалар, хурмо ва анорлар бордир.

Мазкур пастрокдаги икки боғда турли-туман мевалар, жумладан, хурмо ва анорлар бор.



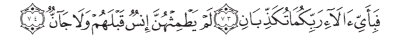
## 69. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 70. Уларда яхши гўзаллар бор.

Ўша мазкур тўрт боғда яхши ахлоқли, ўзлари гўзал жамолли жуфти ҳалоллар мавжуд.



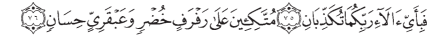
## 71. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 72. Чодирларни лозим тутган ҳурлар бор

Яъни, ўз эгаларидан бошқани кўзламайдиган, ўз масканларидан бошқа ёққа чиқмайдиган вафодор хурлар бор.



## 73. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 74. Аввал уларга инс ҳам, жин ҳам тегмаган.

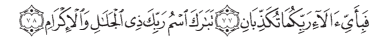
Бундан олдин ўша покиза ва гўзал ҳурларга инсон ҳам, жин ҳам ҳўл теккизмаган.



## 75. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 76. Яшил болишларга ва гўзал гиламларда ёнбошлаган ҳолларидадир.

Арабларда ажабланарли ҳар бир нарсага «абқарий» деб айтилади. Жаннат аҳли ҳам ажойиб, гўзал гиламларда яшил рангдаги болишларга ёнбошлаган ҳолда ястаниб роҳатланишар экан. Албатта, бу мақом ипак астарли тўшакларга ёнбошлашдан пастроқ мақомдир.

Шунинг учун ҳам, инсон фақат жаннатга кириш учунгина эмас, балки жаннатдаги олий мақомларга эришиш учун ҳам ҳаракат қилмоғи керак.



## 77. Бас, Роббингизнинг қайси неъматларини ёлғон дея олурсиз?! 78. Улуғлик ва икром эгаси бўлмиш Роббингизнинг исми мурак бўлди.

Имом Абул Баракот Насафий ўзларининг «Мадорик» тафсирларида «Ар-Роҳман» сураси тафсири сўнгида қуйидаги фикрни ёзиб қолдирганлар:

«Фа биаййи алааи роббикума туказзибаан» ояти ушбу сурада ўттиз бир марта такрорланди, шулардан саккиз мартаси Аллоҳнинг ажойиб санъати, қудрати, халойиқнинг яратилиши, уларнинг қайта тирилиши зикридан кейин, еттитаси эса, дўзах ва унинг қийинчиликлари зикридан кейин (дўзахнинг эшиклари еттитадир), ундан кейинги саккизтаси эса, жаннат ва унинг аҳли зикридан кейин (жаннатнинг эшиги ҳам саккизтадир) келган. Сўнгги саккизтаси эса, мартабаси пастроқ жаннат ва унинг васфидан кейин келган. Кимки аввалги саккизтага эътиқод қилса ва унга яраша амал қилса, Аллоҳ таоло унга жаннат эшикларини очиб, дўзах эшикларини ёпур».



### ВОКИЪА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 96 оятдан иборат.

«Воқиъа» қиёматнинг номларидан бири бўлиб, ушбу суранинг биринчи оятида ҳам тилга олинган ва унга исм бўлиб қолган. Сураи карима, асосан, қиёмат манзаралари, жаннат ва дўзах ҳамда уларнинг аҳллари ҳақида сўз юритади.

Сурада қиёмат манзаралари ҳақида батафсил баёнотлар ҳам келади. Ўша кунда одамлар уч тоифага бўлинадилар: ўнг тараф эгалари, чап тараф эгалари ва пешқадамлар.

Сурада ҳар бир тоифанинг оқибати ҳақида сўз юритилиб, уларга Аллоҳ таоло томонидан тайёрлаб қўйилган жазо ва мукофотлар ҳақида ҳабар берилади.

«Воқиъа» сурасида Аллоҳнинг борлиги, ягоналиги ва қудратининг баркамоллиги; Унинг инсонни яратишдаги, набототни ўстиришдаги, ёмғир ёғдиришдаги ва бошқа ишлардаги ажойиб тадбирлари ҳақида сўз кетади.

Умуман, сурада «Ар-Роҳман» сурасининг мавзуи ва услуби давом этади, десак, хато қилмаган бўламиз.

Сура қиёматдаги даҳшатли воқеалар – тоғларнинг учиши, ернинг қаттиқ ларзага келиши, умуман, ердаги вазият остин-устун бўлиб кетиши, яҳшилар обрў топиб, ёмонлар ер билан яксон бўлишлари ҳаҳидаги тасвирлар билан бошланади.

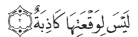
بِيْسَ مِي ٱلرِّحِينَ ٱلرِّحِينَ الرِّحِينَ الرِّحِينَ الرِّحِينَ الرِّحِينَ الرِّحِينَ الرِّحِينَ الرَّحِينَ الرَّ

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ الْ

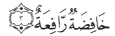
### 1. Воқиъа воқеъ бўлганда.

Яъни, қиёмат рўй берганда.



### 2. Унинг вокеъ булишини ёлгонга чикарувчи (жон) йукдир.

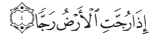
Қиёмат бошланғанда ҳамма ишонади. Бошқа иложи ҳам йўқ. Бугун ишонмаётганлар ҳам ишонадилар.



### 3. У хам пастлатувчи, хам кўтарувчидир.

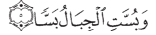
Қиёмат кофиру гуноҳкорларни пастлатади, хор қилади. Гарчи бу дунёда обрўли, мансабдор ёки баланд мартабада бўлсалар ҳам. Мўмин, тақводорларнинг эса, обрўларини кўтаради. Гарчи бу дунёда хору зор бўлиб яшаган бўлсалар ҳам.

Бу иш қачон бўлишини келаси оятлар баён қилади.



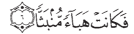
### 4. Қачонки, ер қаттиқ ларзага келтирилганда.

Қиёмат қоим бўлганда ер курраси бутун борлигича қаттиқ ларзага келади. Ҳозир ер бутунлигича қаттиқ ларзага келишини тасаввур қила олмаймиз. Чунки, ернинг кичкина бир нуқтасида салгина зилзила бўлиб қолса нималар бўлаётганини яхши биламиз. Шунинг ўзидан воқиъа воқеъ бўладиган кун қанчалар даҳшатли эканини билиб олсак бўлаверади.



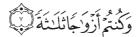
### 5. Ва тоглар майдаланиб титилганда.

Хозирда салобат ва собитлик тимсоли бўлган улкан тоғлар воқиъа вокеъ бўлган кунда майда-майда бўлиб титилиб кетади.



6. Бас, тарқалған чанг-тўзонга айланғанда.

Ҳа, ўша улуғворлик тимсоли бўлган баҳайбат тоғлар чанг-тўзонга айланиб осмонда учиб юради.



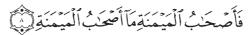
### 7. Ва сиз уч тоифа бўлганингизда.

Ушбу оятда келишича, қиёмат куни одамлар уч тоифага бўлинадилар. Бир тоифа Аршнинг ўнг тарафида турадилар. Улар Отамиз Одам алайҳиссаломнинг ўнг томонларидан чиққан зурриётлари бўлиб, номаи аъмоллари ўнг тарафидан бериладиганлардир. Жаннат ахли ўшалардир.

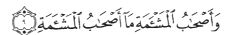
Яна бир гурух Аршнинг чап тарафида турадилар. Улар Отамиз Одам алайхиссаломнинг чап тарафларидан чиққанлар бўлиб, номаи аъмоллари чап тарафларидан бериладиганлардир. Дўзах ахлининг кўпи ўшалардир.

Энг аъло тоифа — пешқадамлар тоифаси эса, Аллох таолонинг рўпарасида бўладилар. Улар энг хос, насибаси улуг кишилар бўлиб, Пай-гамбарлар, сиддиклар, шахидлар ва уларга қўшилганлардан иборатдир.

Уч тоифанинг таърифи кейинги оятларда келади. Биринчи тоифа:

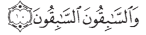


8. Ўнг тараф эгалари. Ўнг тараф эгалари не (саодатлилар) дир?! Қиёмат куни мазкур уч тарафдан икки тоифаси жаннатий, бир тоифаси дўзахий бўлишини айтдик. Ушбу оятда жаннат ахли бўлган «ўнг тараф эгалари» ҳақида сўз кетаяпти. Уларнинг бу сифат билан сифатланишлари сабаби шуки, қиёматда «номаи аъмол» — амаллар китоби ўз эгаларига тарқатилганда, жаннатийларнинг китоблари улар жаннатий эканликларининг далили сифатида ўнг тарафларидан берилади. Шунингдек, улар, аввал ҳам айтиб ўтилганидек, ўша кунда Аршнинг ўнг томонида турадилар. Оятда ўша, ўнг тараф эгаси бўлиш нақадар бахт эканлиги таъкидланмокда. Иккинчи тоифа эса:



**9. Ва чап тараф эгалари. Чап тараф эгалари не**(бадбахтлар)**дир?!** Булар номаи аъмоллари чап тарафидан берилган ва Аршнинг чап тарафига жойлаштирилган кимсалардир.

Учинчи тоифа охиратдаги энг саодатли кимсалардир:



### 10. Ва пешқадамлар, пешқадамлар.

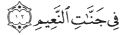
Учинчи тоифа пешқадамлар тоифаси бўлиб, бу дунёда иймонга киришда ва Аллох таолонинг ибодати ва тоатида бошқалардан кўра пешқадам бўлганлардир. Улар тавбада ва яхшилик ишларида пешқадамлик қилганлардир.

Энди ўша пешқадамларнинг васфлари келади:



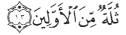
### 11. Улар (Аллоҳга) яқин бўлганлар.

Яъни, Аллоҳ таоло ҳузурида юқори мартабага эга бўлган, У зотга муқарраб бўлган кишилардир.



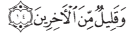
### 12. Сернеъмат жаннатлардадирлар.

Улар жаннати наъиймда, яъни неъматлари кўп жаннатда бўладилар.



### 13. Аввалгилардан кўпчилик.

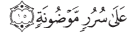
Ўша пешқадамлар, жаннатда Аллоҳ таолога яқинлаштирилганлар ичида аввал ўтган мусулмонлар авлодининг вакиллари кўпчиликни ташкил қилади.



### 14. Ва охиргилардан озчилик.

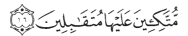
Яъни, пешқадамлик даражасига, Аллоҳ таолонинг рўпарасида туришдек мақомга кейинги авлодлардан озчилик сазовор бўлар экан.

Энди, пешқадамларға тайёрлаб қуйилған жаннат неъматлари ҳақида суз кетади.



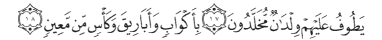
### 15. Тўқима сўрилардадирлар.

Ўша пешқадам тоифадан бўлганлар жаннатда тиллодан дур ва ёқутлар аралаштириб тўқилган сўриларда бўлурлар.



### 16. Бир-бирларига рубару булиб ёнбошлаган холдадирлар.

Яъни, пешқадамлар жаннатда дуру ёқутлар аралаш қилиб туқилган суриларда бир-бирларига қараб, ёнбошлаб-ястаниб роҳатланишар экан. Оятда сурилар «туқима» дебгина сифатланган булса ҳам, ривоятларда унинг тилло, дур ва ёқутларнинг аралашмасидан ясалгани айтилади. Бир-бирларига қараб туришлари ҳам юқори даражадаги одоб-ахлоқ ва роҳатдир.

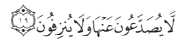


### 17. Атрофларида мангу ёш йигитлар айланиб юрурлар.

## 18. Оқар чашма майи тўлатилган қадаҳлар, кўзалар ва косалар билан.

Хизматда мангу ёш йигитлар бўлиши ҳам роҳат устига роҳатдир. Жаннат аҳли юқоридаги оятларда васф қилинганидек ҳолда бўлганларида уларга мангу ёш, ҳеч қаримайдиган йигитлар хизматда бўлар экан. Ўша йигитларнинг вазифаси жаннатийларга оқар чашма майи тўлатилган қадаҳлар, кўзалар ва косаларда жаннат шароби тутиш экан.

Одатда, бу дунёда май ичган кимсалар маст бўлиб, ноқулай ҳолатларга тушадилар, бошлари оғриб, кўнгиллари айнийди ва ҳоказо бошқа ҳолатлар содир бўлади. Жаннатдаги май ичилганда мазкур ҳолатлар рўй бермайди. Буни қуйидаги оятдан биламиз.



### 19. Ундан бош оғриғи ҳам, маст ҳам бўлмаслар.

Жаннатийлар у шаробдан таъсирланиб бош огриги ҳам бўлмай-дилар, маст бўлиб довдирамайдилар ҳам.

Мазкур мангу ёш йигитлар жаннатийлар атрофида:



### 20. Ва хохлаган меваларини олиб.

## **21. Иштаҳалари тусаган қуш гуштини олиб** (айланиб юрарлар). Жаннатнинг олий мартабаларига сазовор булган пешқадамлар-

Жаннатнинг олий мартабаларига сазовор бўлган пешқадамларга хизмат қилувчи йигитлар уларнинг атрофларида нафақат шароб, балки, улар ихтиёр қиладиган меваларни ва иштаҳалари тусаган қуш гўштларини ҳам олиб айланиб юрар эканлар. Пешқадам жаннатийлар улардан хоҳлаганларини олиб тановул қилар эканлар.

Мазкур нарсалар бу дунёда ҳам роҳат-фароғат далолати ҳисобланади. Аслида, жаннат неъматлари бу дунёникидан тубдан фарқ қилади. Жаннатдаги пешқадамларга бериладиган неъматлар зикри давом этади:

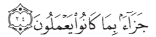


### 22. Яна, кўзи гўзал хурлар бор.

### 23. Мисоли яширилган дур каби.

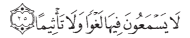
Хурларнинг «яширилган дур каби» сифатланиши дурнинг энг яхшиси садафдан янги чиққани, ҳали ҳеч кимнинг қўли тегмагани бўлгани учун экан.

Пешқадамларнинг бунчалик олий мақомларга, улуғ неъматларга эришишларининг сабаби кейинги оятда айтилади.



### 24. Булар – қилиб юрган амалларнинг мукофотидур.

Пешқадам жаннатийларга берилган мазкур неъматлар ва олий мақомлар уларнинг аввалги ҳаётларида — синов даврида қилган солиҳ амалларининг мукофотидир.



### 25. Улар у(Жаннат)да бехуда, гунох(сўз)ларни эшитмаслар.

Пешқадам жаннатийлар ҳамма томондан олий мақомда бўладилар. Уларнинг нафақат еган-ичгани ёки ўтирган-тургани, аҳли-аёли ва кўрган-билгани роҳат бўлади, балки, эшитадиган нарсалари ҳам роҳатбаҳш нарсадан ўзга бўлмайди. Улар жаннатда ёлғон, гуноҳ, беҳуда ва умуман, кишинининг роҳатини бузадиган сўзларни мутлақо эшитмайдилар.



### 26. Магар «Салом, салом» дейилганини (эшитарлар).

Яъни, уларга ҳамма тарафларидан фақат «Салом» сўзигина эшитилади.

Бир-бирларига салом берадилар, фаришталар ҳам уларга салом берадилар. Аллоҳнинг саломи ҳам етказиб турилади.

Шу билан улкан саодат эгалари, пешқадам жаннатийларнинг жаннатдаги нозу неъматта қумилган олий мартабали ҳолатларининг баёни тугаб, улардан кейинги мартабадаги ўнг тараф эгаларининг ҳолатлари баёни бошланади:



### 27. Ўнг тараф эгалари. Ўнг тараф эгалари недир?!

### 28. Улар тиконсиз сидрзорлардадирлар.

Сидр—хушбўй ҳидли бута бўлиб, араблар уни ҳиди учун яхши кўрар эканлар. Аммо тикани жуда кўп бўларкан. Ояти карима тушган пайтида баъзи соддароқ кишилар, кишига озор берадиган бу тиканли бута жаннатда нима қилади, деган фикрга ҳам борган эканлар.

Салим Ибн Омирдан қуйидаги ривоят келтирилган:

«Бир куни сахрои араб кириб келди-да:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, Аллоҳ таоло одамларга озор берадиган дарахтни жаннатда зикр қилибди?!» – деди. Пайғамбаримиз алай-хиссалом:

«Қайси дарахтни?» – деб сўрабдилар. У киши:

«Сидрни. Унинг озор етказадиган тикони бор-ку?»—дебди. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллох таоло «Фи сидрин махзуд», яъни, тиконсиз сидрзорда, деганку! Уни тиконсиз қилган, ҳар бир тикони ўрнига мева чиқаради. У мевадан бир-бирига ўхшамаган етмиш икки хил таом бўлади», дедилар».

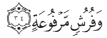


- 29. Сермева бананзорлардадирлар.
- 30. Ва ёйилган соялардадирлар.
- 31. Оқар сувлардадирлар.
- 32. Сероб мевалардадирлар.
- 33. Тугамайдиган ва манъ қилинмайдиган.

Одатда, бизнинг тилимизда ҳам кишининг бирор нарсага сероблиги билдирилмоқчи бўлса, фалончи фалон нарсанинг ичида, дейилади. Худди шунингдек, ўнг тараф эгалари жаннат нозу неъмат-

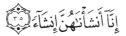
лари ичида, деган маъно ушбу жумлалар орқали ифода қилинмоқда. Мисол учун, «сермева бананзорлардадирлар». Яъни, бананзор ичида, бананларга кўмилиб, дейилмоқчи.

Ўнг тараф эгаларига жаннатда яна қуйидагилар тайёрлангандир:



### 34. Кўтарилган кўрпачалардадирлар.

«Кўтарилган» тушунчаси маънавий ва моддий кўтарилганлик маъноларига эга.



### 35. Албатта, Биз у(хур)ларни дафъатан, хос қилиб, яратдик.

Яъни, улар туғилганлари йўқ, Аллоҳ таоло уларни жаннат аҳллари учун хослаб, алоҳида, дафъатан яратгандир. Уларнинг яратилиши дунё аёллариникига ўхшамас. Уларнинг яратилиши мукаммалдир, фанони қабул қилмас.



- 36. Бас, уларни бокира қизлар қилиб қўйдик.
- 37. Бир хилдаги тенгдош махбубалар.
- 38. Унг тараф эгалари учун.

Оятларда у дунёдаги эркакларга бериладиган неъматлар ҳақида сўз кетганда, албатта, аёллар ҳам назарда тутиладилар. Улар ҳам мазкур неъматларга эришадилар. Фақат, ҳурлар ҳақида сўз кетганда, «Аёлларга-чи, уларга нима бўлади?» деган савол тугилади. Бу саволга Муҳаммад алайҳиссаломнинг ҳадисларидан жавоб топамиз. Машҳур муҳаддислардан Абул Қосим ат-Тобароний ривоят қилган узун ҳадисда жумладан шундай дейилади: «Умму Салама:

«Эй Расулуллох, Аллохнинг «Ъурубан атробан» деган ояти ҳақида гапириб беринг», деди. Ул зот:

«Улар бу дунёдан қариб, сочи оқариб, кўримсиз бўлиб кетган кампирлар бўлиб, уларни қиёматда Аллох таоло тенгқур, бокира, эҳтиросли, маҳбуба қизлар қилиб қайта яратади», дедилар.

Умму Салама онамиз:

«Эй Расулуллох, бу дунёнинг аёллари афзалми, хури ийнлар-ми?» — дедилар. Ул зот:

«Эй, Умму Салама, бу дунёнинг аёллари ҳури ийнлардин афзалдир», дедилар. Умму Салама онамиз:

«Нималари билан?» – деб сўрадилар.

Пайғамбаримиз алайхиссалом:

«Намозлари, рўзалари, Аллоҳга ибодатлари билан. Аллоҳ уларнинг юзларига нур, жасадларига ипак кийгазган. Ранглари оппоҳ, кийимлари яшил, зебу зийнатлари сариҳ, тароҳлари тиллодан. «Мангумиз, ўлмаймиз, зор бўлмаймиз, бир жойда яшаймиз, кўчмаймиз, розимиз, аччигланмаймиз; биз кимники бўлсаҳ, ким бизники бўлса, яшасин», дейдилар», дедилар.

Умму Салама онамиз:

«Эй Расулуллоҳ, бу ерда баъзи аёллар икки, уч, тўрт эрга тегадилар, у дунёда ҳаммалари жаннатга кирсалар, аёл ҳайси эр билан бўлади?»— дедилар.

Пайғамбаримиз алайхиссалом:

«Эй, Умму Салама, у аёлнинг ихтиёрига қўйилади. Эрларнинг ичида энг хулқи яхшисини танлайди. «Аллоҳим мана бу менга яхши хулқли бўлган эди, мени шунга бергин, дейди. Эй, Умму Салама, яхши хулқ икки дунёнинг яхшилигига эриштиради», дедилар».

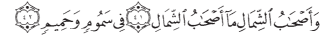


### 39. Улар аввалгилардан кўпгина жамоатлардир.

### 40. Кейингилардан ҳам кўпгина жамоатлардир.

Демак, пешқадамлардан фарқли ўлароқ, ўнг тараф эгалари орасида аввал ўтган азизлардан иборат кўпгина жамоатлар ҳам, кейин келган азизлардан иборат кўпгина жамоатлар ҳам бўлар эканлар.

Энди чап тараф эгалари – дўзах ахлининг холати хакида сўз бошланади:



- **41. Ва чап тараф эгалари. Чап тараф эгалари не**(бадбахтлар) **дир?!** 
  - 42. Улар ўт шамол ва қайноқ сувдадирлар.

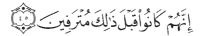
Ўт шамол—самум—кишининг баданини ташидан тешиб ўтувчи шамолдир.

Қайноқ сув-ҳамим дўзахийларнинг баданини ичидан тешади. Чап тараф эгалари шулар ичида доимий азобда бўладилар.

### 43. Қоп-қора тутун соясидадирлар

### 44. На салкин эмас ва на фойдали.

Аввалги оятларда таъкидланганидек, жаннатийлар «ёйилган соя»- да роҳатланадилар. Унинг аксича жаҳаннам аҳли дўзахнинг салқини йўқ, фойда бермас қоп-қора тутуни соясида, азобларига азоб қўшилиб жазоланар эканлар. Уларнинг бу улкан азобга дучор бўлишларининг сабаби нима?



## 45. Албатта, улар бундан олдин ҳойи-ҳавасга берилганлардан эдилар.

Яъни, улар дунё лаззатининг ортидан эргашиб, иймонни, диёнатни унутган тоифадан бўлган эдилар.



### 46. Ва катта гунох ишларни мудом қилиб келган эдилар.

«Катта гуноҳ»дан мурод мушриклик, кофирликдир.

Яъни, дўзахийларнинг азобга дучор бўлишларининг энг катта сабаби уларнинг мушрик ва кофир бўлиб ўттанликларидир. Айни чоғда, катта гуноҳларни саркашлик билан қилганлар ҳам ушбу азобларга дучор бўладилар.



## 47. Ва: «Биз ўлиб, тупроқ ва суяк бўлсак ҳам, қайта тирилтириламизми?

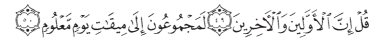
### 48 Аввал ўтган оталаримиз хам-а?!» - дер эдилар.

Мазкур уч гуноҳ – куфру ширк, ҳойи-ҳавасга берилиш ва ҳайта тирилишга ишонмаслик – бир-бирларига узвий боглиҳ бўлиб, инсониятнинг ҳалокатига асосий сабабдир. Ҳойи-ҳавасга берилиш, фаҳат лаззат, маийшат ортидан овора бўлиб ўтиш инсонни бузади. Қайси ҳавм ушбу нарсага мубтало бўлса, муҳаррар ҳалокатга учраганлиги тарихдан маълум.

Қиёматта, жумладан, ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишонмаслик хам барча гунохларнинг бошидир. Модомики, инсонда ушбу ақийда бўлмас экан, унинг инсонлиги қолмайди. Бу дунёда хамма нарсага эришиб қолишга харакат қилади. Қайта тирилишга ишонмовчи кимса бу дунёнинг беш кунлик дунё эканлигини, тез ўтиб кетишини билади ва фурсатни қўлдан бермай деб, кўнглига келган ишни қила бошлайди. Натижада, у куфр ва мушриклик гунохига ботиб кетади. Бунинг оқибатида эса, охиратда чап тараф эгаларидан бўлиб қолади.

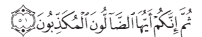
Сўнгра Аллох таоло Пайғамбарига мушрик ва кофирларнинг юқоридагидек саволларига қуйидагича жавоб беришга буюради:

Эй Пайғамбар!



- 49. Айтгил: «Албатта, аввалгилар ва охиргилар.
- 50. Маълум куни, белгиланган вақтда, албатта, тўпланувчидирлар».

Ҳа, ўлиб, тупроқ ва суяк бўлгандан кейин ҳам, албатта, ҳамма—аввал ўтган оталар ҳам, кейин қолган болалар ҳам, вақти Аллоҳ томонидан белгиланган ҳиёмат куни ҳайта тирилтирилиб, бир жойга тўплантириладилар.



### 51. Сўнгра, сиз, эй адашганлар, ёлғонга чиқарувчилар.

Ундан кейин, сиз, эй, иймон, ҳидоят, тўғри йўлдан адашган гумроҳлар, эй, Пайғамбарни, илоҳий китобни, ҳиёматни ва ҳайта тирилишни ёлғонга чиҳарувчилар!



### 52. Албатта, заққум дарахтидан еювчисизлар.

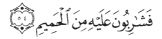
### 53. Бас, ундан қоринларни тўлдирувчисизлар.

Ўша машъум кунда, сиз, адашганлар ва ёлгонга чиқарувчилар, Заққум номли дарахтдан ейсизлар, еганда ҳам, қоринларни тўлғазиб ейсизлар.

Заққум дарахти қандоқ эканини ҳеч ким аниқ билмайди. Лекин яхши нарса эмаслиги ҳаммага маълум. Шунинг учун, умуман аччиқ, ёқимсиз нарсаларни «заққум» дейишлик одат тусига кириб кетган. 2-3733

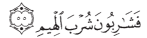
Бошқа бир оятда заққум дарахтининг меваси шайтоннинг калласига ўхшашлиги айтилган. Шайтонни ҳам ҳеч ким кўрмаган. Лекин унинг энг хунук, энг ёмон нарса эканини ҳамма билади. Демак, дўзахийларнинг таоми энг аччиқ, энг хунук, энг ёмон нарса экан. Улар шу даражада оч қолар эканки, ёмонлик, хунуклик ва аччиқликда тенги йўқ ушбу нарсадан қоринларини тўлдириб олар эканлар. Азоб устига азоб, кийнок устига кийнок.

Албатта, қорин аччиқ нарсага туйгандан сунг киши бирон нарса ичиб, оғиздаги аччиқни, қориндаги оғриқни бостиргиси келади. Шунда бу гумрохларга нима берилади?



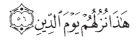
### 54. Бас, устидан ўта қайноқ сувдан ичувчисизлар.

Яъни, заққумнинг устидан бошқа ичадиган нарса йўқлигидан, мажбур бўлиб, ўта қайноқ сувни ичасизлар. Ичганда ҳам,



### 55. Бас, чанқоқ туядек ичувчисизлар.

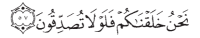
Оятдаги «ҳийм» сўзи чанқоқ касалига учраган туя маъносини билдиради. Маълумки, туя одатда кўп сув ичади, чанқоқ касалига учраганда эса, ичиб тўймайди. Заққумдан қорнини тўйғазиб олган дўзахийлар ҳам чанқоқ босаман деб ўта қайноқ сувни тинмай ичаверар эканлар. Эй Аллоҳ, бундан ҳам қаттиқ азоб борми? Ўзинг сақла!!!



#### 56. Уларнинг қиёмат кунидаги зиёфатлари мана шу!!!

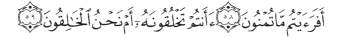
Аллох таоло бунақа «зиёфат» дан ўзи асрасин!

Охират ҳақидаги оятлар тугаганидан сўнг, ўша кунда шарманда бўлмаслик учун иймонни мустаҳкам қилиш зарурлигини эътиборга олиб, Аллоҳнинг қудратига далолат қилувчи махлуқотларига назар солишга, тафаккур қилишга чақирилади.



#### 57. Биз сизларни яраттанмиз, ишонсаларинг-чи!

Оятда одамларга лутф билан хитоб қилиняпти. Инсон сўзи «нисён»-дан келиб чиққан, дейди араб тилшунослари. Нисён эса «унутиш» дегани. Ҳа, инсон ҳамма нарсани тезда унутиб туради. Жумладан, ўзининг яратилишини ҳам. Агар инсон ўзининг дунёга келиш жараёнини тафаккур билан ўйлаб кўрса, албатта, Аллоҳ таолога иймон келтирмай иложи йўқ. Лекин бу нарса кўп такрор бўлавериб, гофил инсон унга эътибор бермайдиган бўлиб қолган. Бир эътибор бериб кўрсин-чи, нима бўлар экан. Ахир, ҳар бир инсоннинг яратилишининг ўзи Аллоҳ таолонинг қудратига ёрқин далил-ку!



## 58. Ўзингиз чиқарадиган манийни ўйлаб кўринг-а! 59. Уни сизлар яратасизми ёки Биз яратувчимизми?!

Инсоннинг яралиши эркак киши манийсининг аёл киши бачадонига тўкилиши ва у ердаги урчишдан бошланади.

Демак, инсон яратилишининг бошланиш жараёни эркакнинг манийси экан. Ўша манийни ким яратади? Инсоннинг ўзи яратадими? Йўк, албатта, буни Роҳман сифатли Аллоҳ таоло яратмаса, бошқа ҳеч ким ярата олмайди. Инсон бу ишда воситачи, холос. Умуман, одамнинг дунёга келишида ота-она бир восита бўладилар, холос. Эркак уруғи аёл бачадонига тўкилиб бўлгач, энди бундан уёгига икковлари ҳам ҳеч бир жараёнга аралаша олмай, томошабин бўлиб қараб тураверишади. Бошқа ҳеч нарса қила олишмайди. У бир томчи жирканч сувнинг баркамол инсонга айланиши учун Аллоҳ таолонинг қудрат қўли ишга тушади.

Илмий тадқиқотлардан сўнг тасдиқланган натижаларга кўра, эркақдан аёл бачадонига тушган манийда миллионлаб ҳайвонлар бўлар экан. Шулардан фақат биттасигина аёл тухуми билан урчийди экан. Ана шу пайтда инсон шакллана бошлайди. Урчишдан кейин тухумча миллион-миллион хужайраларга бўлинади. Уларнинг хар бир тўпи ўзига хос хусусиятга эга бўлиб, бошқасидан фарқ қилади. Бир тўпи суяк хужайралари бўлса, бошқаси асаб хужайралари, учинчиси кўз бўлиши лозим бўлган хужайралар, тўртинчиси қулоқ ва хоказо. Бу тўпларнинг хар бири ўз вазифасини тўла бажаришга киришади. Кўз хужайралари жуда аниклик ва нозиклик билан ўз жойини топиб жойлашиб, кўзни ташкил қиладилар, қоринга ёки сонга ёпишиб қолмайдилар. Айнан кўз бўладилар. Дунёнинг машхур рассомлари ўхшата олмай қийналадиган мўъжиза кўзга айланадилар. Бошқа хужайра тўплари ҳам, худди шунга ўхшаб, ўз вазифаларини адо этадилар. Ушбу ишларнинг қайси бирига инсон, ота ёки она аралаша олади? Ёки бу жараёнлар ўз-ўзидан кечади, деб ўйлайсизми?

Ундан кейин, инсон деганимиз, фақат кўз, қулоқ, қўл, оёқдан иборат эмас. Унинг руҳи бор. Инсонга руҳни ким беради? Унинг ҳис-туйғулари, феъл-атвори, тафаккури ва ҳоказолари бор. Буларни унга ким беради? Отасими ёки онасими? Ё бўлмаса, бу нарсалар ҳам тасодифан пайдо бўлиб қоладими?

Жавоб битта, у ҳам бўлса, инсонга буларнинг ҳаммасини Роҳман сифатига эга бўлган Аллоҳ таолонинг Ўзигина беришга қодир.

«Инсоннинг бошланиши» деганда шулар тушунилади. Унинг охири ҳам улкан мўъжиза, кишининг ақлини лол қолдирадиган ишдир. Буни ҳам ғофил инсон тузукроқ ўйлаб кўрмайди. Ҳар куни ҳанчаданҳанча кишилар вафот этади. Лекин бу жараённи ҳеч ким тафаккур ила кузатмайди. Ўлим кўп такрорланаверганидан инсон бу ҳодисага кўникиб қолган. Аслини олганда, бу ҳодиса ҳам Аллоҳ азза ва жалланинг қудратига далолат. Кейинги оятлар ушбу ҳақиқатни баён қилади.



### 60. Орангиздаги ўлимни Биз белгилаганмиз ва Биз ожиз эмасмиз.

61. Сизнинг ўрнингизга сизга ўхшашларни алмаштиришдан ва сизларни ўзингиз билмайдиган холда яратишдан.

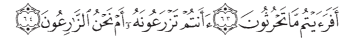
Ўлим ўзи нима? Қаердан келади? Ким уни бошқаради? Шу каби саволларга фақат «Аллоҳ» деб жавоб беришдан ўзга чора йўқ. Аллоҳ агар хоҳласа, ҳозирги инсониятнинг ҳаммасини бирданига йўқотиб, ўрнига тоат-ибодатлироқ бошқаларини яратиб олиш қудратига эга.

Аллоҳ таоло ҳозирги инсонларни ўзларининг хаёлларига ҳам келмаган шаклда, бошқача ҳолда яратиши ҳам мумкин. Унга бунинг ҳеч қийини йўқ. Чунки, йўқдан бор қилган Аллоҳ таолога борни бошқача ҳолатга ўзгартириш ҳеч қандай қийинчилик туғдирмайди. Йўқдан бор қилиш қандай бўлишининг баёни юқоридаги оятларда келди, буни ҳамма билди.



## 62. Ва дарҳақиқат, аввалги яратилишни билдингиз-ку, эсласаларингиз-чи!

Сўнгра Аллох таоло Ўз қудрати далолатларидан яна бири бўлган ўсимлик дунёсини қандай ўстириши ҳақида сўз очади.



### 63. Ўзингиз экаётган нарсани ўйлаб кўринг-а!

### 64. Уни сиз ундирасизми ёки Биз ундирувчимизми?

Инсон ва хайвон фойдаланадиган ўсимликни олиб кўрайлик. Унинг униб ўсишида, мева-махсулот беришида инсоннинг қандай ўрни бор? У, Аллох яраттан ерга Аллох, яраттан уруғни, Аллох, яраттан тан аъзоларини ишлатиб, сепади, холос. Қолғаниға хеч нарса қўлидан келмасдан қараб тураверади. Уруғнинг униб чиқиши учун ер, сув, уруғлик ва кимёвий моддаларнинг ўзигина кифоя қилмайди. Уругнинг ичида Аллох таолонинг қудрат қўли ҳаракатта солиб турган ички имконият бор. Ана ўша имконият ишга тушиб ажойиботлар содир бўлади. Кўпгина ўзгариш, ўсишлардан сўнітина уруғи олинган набототта ўхшаш ўсимлик ўсиб чиқади. Унга ким шакл беради? Ким ранг беради? Ўз-ўзидан бўладими ё? Инсон бу ишни амалга ошириш у ёкда турсин, ўша ўсимликка ўхшатиб расм чиза олмай овора бўлади. Хаммасини хам бир ёкқа қўйиб туриб, «Биринчи ўсимлик қаёқдан пайдо бўлди?» деб савол берайликчи. Жавоб битта: Рохман сифатли Аллохдан бошқа хеч ким пайдо қилган эмас. Ушбу ҳақиқатни эслатиб туриш учунми, баъзида ҳамма шартшароит бўлиб турса хам, экин ўсмай қолаверади ёки ўйлаган хосилни олиб бўлмайди. Чунки, бу ишда инсон бир воситачи, холос. Хақиқий иш бажарувчи Аллох таолонинг Ўзи. У хар бир нарсага қодир!



- 65. Агар хоҳласак, Биз уни қуруқ чўпга айлантириб қўямиз. Сизлар эса надоматда ажабланиб:
  - 66. «Албатта, биз зиён курганлармиз.
  - 67. Балки махрум бўлганлармиз, (дейсизлар).

Зироатни Аллоҳ таоло ўстириши аввал таъкидланиб, бу борада ҳам инсоннинг ожизлиги унинг эсига солинган эди. Ушбу уч оятда инсоннинг мазкур ожизлиги бошқа томондан таъкидланмоқда.

### «Агар хоҳласак, Биз уни қуруқ чўпга айлантириб қўямиз.»

Ҳа, Аллоҳ таоло Ўзи хоҳлаган лаҳзада ям-яшил бўлиб турган дов-дарахт, ўт-ўлан ва экин-тикинларни қуруқ чўпга айлантириб қўйиши жуда ҳам осон. Бу қудратини бандаларига эслатиб туриш учун ҳар замонда, намуна сифатида мисоллар кўрсатиб ҳам туради. Агар Аллоҳ хоҳлаб набототларни қуруқ чўпга айлантириб қўйса, бандалар нима қила олади? Ҳеч нарса. Уларнинг қила оладиган иши:

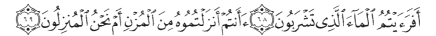
«надоматда ажабланиб:

«Албатта, биз зиён кўрганлармиз.

**Балки махрум бўлганлармиз»,** дейиш бўлади, холос.

Бас, шундоқ экан, бандалар ўзлари экаётган нарсаларни ундирувчи зот — Аллох таолога иймон келтириб, У зотга ибодат қилсалар бўлмайдими?

Қуръони Карим Аллоҳнинг қудратига далолат қилувчи ҳужжатларни келтиришда давом этиб, инсон ҳар доим муҳтож бўлиб турадиган неъматлардан бири бўлмиш сув ҳақида сўз очади:



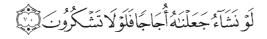
### 68. Ўзингиз ичадиган сувни ўйлаб кўринг-а!

### 69. Уни булутлардан сиз туширасизми ёки Биз туширувчимизми?

Сув ҳаёт манбаи дейилади. Сувсиз ҳаётни тасаввур қилиб бўлмайди. Хўш, ушбу сувнинг вужудга келишида инсоннинг қандай хизмати бор? У, сувни ичишдан ва булғашдан бошқа юмушга аралаша олмайди. Сувнинг яралиши ва турли ҳолатларда бўлиши фақат Роҳман сифатли Аллоҳ таолонинг қудрати билан бўлади.

Охирги пайтда инсон булутлардан ёмгир ёгдиришга уриниб кўрди. Лекин бу тажриба, холос. Бу уринишнинг оқибатида катта ноқулайликлар ҳам келиб чиҳмоҳда. Қолаверса, бу иш бор нарсага таъсир ўтказишдан иборат, холос. Худди ер остидан булоҳ ёки ҳудуҳ ҳазиб сув чиҳазгандек.

Инсон кундалик ҳаётида давомли равишда сувга ҳожати тушиб туради. Уни тинмай истеъмол қилади. Лекин сувнинг асли қаердан келганини кўп ҳам ўйлаб кўрмайди. Агар инсоф билан, синчиклаб ўрганганда эди, Аллоҳнинг қудратига қойил қолиб, ибодатига шошиларди. Чунки, Аллоҳ хоҳласа, бир зумда сувнинг чучуклик хусусиятини йўқотиб, доим шўр қилиб қўйиши ҳам мумкин. Ҳа:



### 70. Агар хоҳласак, Биз уни шўр қилиб қўямиз. Шукр қилсангиз-чи!

Аллоҳ таолонинг неъматларини ўзининг зиддига солиштириб кўрилса, қадри билинади. Fофил бандалар тайёр сувни хоҳлаганича ишлатиб юриб ўрганиб қолганлар. Уларга бу нарса ўзи шундоқ бўлиши керакдек кўринади. Шунинг учун ҳам, ҳаёт манбаи бўлган сувни уларга берган Зотни унутиб қўядилар. Лекин улар бир тасаввур қилсинлар-а!

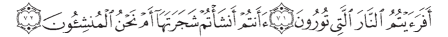
### «Агар хоҳласак, Биз уни шўр қилиб қўямиз.»

У ҳолда бандалар нима қила оладилар? Дунёдаги барча сувлар шўр бўлиб қолди. Бутун дунёнинг ҳоли нима бўлади. Шўр сувни қайта иш-

лаб чучук қилиб олаверадиларми? Буни қилиш учун қанча куч-қувват, маблағ, вақт ва илм керак? Қолаверса, қайта ишланган сув Аллоҳ берган сувчалик бўлармиди?! Умуман, сувни қайта ишлашни Аллоҳ билдирмаса, банда қаердан ҳам била олар эди! Эй, ожиз бандалар!

### «Шукр қилсангиз-чи!»

Келаси оятларда Аллоҳнинг инсонга берган яна бир неъмати – олов ҳақида сўз кетади:

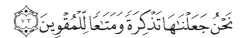


### 71. Ўзингиз ёқадиган оловни ўйлаб кўринг-а!

### 72. Унинг дарахтини сиз яратгансизми ёки Биз яратувчимизми?

Оловсиз ҳам инсон ҳаётини тасаввур ҳилиб бўлмайди. Ҳар доим унга инсоннинг ҳожати тушиб туради. Лекин оловнинг ёниши ва ундан фойдаланиш одатдаги ҳолга айланиб, уни ким яратган, ёниш хусусиятини унга ким берган, деб ўйлаб кўриш доим ҳам эсига келавермайди. Оловнинг ёҳилғиси дарахт. Унинг ҳандай вужудга келишини аввал ўргандик. Нима учун, дарахтни дарахтга ишҳалса, ўт чиҳади? Олов мўъжизасини ҳали ҳеч ким ўргана олгани йўҳ.

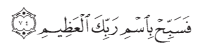
Агар Аллох таоло бандаларга олов неъматини бермаганида, уни келтириб чиқарувчи сабабларни жорий қилмаганида бандаларнинг ҳоли нима бўлар эди? Ҳеч бўлмаса, шуни ўйлаб кўрмайдиларми? Ўзлари ёқадиган оловнинг дарахтини яратган Зотга иймон келтириб, ибодат қилмайдиларми?! Ҳа, ўйлаб кўрсинлар.



### 73. Биз у(олов)ни эслатма ва йўловчилар учун манфаат қилиб қуйдик.

Одамлар бу дунёда ёқадиган оловнинг эслатма бўлиши— жаҳаннам оловини эслатиб туришдадир. Йўловчилар учун фойдали бўлиши эса, қадимда кишилар сафарга чиққанларида олов ёқиб исинишар, озиқовқат пиширишар ва бошқа юмушларда фойдалар олишар эди.

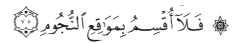
Демак, ҳар бир банда оловни кўриши билан жаҳанннамни эслаб, ундан сақланиш чораларини кўриши лозимлигини яна бир бор ўйлаши лозим экан. Ҳар бир банда оловни кўриши билан Аллоҳ унга берган фойдаларни эслаши керак экан.



### 74. Бас, улуғ Роббинг исмини поклаб ёд эт!

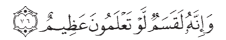
Шунча неъматларни ато қилган Аллоҳ таоло мушрик ва кофирларнинг ботил эътиқодлари ва туҳмат гап-сўзларидан покдир. Мазкур неъматларнинг эгасини таниган ҳар бир инсон улуғ Аллоҳ таолога тасбиҳ айтиб, ибодат қилишга ўтади.

Энди Аллох таоло эътиборимизни осмондаги юлдузларга тортади.



#### 75. Юлдузларнинг манзиллари билан қасам ичаман.

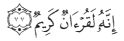
«Манзиллари» деганимиз унинг ўрнашган, чиқиш ва ботиш жойлари, яъни буржларидир.



### 76. Албатта, агар билсангиз, бу улуғ қасамдир.

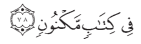
Бу ояти карима ўн тўрт асрдан кўпроқ муқаддам нозил бўлганлиги ҳаммага маълум. Ўша пайтда одамлар юлдузлар ҳақида содда тушунчага эга эдилар, уларнинг ҳажми, сони, жойлашиши, бир-биридан узоқлиги, ҳаракати ҳақида деярли ҳеч нарса билмас эдилар. Фалакиёт илми ривожланиб, турли асбоблар ихтиро ҳилиниб, улар воситасида очилган жуда кўплаб кашфиётлар Ҳуръон оятларининг улуглигини тасдиҳлади. Сонсиз-саноҳсиз юлдузлар аниҳланди. Бошҳа ажойиботлар ўрганилди. Буларнинг ҳаммаси ушбу ҳасам бекорга эмаслигини тасдиҳлади.

Аллоҳ таоло улуғ нарса билан қасам ичади ва қасам билан муҳим нарсани тасдиқлайди. Ушбу оятларда юлдузларнинг жойлари билан қасам ичишдан мақсад Қуръони Каримни тасдиқлашдир.



### 77. Албатта, у Қуръони Каримдир.

Албатта, Муҳаммад алайҳиссаломга туширилган ва динсизлар инкор қилаёттан ўша китоб Аллоҳнинг каломи—Қуръони Каримдир.



### 78. У Сақланган китобдадир.

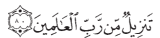
Яъни, ўзгаришдан, алмаштиришдан ва барча сақланиш лозим бўлган нарсалардан сақланган «Лавҳул Маҳфуз» деб номланган китобдадир. Шундоқ бўлганидан кейин, Қуръони Карим ҳам ўзгариш, алмаштириш ва барча сақланиш лозим бўлган нарсалардан сақланган китобдир.



### 79. Уни фақат покланганларгина ушлайдир.

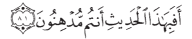
Яъни, Қуръони Каримни ҳам моддий, ҳам маънавий жиҳатдан турли нолойиқ нарсалардан Аллоҳ томонидан покланган фаришталаргина ушлайдилар. Бошқалар ушлай олмайдилар. Шунингдек, Қуръони Каримни жанобатдан ва кичик нопокликлардан тозаланиб, ғусл ва таҳорат қилган мўмин-мусулмонларгина ушлайдилар. Қуръони Каримни ушлаш учун таҳоратли бўлиш вожиблиги ҳаҳидаги ҳукм ушбу ояти каримадан олинган.

Ушбу ояти кариманинг маъноси ҳам, ҳукми ҳам Қуръони Карим Аллоҳнинг наздида қанчалик улуғ эътиборга сазовор эканини яққол кўрсатади.



### 80. У, оламларнинг Роббисидан туширилгандир.

Ҳа, Қуръони Карим тўлалигича, ҳар бир ҳарфигача барча оламларнинг Роббиси, Холиқи, Розиқи, Тарбиячиси ва Тадбирини қилувчиси бўлмиш Аллоҳ томонидан туширилгандир. Унинг бирор ҳарфи ҳам Аллоҳдан бошқага мансуб эмасдир.



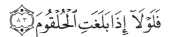
#### 81. Бас, сизлар мана шу сўзга бепарволик қиласизларми?

Эй одамлар, сизлар мазкур сифатларга эга бўлган улуг сўз, Аллохнинг каломи бўлган буюк сўзга парвосизлик билан қарайсизларми? Унга иймон келтирмайсизларми? Уни ўрганмайсизларми? Унга амал қилмайсизларми?



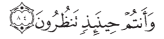
### 82. Ва ёлгонга чиқаришни ризқ қилиб оласизларми?

Яъни, иймон келтириш лозим бўлган нарсаларга ишонмасликни ўз насибангиз қилиб оласизларми? Жумладан, Қуръоннинг илоҳий китоб эканини ёлғонга чиқаришни ўз насибангиз қилиб оласизми? Шундай қилиб юраверсангиз:



### 83. Жонингиз ҳалқумга келиб қолса-чи?

Унда нима қиласиз?



### 84. Холбуки, ўша вақтда ўзларингиз қараб турган бўласизлар.

Яъни, бировнинг жони чиқадиган бўлиб қолса, ҳаммангиз ночор қараб тураверасиз. Ҳеч нарса қўлингиздан келмайди. Ожизликни тан олишдан бошқа иложингиз қолмайди.



#### 85. Биз эса, сиздан кўра унга якинмиз, аммо сизлар кўрмайсизлар.

Яъни, Аллоҳнинг Ўз бандасига қанчалар яқинлигини англамайсизлар. Ҳар қандай одамга, хусусан, жон таслим қилаёттан одамга ҳам Аллоҳ таоло унинг устида турган қариндошидан кўра яқинроқ бўлади. Бошқа бир оятда, Биз унга бўйнидаги қон томиридан ҳам яқинмиз, дейилган.



### 86. Агар сиз хисоб бермайдиган булсангиз.

### 87. У(жон)ни ўрнига қайтаринг-чи, агар гапларингиз рост бўлса.

Бу оятлардаги хитоб ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишонмайдиганларга қаратилган. Яъни, уларга: «Агар сизлар эътиқод қилганингиздек, ҳисоб-китоб бўлмаса, сизларни ҳеч ким сўроқ қилмаса, сизлар хоҳлаган ишларингизни қилиб юраверадиган бўлсаларингиз, жон ҳалқумга келиб қолганда уни жойига қайтариб қўйингларчи!» дейилмоқда. Ким қайтара оларди? Ким ўлган одамга жон беради? Ким ўлаётганнинг жонини ҳалқумидан қайтариб, ўрнига тушира олади. Ҳеч ким! Шундай экан, Аллоҳ таоло ҳамма нарсанинг эгаси эканини тан олиб, Унга иймон келтириб, ибодат қилсинлар.

Суранинг охирида инсоннинг вафотидан кейинги оқибати ҳақида сўз кетади.



#### 88. Агар яқинлаштирилганлардан бўлса.

### 89. Рохатда, фароғатда ва сернеъмат жаннатдадир.

Агар ҳалқумга келиб қолған жоннинг эгаси Аллоҳға муқарраб бандалардан бўлса, жони чиқиб у дунёга реҳлат қилгандан сўнг роҳат-фароғатда ва неъматлари кўп жаннатда бўлади.

Суранинг аввалида учга бўлинган тоифалардан энг олийси бўлганлар, яъни Аллоҳга яқинлаштирилганлар, қиёматда Аллоҳ таолонинг ҳузурида турадиган олий мақом зотлар роҳатда, улуғ ризҳда ва сернеъмат жаннатда бўладилар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган ҳадисда марҳамат қилинадики, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Ким Аллоҳ билан мулоқотда бўлишни яҳши кўрса, Аллоҳ ҳам у билан мулоқотда бўлишни яҳши кўради. Ким Аллоҳ билан мулоқотда бўлишни ёмон кўрса, Аллоҳ ҳам у билан мулоқотда бўлишни ёмон кўради», дедилар. Одамлар бу гапни эшитиб, йиғлашга тушдилар. Ул зот:

«Нимага йиғлаяпсизлар?» – деб сўрадилар. Кишилар:

«Биз ўлимни ёмон кўрамиз-ку!»—дейишди. Пайғамбар алайҳиссалом:

«Гап ундай эмас. Агар бировнинг жони ҳалқумига келганда, «Агар яқинлаштирилганлардан бўлса. Роҳатда, фароғатда ва сернеъмат жаннатдадир», деб башорат берилса, у банда Аллоҳ билан мулоқотда бўлишни яхши кўриб қолади. Аллоҳ эса, уни ундан ҳам яхши кўради. Агар жони ҳалқумига келган кишига «Ва агар ёлғонга чиҳарувчи гумроҳлардан бўлса. Бас, ўта ҳайноҳ сувдан зиёфат. Ва дўзахга киришдир», деб «башорат» берилса, Аллоҳ билан мулоҳотда бўлишни ёмон кўради, Аллоҳ эса, уни ундан ҳам ёмонроҳ кўради», дедилар.

Келгуси оятда жон чиққанидан кейин бўладиган ҳодисалардан баъзилари зикр қилинади.



90. Агар ўнг тараф эгаларидан бўлса.

91. Бас, сенга ўнг тараф эгаларидан Салом бўлсин, (дейилур). Булар иккинчи тоифа—Аршнинг ўнг тарафида турадиган

жаннатийлар. Уларга номаи аъмоллари ҳам ўнг тарафдан берилади. Уларга ўзлари каби ўнг тараф эгаларидан саломлар бўлади.



- 92. Ва агар ёлгонга чиқарувчи гумрохлардан бўлса.
- 93. Бас, ўта қайноқ сувдан зиёфат.
- 94. Ва дўзахга киришдир.

Яъни, ўлган шахс Пайғамбарларни, илоҳий китобларни ва уларнинг сўнгиси бўлмиш Қуръони Каримни ва бошқа иймон келтириш лозим бўлган нарсаларни ёлғонга чиқарувчи, адашган гумроҳлардан бўлса, ўлимидан кейин ўта қайноқ сув билан зиёфат қилинади ва дўзахга киритилади.

95. Албатта, ушбу, таъкидки, очиқ-ойдин ҳақиқатдир.

#### 96. Бас, улуғ Роббинг исмини поклаб ёд эт!

Мана шу зикр этилган нарсаларнинг барчаси, шубҳасиз, энг ишончли ҳақиқатдир. Бас, шундоқ бўлгандан кейин, Роббингни турли нуқсонлардан поклаб зикр қил, мақсадга етасан.

Ушбу сўнгги оят тушганда, Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Ушбу оятни рукуъингизда айтинглар», деганлар. Шунинг учун намозда рукуъга борилганда, «Субҳана Роббиял азийм» дейилади.

Бошқа бир ҳадисда Пайғамбар алайҳиссалом: «Ким, субҳаналлоҳил азийм ва биҳамдиҳи, деса, унинг учун жаннатда бир хурмо экилади», деганлар.

Имом Бухорий улуғ саҳобий Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда Расули Акрам соллаллоҳи алайҳи васаллам: «Икки сўз тилга енгил, тарозида оғир, Роҳманга суюклидир, улар: «Субҳаналлоҳи ва биҳамдиҳи», «Субҳаналлоҳил азийм», деганлар».

Уламоларимиздан бирлари шу борада ажойиб бир мулоҳаза ёзиб қолдирганлар: «Пайғамбаримиз алайҳиссалом ушбу оятни намознинг рукуъида ўҳишимизга буюрадилар. Ҳолбуки, бу оятта етгунча бутун бошли бир сура келтирилади. Намознинг суннат амалларидан биттаси учун битта сура тўлиҳ келтирилишининг ўзидан мусулмон шахс ҳаётида ва Исломнинг боҳийлигида намознинг аҳамиятини билиб олса бўлади. Яна мулоҳаза ҳилиш зарурки, намоз амалла-

ридан ҳар бири биттадан сурада келган. Намознинг ҳиёми бир сурада, ҳироати бир сурада, рукуъ ва сажда эса бир неча сурада келган.

Бу эса, ҳар бир нарса ўзининг мустаҳкам асосига эга бўлишли-ги зарур эканини кўрсатади».

«Воқиъа» сурасининг фазли ҳақида кўп ҳадислар келган. Бу сураи карима «Ризқ» сураси деб ҳам номланган. Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳудан қилинган ривоятда Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Ким «Воқиъа» сурасини ҳар кечада ўқиса, камбағаллик ва ҳожатмандлик кўрмайди», деганлар. Абдуллоҳ ибн Масъуд розиялоҳу анҳу ўлим тўшагида ёттанларида ҳалифа Усмон ибн Аффон розияллоҳу анҳу кўргани келибдилар ва у кишига,

«Нимадан шикоятинг бор?» — дебдилар. Шунда Абдуллох Ибн Масъуд:

«Гуноҳларимдан», деб жавоб берибдилар.

«Нимани хоҳлайсан?» – деб сўрабдилар ҳазрати Усмон.

«Роббимнинг рахматини», дебди Абдуллох ибн Масъуд.

«Сенга табиб юборайми?» – дебдилар ҳазрати Усмон.

«Табиб (яъни Аллоҳ) Ўзи касал қилди», деб жавоб қилибдилар Абдуллоҳ ибн Масъуд.

«Бўлмаса, моддий ёрдам беришни буюрайин?»

«Менинг унга хожатим йўк!»

«Сенга бўлмаса, кетингдан қолган қизларингга керак бўлар?»

«Менинг қизларимнинг камбағал бўлишларидан қўрқяпсанми?! Менинг бешта қизим бор. Барчаларига ҳар кечада «Воқиъа» сурасини ўқишни буюрганман. Чунки, Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг, ким «Воқиъа» сурасини ҳар кечада ўқиса, камбағаллик ва ҳожатмандлик кўрмайди, деганларини эшитган эдим», — деган эканлар Абдуллоҳ ибн Масъуд.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал раҳматуллоҳи алайҳи қилган ривоятда Жобир ибн Самура айтадиларки, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам сизларнинг намозингизга ўҳшаш намоз ўҳирдилар, аммо у киши енгил ўҳир эдилар. Бомдод намозида «Воҳиъа» сурасини ва шунга ўҳшаш сураларни ўҳир эдилар.

Юқорида зикр қилинганидек, «Воқиъа» сурасида қиёмат даҳ-шатлари ва унинг манзаралари батафсил баён қилинган. Бунга тўлиқ ишонган, Қуръони Каримнинг ҳар бир оятини юракдан ўтказган инсон қуйидаги ҳадиси шарифни ҳам тўғри тушуниши мумкин бўлади. Абдуллоҳ ибн Аббосдан ривоят қилинадики, Абу Бакр Сиддиқ розияллоҳу анҳу бир куни: «Эй, Аллоҳнинг Расули, сочингизга оқ тушибди?»—дебдилар. Шунда Пайғамбар алайҳиссалом: «Ҳуд», «Воқиъа», «Вал Мурсалот», «Амма йатаса алун» ва «Изаш Шамсу куввирот» суралари сочимга оқ туширди», деган эканлар.



### ХАДИД СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 29 оятдан иборат.

Бу сураи кариманинг номи «Биз темирни туширдик, унда катта қувват ва одамларга манфаатлар бордир», оятидан олингандир. Темир араб тилида «ҳадид» дейилади.

«Ҳадид» сураси шариат ҳукмлари билан бирга, мўминлар жамиятини тарбиялашга, соф ақийда асосида мусулмон шахсни вояга етказишга эътибор беради.

Суранинг учта асосий мавзуи бордир:

- 1. Борлиқнинг барчаси Аллоҳники: уни У зотнинг Ўзи яратган ва Ўзи қандай хоҳласа, шундай тасарруф қилади.
- 2. Аллоҳнинг дини йўлида мол ва жонни фидо қилиш; ҳақиқий мўмин билан мунофиқ ўртасида фарқ бўлишлиги.
- 3. Бу дунё ҳойи-ҳавасининг алдамчи эканлиги, мўмин киши охиратни обод қилиш учун Аллоҳнинг розилигини топишга ҳаракат қилмоғи лозимлиги.

Суранинг аввалида Аллоҳнинг улуғлиги, Унга борлиқдаги барча нарса—инсон, ҳайвон, дарахт ва бошқалар тасбиҳ айтишлиги ҳақида сўз кетади.

Аллох таолонинг гўзал сифатлари, муқаддас исмлари эслатилади.

Сўнгра мўминлар дин йўлида, Аллоҳнинг розилиги учун молу жонни сарфлашга даъват қилинади. Мўминлар, мол-дунё Аллоҳни-ки, инсоннинг қўлига у омонат сифатида қўйилган, деб эътиқод қилишлари лозимлиги уқтирилади. Ҳамда мўминлардан молу пул сарфлаб Аллоҳнинг розилигини топишдан, ҳақиқий комил иймонга эришишдан уларни нима тўсаётгани сўралади.

Ундан сўнг мўминлар билан мунофиклар таққослаб кўрилади. Мўминларнинг йўлларини олдиларида ва ўнг тарафларида нур ёритиб кетиши, мунофиклар эса қоронғу зулматда қолиб йўл топа олмасликлари уқтирилади.

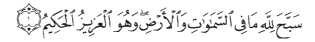
Кейинги оятлар дунё билан охиратнинг ҳақиқатини жуда нозиклик билан тасвирлайди. Дунё тезда қурийдиган хашаққа ўхшатилади. Охират эса, боқийлик, абадийлик диёри бўлиб, инсон Аллоҳнинг розилигига эришишга уриниши лозим эканлиги таъкидланади.

Шунингдек, сурада Пайғамбарларни юборишдан мақсад Аллоҳга даъват қилиш, ҳақиқат ва адолат ўрнатиш эканлиги таъкидланади.

Суранинг охирида Пайғамбарларга иймон келтиришга ва Аллохга тақво қилишга даъват қилинади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Осмонлардаги ва ердаги нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтди. У зот азийз ва ҳакиймдир.

«Тасбиҳ айтиш» дегани улуғлаш, поклаш, нуқсонсиз деб ёд этиш, каби маъноларни ўзида мужассамлаштирган.

Аслида, тасбих айтиш «Субҳаналлоҳ» калимасини такрорлаш билан бўлади. Борлиқдаги ҳамма нарса ўзига хос йўл билан Аллоҳга тасбиҳ айтади. Биз фақат инсоннинг тасбиҳини англаймиз, бошқаларнинг тасбиҳини англамаймиз. Бу ҳақиқат «Исро» сурасида зикр қилинган.

Бошқа сураларда ҳам шунга ўхшаш хабарлар бор.

Имом Муслим ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Маккада бир тош янги Пайғамбар бўлган пайтимда менга салом берар эди. Ҳозир ҳам уни танийман», деганлар.

Имом Термизий қилган ривоятда ҳазрати Али каррамаллоҳу важҳаҳу: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам билан Макканинг четига чиқдик, кўринган ҳар бир тош, ҳар бир тоғ у кишига «Ассалому алайка, йа Расулуллоҳ» дер эди», деб айтганлар.

Имом Бухорий ривоятларида Анас ибн Молик розияллоху анху: «Расулуллох алайхиссалом бир тўнка устида хутба айтардилар. У кишига минбар қилиб берилгач, унга чиқиб хутба айтаётганларида, тўнка туянинг овозига ўхшаш овоз чиқариб йиғлади. Расулуллох тушиб, уни ушлаган эдилар, жим бўлиб қолди», деганлар.

Оятнинг сўнгида Аллох таолонинг сифатларидан иккитаси зикр килинади.

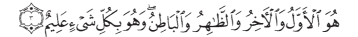
Биринчиси — «Азийз». Азизлик бир сифат бўлиб, ўз эгасини маглуб бўлишдан манъ қилади. «Аллох кучли ва доимо голибдир» маъносини англатади.

Иккинчиси – «Ҳакийм» сифати эса, тўгриликни илм ва ақл билан топишга айтилади. Аллоҳнинг ҳакимлиги ҳар бир нарсани яхшилаб, ҳикмат билан қилишлигидадир.



### 2. Осмонлару ернинг мулки Уникидир. У тирилтирур ва ўлдирур ва У ҳар бир нарсага қодирдир.

Тириклик, ҳаёт, жон — буларнинг асли нима эканини ҳалигача ҳеч ким билгани йўқ. Ҳаётнинг масдари нима? У қаердан келади? Бу саволларга ҳеч ким жавоб бера олмайди. Қуръон «Ҳаётни Аллоҳ берди, тирилтирадиган зот ҳам фақат Унинг Ўзи», дейди. Буни ҳеч ким инкор қила олмайди. Шунингдек, ўлимнинг ҳақиқатини ҳам бирон одам билмайди. Ҳаётни ҳеч ким бера олмаганидек, уни ҳеч ким ололмайди ҳам. Фақат Аллоҳнинг Ўзи олади, Ўзи тугатади. У ҳамма нарсага қодирдир. Қудратини чеклайдиган чегара ёки ўзга куч йўқ.



### 3. У аввал ва охир, ошкор ва пинхондир. Ва У хар бир нарсани билувчидир.

Ушбу оятда Аллохнинг бешта сифати зикр қилинади.

- 1. «Аввал» У ҳамма нарсадан аввал, яъни, барча мавжудотлар йўқлигида Аллоҳ бор эди. Мавжудотларни «Аввал» сифатига эга бўлган Аллоҳ яратди.
  - 2. «Охир» У ҳамма нарса йўқ бўлиб кетганда ҳам Ўзи қолади.
- 3. «Ошкор» Унинг мавжудлиги ошкор, очиқ-ойдиндир, бунга бехисоб далолатлар бор. У ҳамма нарсадан зоҳир устундир.
- 4. «Пинҳон» У кўзга кўринмайди. Ҳаммадан пинҳон, махфий нарсаларни билиб турувчидир.
- 5. «Ҳар бир нарсани билувчи» Ундан яшириб қоладиган ҳеч нарса йўқ. Аллоҳнинг илмига яқин келадиган ҳеч бир илм йўқ.

Аллоҳнинг улуғлиги баёнидек сўнг сурада яна бошқа ҳақиқатнинг тафсилоти бошланади:

هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَ تِوَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَا ءَوَمَا يَعْرُجُ فِيهَ أَوَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ الْ 4. У, осмонлару ерни олти кунда яратиб, сўнгра Аршни эгаллаган зотдир. Ерга нима кирганини ҳам, ундан нима чиққанини ҳам, осмондан нима тушганини ҳам, унга нима чиққанини ҳам биладир. У, қаерда бўлсангиз ҳам, сиз билан бирга. Аллоҳ қила-ётган амалларингизни кўриб турувчидир.

Осмонлару ерни Аллоҳ яратгани ҳақиқат. Олти кунда яратилиши бизнинг тасаввуримиздаги кун ҳисобида эмаслиги ҳам аниқ. Чунки, биз ҳисоблайдиган кунлар дунё яратилганидан кейин мавжуд бўлган. Демак, «олти кун» Аллоҳнинг ўзидан бошқа ҳеч ким билмайдиган кунлардир.

### «У, осмонлару ерни олти кунда яратиб...»

Насороларга ўхшаб, Аллоҳ душанба куни уни яратди, сешанба куни буни яратди... ва чарчаб, якшанба куни дам олди, дейиш мусулмонларга мутлақо тўғри келмайди.

Шунингдек, Арш тўгрисида ҳам иймон келтирамиз-у, унинг ҳақиқатини билмаймиз. «Арш» луғатда подшоҳнинг тахтидир. Лекин Аршнинг ҳақиқатини фақат Аллоҳнинг Ўзи билади.

### «...сўнгра Аршни эгаллаган зотдир.»

Оятда «сўнг Аршга истиво» қилди, дейилади. «Истиво» сўзи луғатда кўтарилиш, ўрнашиш ва эгаллаш маъноларини билдиради. Лекин Аллоҳга нисбатан бу маъноларни биз тушунгандай ҳолатда ишлатиб бўлмайди. Шунинг учун ҳам, ҳамма нарсани яратгандан сўнг Аллоҳ таоло уларни Ўзининг тасарруфига олди, деб шарҳланади бу ҳолат.

#### «Ерга нима кирганини хам» билади.

Хар лаҳзада ерга сон-саноқсиз нарсалар кириб туради, буларнинг барчасини фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина билиши мумкин.

#### «ундан нима чикканини хам» билади.

Албатта, ердан ҳар лаҳзада сон-саноқсиз нарсалар чиқиб туради. Буларнинг ҳаммасини ҳам фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина билади.

### «...осмондан нима тушганини ҳам, унга нима чиққанини ҳам билади.»

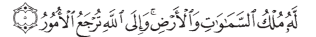
Худди шу каби, осмондан тушиб ва унга чиқиб турувчи нарсаларни ҳам фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина билади, бошқа ҳеч ким билмайди. Аллоҳ таолонинг

**«У, қаерда бўлсангиз ҳам, сиз билан бирга»,** деган сўзи «илми ва қудрати билан» деб тушунилади.

Аллох таолога нисбатан жисм ҳақида сўз ҳам бўлиши мумкин эмас. Демак, Аллоҳ таоло Ўз илми ва қудрати билан бандаларининг барчаси қаерда бўлсалар ҳам бирга бўлади.

Демак, бандалар доимо ҳушёр бўлишлари, яхши ишлар қилиш-га уриниб, ёмонликлардан узоқда бўлишлари лозим.

Аллоҳ таолонинг чексиз қудратининг баёни келаси оятда ҳам давом этади:



### 5. Осмонлару ернинг мулки Уникидир ва барча ишлар Аллохнинг Ўзигагина қайтадир.

Модомики, Аллоҳ осмонлару ернинг ягона эгаси экан, дунёдаги барча ишлар фақат ягона Аллоҳнинг Ўзига қайтиши инкор қилиб бўлмас ҳақиқатдир.

### 6. Кечасини кундузга киритади, кундузни кечасига киритади ва У куксингиздаги нарсани хам яхши билувчидир.

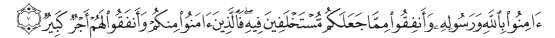
Кундуз билан кечанинг алмашинуви Аллох таолонинг қудратига ёрқин ва улкан далилдир. Қуръони Карим бу улкан мўъжизани:

«Кечасини кундузга киритади, кундузни кечасига киритади», деб ифодалайди. Ушбу ифодага ўхшаш ифодани ҳеч ким келтира олмаган. Ҳақиқатан ҳам, қараб турсангиз, кундуз тугаб бораётганда, худди кечасининг ичига кириб бораёттанга ўхшайди. Ушбу ҳолат тонг отишида, яъни кундуз бўлишида ҳам такрорланади. Ҳамда бу жараён қадимдан бирор сония хато бўлмасдан такрорланиб келяпти. Инсон ихтиро қилган нозик соатлар вақтни ўлчашда доим хато қилиб тургани учун, ҳар куни бир марта расмий равишда соатни тўгрилаш жорий қилинган. Лекин кеча билан кундузнинг алмашув вақти, қанчалик катта ҳажмдаги борлиққа тегишли бўлмасин, ҳалигача бирор сония хато қилган эмас. Бу иш осмонлару ернинг мулкига эга бўлган қудратли Аллоҳнинг иши бўлмаса, кимнинг иши бўларди?

### «У кўксингиздаги нарсани хам яхши билувчидир.»

У зот ҳамма нарсани, ҳаттоки, кишилар ўз ҳалбларида яшириб юрган махфий ниятларини ҳам билувчидир.

Аллоҳ таолонинг чексиз қудратига далолат қилувчи нарса ва ҳодисалар ҳамда У зотнинг илми ҳамма нарсани қамраб олгани баён қилингандан сўнг, энди инсонларга хитоб қилиняпти:



7. Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтиринглар ҳамда сизларни халифа қилиб қуйган нарсалардан эҳсон қилинглар. Бас, сизлардан иймон келтирган ва эҳсон қилганларга улкан ажр бордир.

Ушбу оятда барча инсонларга қарата:

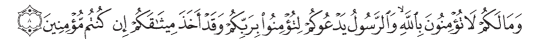
«Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтиринглар», деб хитоб қилинмоқда. Иймонсизлар ҳам ўттан оятлардаги маъноларни мулоҳаза қилиб кўрсалар, бу гаплар бари беҳуда эмаслигини, бутун оламнинг тадбирини қилиб турган зот борлигини тушунадилар. Шундай экан, иймон келтиришлари лозим. Аллоҳга иймон келтирса, Унинг Расулига ҳам ўзўзидан иймон келтириш лозим бўлади. Аслида, иймони бор кимсалар мазкурларни фикрлаб кўрса, албатта, иймони янада мустаҳкам бўлади ва динда собитқадам бўлади. Мўмин кишиларга яна «иймон келтиринг» деб хитоб қилиниши бежиз эмас, инсон доимо эслатмага муҳтож.

Иймонга қилинган даъватдан сўнг хайр-эҳсон қилишга даъват бўлмоқда.

### «ҳамда сизларни халифа қилиб қўйган нарсалардан эҳсон қилинглар.»

«Сизларни халифа қилиб қўйган нарсадан» жумласидан аён бўладики, инсонга берилган молу дунё Аллохнинг омонати, ҳақиқий эга эса Аллоҳнинг Ўзи. Қўлига мол-дунё берилган одам—вакил, халифа, холос. Агар у вафот этса ёки бирор бошқа сабаб чиқиб қолса, молу дунё бошқа вакилга ўтиб кетаверади. Шунинг учун, қўлига Аллоҳнинг моли топширилган шахс унга хиёнат қилмаслиги ҳамда садақа қилиб, Аллоҳнинг ҳузурида ажру савобини кўпайтириши лозим.

Иймонга ва эҳсон қилишга даъватдан сўнг, иймондан юз ўгирган кофирларга хитоб қилинади:



8. Сизларга нима бўлдики, Аллоҳга иймон келтирмайсизлар? Ҳолбуки, Пайғамбар сизларни Роббиларингизга иймон келтиришга чақириб турибди. У зот сизлардан аҳд олган эди. Агар иймон келтирувчи бўлсаларингиз.

Яъни, агар сизлар, ўзи, бирор нарсага ишонувчи бўлсаларингиз, нима учун Аллоҳга иймон келтирмаяпсизлар? Ҳолбуки, орангизда Пайғамбар юриб, сизни Роббингизга иймон келтиришга чақириб турибди.

«Сизларга нима бўлдики, Аллоҳга иймон келтирмайсизлар? Ҳолбуки, Пайғамбар сизларни Роббиларингизга иймон келтиришга чақириб турибди.»

Дарҳақиқат, Пайғамбар алайҳиссаломнинг тириклик пайтлари ажойиб бўлган. У киши орқали Аллоҳ таоло Ўзи яратган бандалари-

нинг турмушларига, ишларига аралашиб турган. Бу қилмишингиз яхши, савоб оласиз; буниси нотўғри, гунох бўлади; энди бунақа ишларни такрорламанг; яхши, яхши, худди шундай бўлиши керак; бу иш жоҳилиятга тегишли эди, энди сиз мусулмон бўлдингиз, сизга тўғри келмайди, дегандек кўрсатмалар бериб турарди.

Демак, Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ҳаётлари, кишиларнинг орасида юришлари улуғ неъмат бўлган. Чунки, у киши орқали Аллоҳ таоло мусулмонлар ҳаётига аралашиб, хатоларини тузатиб турган.

Кейинги мусулмонлар эса, у киши келтирган Қуръон ва у киши қолдирган суннатнинг аралашуви ила яшайдилар. Шунинг учун ҳам, кейинги авлоднинг алоҳида ўрни бор.

Имом Бухорий ўзларининг «Саҳиҳ» китобларида ривоят қилган ҳадисда бу нарса ўз ифодасини топган:

«Бир куни Пайғамбар алайхиссалом сахобаларга:

«Сизлар учун қайси мўминларнинг иймони ажабланарлидир?»— дедилар.

«Фаришталарнинг», деб жавоб бердилар сахобалар.

«Улар Аллоҳнинг ҳузурида туриб иймон келтирмаганларида, нима буларди?» — дедилар Пайғамбар алайҳиссалом.

«(Унда) Пайғамбарларнинг!» – дейишди сахобаи киромлар.

«Уларга вахий тушиб турса-ю, иймон келтирмасалар, нима бўларди?» — дедилар Пайғамбар алайхиссалом.

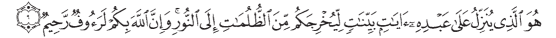
«(Унда) Бизнинг ўзимизнинг», дейишди.

«Сизларнинг ичингизда мен турсам-у, иймон келтирмасаларингиз, нима бўларди? Мўминларнинг энг ажабланарли иймонга эга бўлганлари, сизлардан кейин келиб, ўзлари топган саҳифаларга ва нарсаларга (яъни, Қуръонга ва суннатта) иймон келтирадиганлардир, дедилар Пайғамбар алайҳиссалом».

### «У зот сизлардан ахд олган эди.»

Яъни: Пайғамбар алайҳиссалом иймон келтиришга чақираётган Роббнинг Ўзи ҳам қадимда сизлардан Ўзига иймон келтиришга мийсоқ олган эди.

Келаси оятда аввалги оятнинг маъноси давом эттирилади:



9. У зот сизларни зулматлардан нурга чиқариш учун Ўз бандасига равшан оятларни туширади. Ва, албатта, Аллох сизларга шафкатли ва рахимлидир.

Яъни, Аллоҳ таоло инсонларни жоҳилият зулматларидан Ислом нурига чиқариш учун Ўз бандаси Муҳаммад алайҳиссаломга Қуръони Каримнинг очиқ-ойдин оятларини туширади.

Бу эса, Аллох таолонинг Ўз бандаларига бўлган шафқати ва рахимлилиги аломатларидандир.

Иймон келтирмаганларга қилинган хитоб тугагач, садақа қилмайдиган бахилларга қарата нидо бошланади:

وَمَالَكُمُ اللَّهُ الْنَفِقُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائَلُ أُوْلَئِهِ كَا عَظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاسَتُ لُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ فَهِي

10. Сизларга нима бўлдики, Аллоҳнинг йўлида эҳсон қилмайсизлар? Ҳолбуки, осмонлару ернинг мероси Аллоҳникидир. Сизлардан ҳеч ким фатҳдан илгари эҳсон қилганларга ва урушда қатнашганларга баробар бўла олмас. Уларнинг даражалари фатҳдан сўнг эҳсон қилганлардан ва урушда қатнашганлардан кўра улуғдир. Аллоҳ барчага яҳшиликни ваъда қилган. Ва Аллоҳ нима қилаётганларингиздан ҳабардордир.

Аввал таъкидлангандек, инсоннинг ихтиёридаги молу дунё омонат, инсон халифа — вакил, холос. Шундай экан, нима учун қўлига берилган вақтинчалик молдан Аллох йўлида сарфламайди? Ваҳоланки, нафақат одам боласининг қўлидаги молу дунё, балки осмонлару ердаги барча нарсалар Аллоҳники-ку! Ҳамма моллар оқибатда Аллоҳнинг Ўзига қолади. Шундай экан, нима учун инсон ўлимидан олдин ўша молни эҳсон қилиб ўзига савобу ажр касб қилиб олмайди?!

«Сизларга нима бўлдики, Аллоҳнинг йўлида эҳсон қилмайсизлар? Ҳолбуки, осмонлару ернинг мероси Аллоҳникидир.»

Шу билан бирга, мол сарф қилишнинг ҳам ўз йўли, жойи, вақти бор. Ўрнини топиб, оз сарф қилиб, кўп савоб олиш мумкин. Ёки, аксинча.

«Сизлардан ҳеч ким фатҳдан илгари эҳсон қилганларга ва урушда қатнашганларга баробар бўла олмас. Уларнинг даражалари фатҳдан сўнг эҳсон қилганлардан ва урушда қатнашганлардан кўра улуғдир.»

Оятдаги «фатҳ» сўзи Пайғамбар алайҳиссалом бошлиқ мусулмонлар Мадийнаи Мунавварадан келиб Маккаи Мукаррамани мушриклардан озод қилишлари маъносида айтилган.

Қуръони Каримнинг биринчи оятлари тушганидан бошлаб фатҳ кунигача бўлган йигирма йилдан ортиқ даврда мўмин-мусулмонлар бошидан ниҳоятда машаққатли даврлар ўтди. Ўша вақтда Исломга қарши турли душманликлар, фитналар тинимсиз бўлиб турди. Оқибати нима бўлишини ҳеч ким билмасди. Шунга қарамай, эътиқодли мусулмонлар ҳақ йўлда жонларини ва молларини фидо қилдилар. Ўша пайтда қилинган эҳсон, инфокда ҳеч қандай тамаъгирлик, риё ёки шахсий ғараз йўқ эди. Чунки, бу эҳсонлар Аллоҳнинг розилиги учун холис қилинарди.

Албатта, фатхдан сўнг ҳамма мусулмон бўлиб, Исломга кенг йўл очилиб, имкониятлар кўпайгандан кейин эҳсон, садақа қиладиганлар ҳам кўпайиб кетди. Ўз-ўзидан, буларга ҳам аввал мол-пул сарфлаганларнинг даражаси берилармикан, деган савол пайдо бўлди. Жавобга эса, юқоридаги оят тушди. Фатҳдан кейин Аллоҳнинг йўлида молу мулк сарфлаганларга ҳам савоб бўлади, албатта, лекин аввалгиларнинг даражасида эмас.

### «Аллоҳ барчага яхшиликни ваъда қилган. Ва Аллоҳ нима қилаётганларингиздан хабардордир.»

Аллоҳ ҳаммаларига жаннатни ваъда қилган. Аллоҳ ҳамма нарсани, жумладан, ким қанча эҳсон-нафақа қилаёттанини ҳам билади. Бас, шундай экан:

### 11. Аллоҳга яхши қарз берадиган киши борми?! Бас, У зот унга бир неча марта купайтириб қайтаради ва унга карамли ажр бор.

Аслида «қарз» сўзи луғатда «кесмоқ» маъносини билдиради. Қарз берувчи киши ўз молидан кесиб, қарз сўровчига беради. Аллоҳ таоло Ўз дини йўлида сарфланадиган молу мулкни Унга берилган «яхши қарз»га, яъни, орага судхўрлик ва бошқа ғаразлар қўшилмаган қарзга ўхшатмоқда.

#### «Аллохга яхши қарз берадиган киши борми?!»

Бунда эҳсон, инфоқ қилишга катта тарғиб бордир. Чунки, қарзни муҳтожлар олади, Аллоҳ эса, ҳеч нарсага муҳтожлиги йуҳ, балки барчанинг Унга муҳтожлиги бор зотдир. Оятда Аллоҳ таоло эҳсон қилганларнинг сарфини купайтириб беришга ва бунинг устига, уларни карамли жаннатга киритишга ваъда қилмоқда.

### «Бас, У зот унга бир неча марта купайтириб қайтаради ва унга карамли ажр бор.»

Уламолар Аллоҳ таоло қабул қиладиган яхши қарзнинг шартларини ҳам зикр қилганлар:

- 1.Садақа қилувчининг нияти соф бўлсин.
- 2. Садақа чин кўнгилдан, риёсиз, Аллохнинг розилиги учун берилсин.
  - 3. Ҳалол молдан бўлсин.
  - 4. Сифатсиз бўлмасин.
  - 5. Энг зарур жойга сарфлансин.
  - 6. Садақа яширин ҳолда қилинсин.
  - 7. Миннат қилинмасин.
  - 8. Кўп бўлса хам, оз саналсин.
  - 9. Ўзининг яхши кўрган молидан бўлсин.
  - 10. Ўзини бой санаб, олувчини камбағал санамасин.

Маълумки, саҳобаи киромлар ҳар бир оятта тўлиқ амал қилишга шошилар эдилар. Шу маънода улуғ саҳобий Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган қуйидаги ривоят жуда ҳам ибратлидир. Ушбу оят нозил бўлганда Абу Даҳдаҳ Ансорий исмли саҳоба:

«Эй, Аллохнинг Расули, Аллох биздан қарз хохлаяптими?» – деди.

«Ҳа, эй, Абу Дахдах», дедилар сарвари олам. Шунда Абу Дахдах Расулуллох алайхиссаломга:

«Қўлингизни беринг», деди-да, у зоти бобаракотнинг муборак қўлларидан тутди. Сўнгра:

«Мен ўз Роббимга боғимни қарз бердим», деди.

Унинг богида олти юз туп хурмоси, хотини Умму Дахдах ва фарзандлари бор эди. Абу Дахдах богига келиб, хотини Умму Дахдахни чақирган эди, у:

«Лаббай!» деб чиқди. Абу Дахдах:

«Боғдан чиқ, мен уни Роббимга қарз бердим», деди. Аёл эса:

«Қилган савдоингнинг даромади кўп бўлсин», деди-да, дарров болалари ва асбоб-анжомларини кўтариб, кўчди. Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Жаннатдаги дуру ёқутдан бўлган қанчадан-қанча хурмолар Абу Даҳдаҳники бўлди», дедилар.

Юқоридаги оятлар эҳсон-инфоқ қилишга даъват этди ва бу учун улуғ ажр борлигининг хабарини берди. Келаси оят эса, мазкур ажрнинг бир қисми ҳақида баён қилади.

Демак, карамли ажр қачон бўлади?



12. Мўмин ва мўминаларни уларнинг олдиларида ва ўнг тарафларида нурлари ҳаракат қилаётган ҳолда кўрган кунингда, Сизларга бугунги куннинг хушхабари, дарахтлари остидан сувлари оқиб турган жаннатлардир. У жойда абадий қолажаксиз. Бу эса, айнан улкан ютуқдир (дейилур).

Қиёмат кунида сирот купригига яқинлашганда атроф қоронғу зулмат булиб қолар, лекин бу дунёда қилган амалларига қараб мумин ва муминаларга нур ато қилинар экан.

«Мўмин ва мўминаларни уларнинг олдиларида ва ўнг тарафларида нурлари харакат қилаётган холда кўрган кунингда...»

Улуғ саҳобий Абдуллоҳ ибн Масъуд айтганларидек, кимнингдир нури тоғдек, кимники хурмодек, яна кимники тик турган кишидек, энг озиники бош бармоғидек бўлиб, бир ўчиб-бир ёниб туради. Шу ҳолда сиротдан ўтишга ҳаракат қиладилар.

Улуғ тобеъинлардан Қатода розияллоху анхудан бизга етиб келишича, Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Мўминлардан баъзиларининг нури Манинадан Адангача ёритади, баъзилариники Санъогача ёки ундан озроқ ёритади, холос», деган эканлар.

Машхур муҳаддислардан Ибн Аби Ҳотим Абу Дардо билан Абу Зарр исмли икки улуғ саҳобийлардан ривоят қилган ҳадисда ҳам қиёмат куни буҳадиган ҳодисалар ичида мазкур маъно уз ифодасини топган. Пайғамбаримиз Муҳаммад соҳҳаҳҳоҳу аҳайҳи васаҳҳам:

«Қиёмат кунида сажда қилишга биринчи изн берилган шахс мен бўламан. Саждадан бошимни кўтариб олдимга, ортимга, ўнг ва чап тарафларимга қарайман, бошқа умматлар ичидан ўз умматимни танийман», дедилар.

«Нухдан бошлаб яшаб ўтган умматлар ичидан ўз умматингизни қандай танийсиз, эй, Аллохнинг Пайғамбари?»—деди бир киши.

«Таҳорат боисидан пайдо бўлган, бошқа умматлардан бирортасида учрамайдиган гўзал оқликдан танийман. Номаи аъмолларининг ўнг тарафларидан берилишидан танийман. Юзларидаги равшанлик ва олдиларида йўлларини ёритиб бораётган нурларидан танийман», дедилар сарвари олам.

Мўмин ва мўминалар учун мазкур нурга эришган пайтларида бошқа хушхабар ҳам келадир.

«Сизларга бугунги куннинг хушхабари, дарахтлари остидан сувлари оқиб турган жаннатлардир. У жойда абадий қолажаксиз. Бу эса, айнан улкан ютуқдир (дейилур).»

Мўмин ва мўминалар юқорида тасвир этилган ҳолда шаҳдам юриб бораётганларида, сиртидан мусулмон, ичида кофир бўлган мунофиклар уларга ҳавас ва ҳасад қиладилар. Уларнинг ҳолати келаси оятда баён қилинади:

# يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن فُّرِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَاءَكُمْ فَالْتَصِسُواْ فُولًا فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَّهُ بَابُ بَاطِئُمُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِ رُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ لِيَّا

13. Мунофиқ ва мунофиқалар иймонлиларга: «Тўхтаб туринглар, биз ҳам нурингиздан бир оз олайлик», деган ва уларга: «Ортингизга қайтинг ҳамда нур қидиринг», дейилган кунда. Бас, уларнинг орасига эшиги бор қўргон урилур. Унинг ичида раҳмат, ташқарисида—олдида азобдир.

Қиёмат куни маълум муддат зулмат бўлиб, албатта, бу ўша кунда рўй берадиган ҳодисаларнинг бир босқичи, холос. Ҳеч ким ҳеч нарсани кўрмай қолганда, мўминларга нур ато қилиниб, улар шодон ва шаҳдам юриб боришади. Шунда:

«Мунофиқ ва мунофиқалар иймонлиларга: «Тухтаб туринглар, биз ҳам нурингиздан бир оз олайлик...»

Яъни, «Бизни ташлаб кетманглар, кутиб туринглар, бизга ҳам нурингиздан озгина беринглар», деб ялинишар экан. Уларнинг бу ялинишларига жавобан эса,

### «Ортингизга қайтинг ҳамда нур қидиринг...»

Яъни, «Ортингизга қайтиб, ўзингиз нур ахтаринг», дейиларкан. Улар қандай қилиб нур топишарди. Бу дунёда жоҳилият зулматларидан Ислом нурига чиқишни хоҳламаган эдилар. Энди охират зулматларида хору зор бўлишлари турган гап.

### «Бас, уларнинг орасига эшиги бор қўрғон урилур.»

Аллоҳ таоло икки гуруҳнинг орасига эшикли бир қўрғон ўрнатади. Эшикдан мўминлар кириб олиб, мунофиклар ташқарида қолишади.

«Унинг ичида рахмат, ташқарисида-олдида азобдир.»

Қурғоннинг ичкариси жаннат булса, ташқариси дузахдир.

Келаси оятларда мунофиқлар билан мўминлар орасидаги айтишув давом эттирилади:



14. Уларга (мунофиқлар): «Биз сиз билан бирга эмасмидик?!» – деб нидо қилурлар. Улар: «Худди шундай. Лекин сизлар Ал-

лоҳнинг амри келгунча ўзингизни ўзингиз фитнага дучор қилдингиз, кўз тикиб кутдингиз, шубҳа қилдингиз ва сизларни хомхаёллар ғурурга кетказди. Сизларни Аллоҳ ҳақида алдамчи алдаб қўйди.

15. Бугун сизлардан ҳам, куфр келтирганлардан ҳам тўлов олинмас. Жойларингиз жаҳаннамда, у сизнинг эгангиздир. Қандай ҳам ёмон борар жой!» — дерлар.

Қиёмат куни Аллоҳ томонидан берилган нурга эга бўлган мўмин ва мўминалар ўзларидан ялиниб-ёлбориб нур сўраган мунофиқларга рад жавоб берганларида,

«Уларга (мунофиқлар): «Биз сиз билан бирга эмасмидик?!» – деб нидо қилурлар».

Яъни, мунофиқлар бу дунёда юзаки тарзда мўминлар билан бирга бўлганларини рўкач қилиб, ҳаёти дунёда бирга бўлган бўлсак ҳам энди бизни ёрдамсиз ташлаб кетасизларми, дейдилар Шунда мунофиқларнинг бу гапларига,

«Улар: «Худди шундай».

Ха, ростдан хам сиз биз билан бирга бўлган эдингиз.

«Лекин сизлар Аллоҳнинг амри келгунча ўзингизни ўзингиз фитнага дучор қилдингиз...»

Аммо сизлар ўзингизга ўлим келгунча, нифоқ-ла ва иккиюзламачилик ила Аллоҳни, Унинг Пайғамбарини ва бизни алдамоқчи бўлиб, ўзингизни ўзингиз алдаб юрдингиз.

Бу ҳам етмаганидек, сиз бизга бало-офат, ҳалокат ва мағлубият келишини

#### «...кўз тикиб кутдингиз...»

Сиз Аллоҳнинг бирлигига, У зотнинг баркамол сифатларига, У зотнинг Пайғамбарига, Қуръонига ва бошқа иймон келтириш лозим бўлган нарсаларга

### «...шубҳа қилдингиз...»

Сиз ўзингиз ёмон йўлни ихтиёр қилганингиз учун мана шу нарсаларга гирифтор бўлдингиз.

### «...ва сизларни хомхаёллар ғурурга кетказди.»

Ҳа, хом-хаёлга берилиб алданиб қолдингиз. Шу билан бирга,

### «Сизларни Аллох хақида алдамчи алдаб қўйди».

Бу жумладаги алдамчидан мурод шайтондир. Демак, мунофиқлар шайтоннинг гапига кириб, алдовига учиб расво бўлганлар.

Мўминлар мунофикларга қаратилган гаплари давомида яна қуйидагиларни айтадилар:

«Бугун сизлардан ҳам, куфр келтирганлардан ҳам тўлов олинмас».

Бугун қиёмат куни. Бу кун ўзига яраша қонун-қоидага эга. Бугун мунофиклардан ҳам, кофирлардан ҳам куфр, нифоқ ва исёнларини ювиш учун тўлов олинмайди. Бинобарин,

### «Жойларингиз жаҳаннамда, у сизнинг эгангиздир. Қандай ҳам ёмон борар жой!» – дерлар».

Чиндан ҳам, мунофиқлар зоҳирда мўминлар билан бирга бўладилар, мўминларнинг сўзларини айтадилар, одамлар кўрсин учун ибодатларни, яна бошқа ишларни ҳам адо этадилар. Лекин булар ҳаммаси нифоқ учундир. Улар ушбу мунофиқликлари билан ўзларини ўзлари фитнага дучор қиладилар. Ўзларича, мўминларни алдаяпман, деб ўйлайдилар, аслида эса, ўзларини алдайдилар.

Мунофиқларнинг иймонлари юзаки, ишончлари заиф бўлгани учун, мабодо дунё ишлари чаппа айланиб, мўминларнинг ахволи оғирлашиб қолса, уларга қўшилиб ахволим чатоқ бўлмасин, дея кўз тикиб кутадилар.

Мунофиқлар дину диёнат ишига ҳамиша шубҳа билан ҳарайдилар.

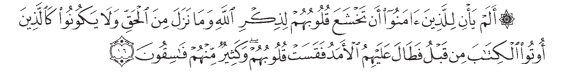
Мунофиқлар: «Ажаб эмас, Ислом мағлубиятта учраб, мусулмонлар енгилса», деган хомхаёлларга берилиб, ғурурга кетадилар.

Мунофиқларни шайтон аврайди: «Сизлар тўғри иш қиляпсизлар, барча фикрларингиз асосли, мабодо нотўғри бўлса ҳам, Аллоҳнинг Ўзи кечиради», деб уларни алдаб қўяди.

Қиёмат кунида мунофиқларга ҳеч қандай нажот йўқ. Бу дунёда агар нотўгри иш қилсалар, уни тўлов эвазига тўгрилаб ёки хас-пўшлаб олар эдилар, аммо қиёматда мунофиклардан ҳам, кофирлардан ҳам тўлов олинмайди. Барчаларининг борадиган жойлари жаҳаннамнинг олови, фақат ўша олов улар устидан ҳукмрондир.

Ушбу оятда, агар мунофиқлар бу дунёда ўз нифоклари жазосини олмаган бўлсалар ҳам, у дунёда албатта олишларининг тафсилоти баён қилинмоқда.

Шундан сўнг Аллоҳ таоло мўминларни мунофиқларга ўхшамасликка, яҳудий ва насоролар сингари, Аллоҳнинг тоатидан чиқувчи бўлмасликка даъват қилади.



16. Иймон келтирганлар учун Аллохнинг зикрига ва нозил булган хакка калблари юмшаш, айни чокда, олдин китоб берил-

### ган, сўнг муддат ўтиши билан қалблари қотиб қолган, кўплари фосиқ бўлганларга ўхшамаслик вақти келмадими?!

Инсон қалби тез ўзгарувчан нарса. Араб тилида «қалб» сўзи «ўзгариш», «айланиш» каби маъноларни англатади. Қалбнинг ўзгарувчанлигини Қуръони Карим тез-тез эслатиб туради. Ушбу оят ҳам шундай эслатмалардан биридир. Инсон тез-тез Аллоҳни зикр қилиб турса, қалби юмшайди, мулойим бўлади, ҳис ҳилиш малакаси ошади.

### «Иймон келтирганлар учун Аллоҳнинг зикрига ва нозил бўлган ҳаққа қалблари юмшаш...»

Оятдаги «нозил бўлган ҳақ» Қуръони Каримдир. Демак, уни тиловат қилиш, ёдлаш, ўрганиш, унга амал қилиш инсон қалбини юмшатади.

Агар Аллоҳ тез-тез эслаб турилмаса, Қуръон ва шариатдан, дин таълимотларидан узоқлашилса, инсон қалбини моғор босади, бағри тошга айланади. Унга Аллоҳнинг зикри ҳам, диний таълимотлар ҳам таъсир қилмайдиган бўлиб қолади. Аввал Таврот ва Инжил каби илоҳий китоблар берилган яҳудий ва насронийлар Аллоҳнинг зикридан узоқлашганлари учун, вақт ўтиши билан, оятда тасвирланганидек, қалбларини моғор босиб, қаттиқ бўлиб қолган. Уларнинг кўплари фосиқлардир.

## «...айни чоқда, олдин китоб берилган, сўнг муддат ўтиши билан қалблари қотиб қолган, кўплари фосиқ бўлганларга ўхшамаслик вақти келмадими?!»

Лекин қотиб қолған қалблардан ҳам умид узмаслик керак. Аллоҳнинг ўзига ҳамма нарса осон. У, худди қуриб-қақшаған ерни жонлантирганидек, моғор босиб қотиб кетган қалбни ҳам юмшата олади.

## 17. Шуни билингларки, албатта Аллоҳ ўлик ерни тирилтирур. Дарҳақиқат, сизларга оятларни баён қилдик, шоядки, ақл юритсангизлар.

Аллоҳни эслаш, зикр қилиш натижаси ва Қуръоннинг инсон қалбига ўтказадиган таъсири ушбу ояти каримада худди қақраб ётган ерга сувнинг таъсирига ўхшатилмоқда.

«Шуни билингларки, албатта Аллоҳ ўлик ерни тирилтирур.» Қуруқ ерга сув қуйилса, у юмшаб, жонланиб, самара бера бошлаганидек, Аллоҳ эсланса ва Қуръон ўқиб, унга амал қилинса, қалбҳам юмшаб, самарасини бера бошлайди.

«Дарҳақиқат, сизларга оятларни баён қилдик, шоядки, ақл юритсангизлар.»

Шунинг учун, қалби қаттиқ одамлар умидсиз бўлмасдан, кўпроқ Аллоҳнинг зикрини қилиб, Қуръон ўрганишлари керак.

Даъватчилар ҳам, фалончиларнинг ҳалби ҳотиб кетган, деб умидсиз булмай, даъватни янада кучайтиришлари лозим.

Иймон туфайли қалблари юмшаган кишилар нималар қилиш-ларини келаси оят қисман баён қилади.

## 18. Албатта, садақа қилувчи эркагу аёл ҳамда Аллоҳга қарзи ҳасана берувчиларга (савоб) кўпайтириб берилур. Уларга карамли ажр ҳам бор.

Яъни, бечора ва камбағалларга садақа берувчи эркаклар ва аёллар ҳамда Аллоҳнинг йўлида, савоб умидида молу дунё сарфлаганларнинг мукофотига Аллоҳ таоло савобни бир неча чандон, ривоятларда келишича, еттидан етти юзгача кўпайтириб беради. Шу билан бирга, уларга карамли ажр, яъни жаннатни ҳам раво кўради.

19. Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтирган кишилар, ана ўшалар, сиддиқлардир ва Роббилари ҳузуридаги шоҳидлардир. Уларнинг ажрлари ва нурлари бор. Куфр келтирганлар ва оятларимизни ёлғонга чиқарган кишилар, ана ўшалар, дўзах эгаларидир.

Фақат Исломдагина мартаба ва мақомлар одамнинг ишига қараб берилади. Ким бўлишидан қатъиназар, иймонга келиб яхши амалларни қилса, энг юқори мақомларга эришиши турган гап.

Ушбу оятда Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтир-ганлар «сиддиқлар» деб аталмоқда.

«Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтирган кишилар, ана ўшалар, сиддиқлардир ва Роббилари ҳузуридаги шоҳидлардир.»

«Сиддиқ», аслида, сўзига, эътиқодига ва амалига содиқ кишиларнинг сифатидир. Улар фазл ва мартабада Пайғамбарлардан кейин турадилар.

Шоҳидлар эса, ўзларининг содиқликлари билан юқори мақомга эришиб, Аллоҳ ҳузурида бошқа одамлар тўғрисида гувоҳлик бериш даражасига эришганлардир.

Ушбу «шоҳидлар» калимаси кўпгина таржима ва тафсирларда «шаҳидлар» шаклида ҳам талқин қилинган. Бунинг сабаби, Қуръони Карим матнида бу сўз «шуҳадаау» деб келтирилган. Бу эса, жам сийғасида бўлиб, арабча икки сўзнинг: шоҳид ва шаҳид сўзларининг жами учун ишлатилади. Демак, тафсирчи ва таржимонлар оятда келган жам сийғасидаги «шуҳадаау» сўзи шоҳид—гувоҳ сўзининг жамими ёки шаҳид—Аллоҳнинг йўлидаги жангда жон фидо қилувчининг жамими эканлигида икки хил ижтиҳод қилганлар.

Биз шоҳид сўзини ихтиёр қилдик. Чунки, аввало, «Ҳадид» сурасида ва ушбу оятда жиҳод ва шаҳидлик ҳақида бирор сўз ҳам йўқ. Иккинчидан, сиддиклик даражасига етган кишилар Аллоҳнинг ҳузурида шоҳид — гувоҳ бўлишлари маълум ва машҳур.

### «Уларнинг ажрлари ва нурлари бор.»

Хаммаларига улуғ ажр ва қиёмат зулматида йўлларини ёритиб борадиган нур бордир.

Кофирларга эса, дўзах рўпара қилинади.

### «Куфр келтирганлар ва оятларимизни ёлгонга чиқарган кишилар, ана ўшалар, дўзах эгаларидир.»

Юқоридаги оятда зикри келган иш, яъни садақа қилиш ва Аллоҳ йўлида мол сарфлаш, осон иш эмас. Мол-дунёнинг муҳаббати кишиларни мазкур ишдан қайтариб туради. Шунинг учун, келаси оят бу дунёнинг ҳақиқати ва мол-дунёга унча берилмаслик ҳақида сўз юритади.

ٱعْلَمُواْ اَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَا لَعِبُّ وَلَمَّوُّ وَزِينَةُ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْكِ لَا لَكُونُ كُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلِ وَٱلْأَوْلِ وَٱلْأَوْلِ وَٱلْأَوْلِ وَاللَّالَٰ كُمْ كَنْكُمْ مَصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدُ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونُ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ آ إِلَّا مَتَعُ ٱلْغُرُودِ فَيَ

20. Билингки, албатта, бу дунё ҳаёти ўйин, кўнгил эрмаги ва зебзийнатдан, ўзаро фахрланишдан, мол-мулкни ва бола-чақани кўпайтиришдан иборатдир. У, худди, ўсимлиги деҳқонларни ажаблантирган ёмгирга ўхшайдир. Кейинроқ бу ўсимликлар қурийди ва сарғайганини кўрасан. Сўнгра у хас-чўпга айланиб кетадир. Охиратда эса, қаттиқ азоб бор, Аллоҳдан магфират ва розилик бор. Бу дунё ҳаёти гурурга кетказувчи матодан ўзга ҳеч нарса эмас.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло бу дунё ҳаётини «ўйин, кўнгил эрмаги ва зеб-зийнат», деб таърифламоҳда.

«Билингки, албатта, бу дунё ҳаёти ўйин, кўнгил эрмаги ва зеб-зийнатдан...»

дадид сураси

Чиндан ҳам, одамлар ўлчови билан қаралганда, ҳаёт беш кунлик дунёда ўйнаб олиш учун ажратилган фурсатта ўхшаб туюлади. Қаёққа қарасангиз, одамлар кийим-бош, емоқ-ичмоқ, ҳовли-жой, зеб-зийнат ортидан қувгани-қувган.

Бу дунё ҳаёти яна,

### «...ўзаро фахрланишдан, мол-мулкни ва бола-чақани кўпайтиришдан иборатдир».

Одамлар ўз обрўлари, мансаблари, хасабу насаблари билан фахрланишга, мол-дунё ва бола-чақани кўпайтиришга урингани-уринган.

Аслида эса, бу нарсалар арзимас, эътиборсиз ашёлардир. Бу ҳақиқатни янада очиқроқ тушунтириш учун Қуръони Карим кўзимизга доимо кўриниб турган, лекин кўпларимиз эътибор бермайдиган ҳодисани мисол қилиб келтиради.

### «У, худди, ўсимлиги деҳқонларни ажаблантирган ёмғирга ўхшайдир.»

Яъни, бу дунё ҳаёти шундай бир ёмгирга ўхшайдики, у ёққандан сўнг чиққан наботот деҳқонларни ҳайратта солади, завқлантиради. Аслида эса, бу ҳол ўткинчидир.

### «Кейинроқ бу ўсимликлар қурийди ва сарғайганини кўрасан. Сўнгра у хас-чўпга айланиб кетадир.»

Яъни, ўсимликлар тезда қурийди. Ранги сарғаяди ва қуриб, қовжираб, уқаланиб кетади.

Ҳа, бу дунё ҳаёти ҳам шу каби алдамчидир. Шу билангина овуниб қолмаслик керак.

### «Охиратда эса, қаттиқ азоб бор, Аллоҳдан мағфират ва розилик бор.»

Чунки, охиратда кофирларга қаттиқ азоб, мўминларга эса Аллоҳнинг мағфирати ва розилиги бор.

### «Бу дунё ҳаёти ғурурга кетказувчи матодан ўзга ҳеч нарса эмас.»

Албатта, бу гаплар тарки дунё қилишга, ҳамма нарсадан юз ўгиришга чақириқ эмас. Балки мезон ва ўлчовларни тўгри йўлга солишга, ўткинчи ҳойи-ҳавасдан устун бўлишга даъватдир.

21. Роббингизнинг мағфиратига ва Аллоҳга ҳамда Унинг Пайғамбарларига иймон келтирганлар учун тайёрланган, кенг-

лиги осмону ернинг кенглигича бўлган жаннатга мусобақалашинг. Ана ўша, Аллоҳнинг фазли. Кимга хоҳласа, беради. Аллоҳ улуғ фазл эгасидир.

Қуръони Карим назарида, мусобақа қилиб шошилиш бу дунё ҳаётининг ўткинчи ҳойи-ҳавасларига, бойликка, ўйин-кулгуга эмас, балки Аллоҳнинг мағфиратига ва жаннатга элтувчи яхши амалларга қаратилиши керак.

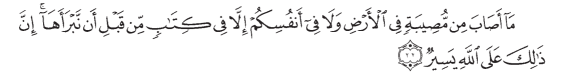
«Роббингизнинг мағфиратига ва Аллоҳга ҳамда Унинг Пайғамбарларига иймон келтирганлар учун тайёрланган, кенглиги осмону ернинг кенглигича бўлган жаннатга мусобақалашинг.»

Бандалар бир-бирларидан ўзишга ҳаракат қилишлари лозим бўлган биринчи иш Аллоҳнинг мағфирати экан. Бас, шундоқ бўлганидан кейин, Роббил оламийннинг мағфирати тақозо қилган ишларни адо этиш лозим.

Бандалар бир-бирларидан ўзишга ҳаракат қилишлари лозим бўлган иккинчи иш Аллоҳга ҳамда Унинг Пайғамбарларига иймон келтир-ганлар учун тайёрланган, кенглиги осмону ернинг кенглигича бўлган жаннатга эришиш учун мусобақалашиш экан. Ушбу мусобақага иштирок этишнинг асосий шарти шуки, инсон Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарларига иймон келтирган шахс бўлиши керак экан. Бу шартни ўзида мужассам қилмаган кимсалар мазкур мусобақага иштирок эта олмас эканлар. Бас, шундоқ бўлгандан кейин, мўминларнинг асосий мақсади ушбу мусобақада қатнашиб, ютуққа эга бўлишдир.

«Ана ўша, Аллоҳнинг фазли. Кимга хоҳласа, беради. Аллоҳ улуғ фазл эгасидир.»

Бас, ҳар бир банда ўша улуғ фазл Эгасининг фазлидан баҳраманд бўлиб қолмоққа ҳаракатда бўлиши лозим.



22. Бирор мусийбатни пайдо қилмасимиздан олдин у Китобда битилган бўлур, акс ҳолда, ер юзида ва ўз шахсларингизда сизга бирор мусийбат етмас. Албатта, бу иш Аллоҳ учун осондир.

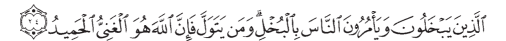
Ушбу оятда Аллоҳ таоло бизга етадиган ҳар бир мусийбат — касаллик, очлик, камбағаллик, ўлим ва бошқалар, улар юзага чиқишидан аввал ҳам Лавҳул Маҳфузда, Аллоҳнинг илмида собит бўлишини таъкидламоқда. Шунинг учун, мазкур мусийбатларга ортиқча хафа бўлиб, ўзни қийнашнинг ҳожати йўқ. Ҳар бир мусийбатни сабр-

бардош билан қарши олиш мусулмонларнинг сиймоси эканлигини ҳамма билиши керак.

Худди мусийбат каби, ҳар бир хурсандчилик, яхшилик ҳам аввалдан Лавҳул Маҳфузда ёзилган бўлади. Шунинг учун, бирон-бир неъмат яхшилик етса, ортиқча хурсанд бўлиб, ўзини йўқотиб қўйиш ҳам мусулмонларга хос эмас. Ушбу ҳолатларни кейинги оят баён қилади:

23. Токи, кеттан нарсага қайғуриб, келган нарсадан хурсанд бўлмаслигингиз учун. Аллох барча димоғдор ва мақтанчоқларни суймас.

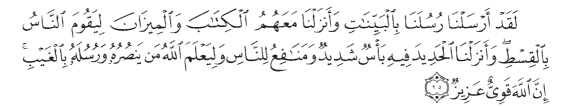
Бу димогдор ва мақтанчоқларни қуйидаги оят васф қилади:



24. Улар бахилдирлар ва кишиларни ҳам бахилликка буюрурлар. Ким юз ўгирса, бас, Аллоҳ беҳожат ва мақталган зотдир.

Улар бахиллик қилиб, кишиларни ҳам бахилликка буюрсалар-да, Аллоҳга ҳеч зарари йўқ, чунки Аллоҳ беҳожат, бой ва мақталган зотдир.

Сўнгра, Пайғамбар юборишдан мақсад ва темирнинг одамларга берилишининг баёни келади:



25. Дарҳақиқат, Биз Пайғамбарларимизни равшан(нарса)лар ила юбордик ва улар ила китоб ҳамда одамлар адолатда туришлари учун мезон туширдик. Ва темирни туширдик — унда катта куч-қувват ва одамлар учун манфаатлар бор. Аллоҳ ким Ўзига ва Пайғамбарларига ғойибона ёрдам бераётганини билиши учун. Албатта, Аллоҳ кучли ва азийздир.

Ояти каримада Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло Ўз Пайғамбарларига юбордим деяётган равшан, очиқ-ойдин нарсалар мўъжизалар, шариат аҳкомлари, оятлар бўлиши мумкин. Шунинг учун, ояти каримада умумлашма сўз зикр қилинган, холос. Китоб — ваҳий, меза-зззз

зон – тарози эса, одамлар ўртасида адолат ўрнатиш учун юборилган шариат ахкомларидир.

«Дарҳақиқат, Биз Пайғамбарларимизни равшан(нарса)лар ила юбордик ва улар ила китоб ҳамда одамлар адолатда туришлари учун мезон туширдик.»

Аллох таолонинг темирда катта куч-қувват ва одамлар учун манфаатлар борлигини таъкидлаши хам улкан мўъжизадир.

«Ва темирни туширдик – унда катта куч-қувват ва одамлар учун манфаатлар бор.»

Бундан минг тўрт юз йил илгари темир жуда кам ишлатилар эди. Баъзи уй асбоблари, қилич, найза ва совутдан бошқа ўринларда темирга эҳтиёж йўқ ҳисобида эди. Темирда чиндан ҳам катта куч-қувват борлиги келгуси замонларда ёрқин намоён бўлди. Ҳозир темирсиз тинч ҳаётни ҳам, ҳарбий ҳаётни ҳам тасаввур этиб бўлмайди.

Холбуки, ушбу оят вақтидаёқ мусулмонларни темирга эътибор беришга, ундан самарали фойдаланишга даъват қилган эди.

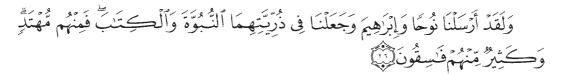
Темирнинг одамлар учун манфаатини санаб тугатиб бўлмайди. Қатто инсон жисмида ҳам темир энг зарур моддалардан ҳисобланади. Темир инсоннинг қонида, жигари, талоғи, буйраги ва пайларида ҳам бўлар экан. Агар ушбу модда камайиб қолса, одам турли касалликларга, жумладан, камқонликка учрайди.

Оятнинг охиридаги жумлада бир-икки нозик маъно бор. Жумладан, темирдан ясалган асбобларни ишлатиб, Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарларига ёрдам берувчиларни билиши учун, деган ишора бор.

«Аллоҳ ким Ўзига ва Пайғамбарларига ғойибона ёрдам бераётганини билиши учун. Албатта, Аллоҳ кучли ва азийздир.»

Маълумки, Аллоҳ таолонинг илмининг чегараси йўқ—ҳамма нарсани рўй беришидан аввал билиб туради. Лекин бу оятдаги «билиши»ни юзага чиқариши, халойиққа билдириши деб тушунмоқ керак. Шунингдек, «гойибона» сўзи ҳам Аллоҳни ва Унинг Пайғамбарларини кўрмасдан туриб уларнинг динига ёрдам беринглар, деб шарҳланади.

Келаси оятда равшан нарсалар билан юборилган ўша Пайғамбарлардан баъзилари зикр қилинади:



26. Дарҳақиқат, Нуҳ ва Иброҳимни Пайғамбар қилиб юбордик ҳамда Пайғамбарликни ва китобни икковларининг зурриё-

тига хос қилдик. Улар орасида ҳидоят топганлар бор, лекин уларнинг куплари фосиқлардир.

Аллоҳ таоло Нуҳ ва Иброҳим алайҳиссаломларни ўз қавмларини ҳидоятта бошлаш учун Пайғамбар қилиб юборди. Иброҳим алайҳиссаломнинг зурриётларидан кўплаб Пайғамбарлар, жумладан, Таврот, Забур, Инжил ва Қуръон туширилган Пайғамбарлар чиҳди. Иброҳим Пайғамбарнинг ўзлари эса Нуҳ алайҳиссаломнинг зурриётларидандирлар. Шундай ҳилиб, барча Пайғамбарлар ушбу икки зотнинг авлодлари десак, хато бўлмайди.

«Дарҳақиқат, Нуҳ ва Иброҳимни Пайғамбар қилиб юбордик ҳамда Пайғамбарликни ва китобни икковларининг зурриётига хос қилдик.»

Шу билан бирга, уларнинг зурриётлари орасида хидоятта тушиб тўгри йўлда юрганлари ҳам бор, лекин диндан чиққан фосиқлари кўпроқ.

«Улар орасида ҳидоят топганлар бор, лекин уларнинг кўплари фосиқлардир.»

Эндиги оятда Ийсо алайхиссаломнинг Пайғамбарликлари ҳақида сўз юритилади:

ثُمَّ قَفَيْنَاعَلَى عَاشِرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِمَرْيَهُ وَعَاتَيْنَ هُ ٱلْإِنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّعُوهُ رَأْفَةُ وَرَحْمَةً وَرَهْ بَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهِ امَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَا آعِرِضُونِ اللهِ فَمَارَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهِ أَفَ اَتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَا مَنُواْ مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ لَيْنَا

27. Сўнгра уларнинг ортидан Пайғамбарларимизни кетма-кет юбордик ва Ийсо ибн Марямни ҳам ортларидан юбордик ҳамда унга Инжилни бердик. Унга эргашганларнинг қалбларига меҳрибонлик ва раҳимдилликни солдик. Роҳибликни ўзлари чиҳариб олдилар, Биз буни уларга фарз ҳилмаган эдик, фаҳат ўзлари Аллоҳнинг розилигини тилаб ҳилдилар, лекин ҳаҳиҳий риоясини ҳила олмадилар. Бас, улардан иймон келтирганларига ажрларини бердик, лекин уларнинг кўпи фосиҳлардир.

Аллох таоло Нух ва Иброхим алайхиссаломлардан кейин ҳам шароитта қараб, аста-секин Ўз Пайғамбарларини юбориб, бандаларини ҳидоятта бошлаб турди. Вақти-соати етганда Ийсо алайҳиссаломни ҳам Пайғамбар этиб юборди.

«Сўнгра уларнинг ортидан Пайғамбарларимизни кетма-кет юбордик ва Ийсо ибн Марямни ҳам ортларидан юбордик ҳамда унга Инжилни бердик.»

Демак, Ийсо ибн Марям алайҳиссалом Худо ҳам, Ўғил Худо ҳам, учтанинг учинчиси ҳам эмаслар. У киши Аллоҳнинг Пайғамбарларидан биридирлар. Аллоҳ таоло бошқа Пайғамбарларни қандоқ қилиб юборган бўлса, Ийсо алайҳиссаломни ҳам шундоқ юборган. Аллоҳ таоло Ўз Пайғамбарларидан қайси бирларига Ўз китобини берган бўлса, Ийсо алайҳиссаломга ҳам Инжилни шундоқ берган.

### «Унга эргашганларнинг қалбларига мехрибонлик ва рахимдилликни солдик.»

Аллоҳ таоло Ийсо алайҳиссаломга эргашганларнинг, у зотнинг даъватларини қабул қилганларнинг қалбларига меҳрибонлик ва раҳимдилликни солиб уларни қуполлик ва раҳимсизлиқдан сақлади. Ийсо алайҳиссаломнинг бузилмаган, узгаришга учрамаган даъватларига ихлос билан эргашган кишиларда ушбу сифатлар мужассам булган. Аммо Ийсо алайҳиссаломдан куп утмасдан у зотнинг таълимотлари бутунлай бузилиб кетди. Бинобарин, мазкур икки сифатҳам бузилиб, Ийсо алайҳиссаломга эргашганликни даъво қиладиганлар ичидан сонсиз-саноқсиз энг меҳрсиз ва энг раҳимсиз кишилар чиқди.

### «Рохибликни ўзлари чиқариб олдилар, Биз буни уларга фарз қилмаган эдик, фақат ўзлари Аллоҳнинг розилигини тилаб қилдилар, лекин ҳақиқий риоясини қила олмадилар.»

Роҳиблик таркидунёчиликдан иборат бўлиб, ўрисларда «монахлик» дейилади. Монахликни ихтиёр қилган эркак эркаклар монастирида, аёл эса аёллар монастирида, оила қурмай, дунёни тарк этиб ҳаёт кечирадилар. Қуръони Карим бундай роҳибликни Аллоҳ Ийсо алайҳиссаломга эргашувчиларга буюрмаганини, балки улар ўзлари бидъат сифатида кейинчалик ўйлаб топиб одат қилишганини эслатмоқда. Бу ҳам Қуръони Каримнинг мўъжизаларидандир. Тарихга назар солинса, илк масийҳийларда роҳиблик (монахлик) ҳам, монастирлар ҳам бўлмаган. Фақат милоднинг тўртинчи асрига келиб, бу нарса Мисрда пайдо бўлди. 356 милодий йили вафот эттан Антоний исмли мисрлик киши дунёда биринчи бўлиб роҳибликка асос солган. Фиръавн давридаги таркидунёчиларнинг кийимларидан нусха олиб, у оқ рангли канопдан либос киярди. У роҳиблардан ибодат қилиш, фақирона ҳаёт кечириш ва қўл меҳнати билан шуғулланишни талаб қиларди.

Низомли монастирларни эса 346 милодий санада вафот этган Бохум исмли шахс ўйлаб топган У ишлаб чиққан монахлик қоидаларига ҳозиргача амал қилинади. Насоролар ўзлари ўйлаб чиқарган, Аллоҳнинг розилигини топамиз, деб умид қилган роҳибликка вақт ўтиши билан ҳаққоний риоя қилмай қўйдилар. Сиртдан роҳиблик давом этиб турса ҳам, ичдан бузилди. У инсон табиатига зид нарса бўлгани учун, ўзлари ихтиёр қилган таркидунёчиликка ўзлари чи-

дай олмадилар. Монастирларда, монахлар орасида бўлиб ўтган шармандагарчиликлар ҳақида кўп жилдлик китоблар битилган.

Уларнинг бидъат равишда ихтиро қилган таркидунёчиликлари одатдан ташқари кўпроқ қўшимча ибодат қилиш, дунёга қизиқмаслик, жамоатдан четда бўлиш, эътиборсиз кийимлар кийиш, фақат ўсимликлар билан овқатланиш, оила қурмаслиқдан иборат эди. Улар ушбу ишларнинг барчасида хатоликка йўл қўйдилар.

### «Бас, улардан иймон келтирганларига ажрларини бердик, лекин уларнинг купи фосиқлардир.»

Яъни, Аллох таоло Ийсо алайхиссаломга эргашганлардан иймон келтириб, тўгри йўлда юрганларига ўз вақтида ажр-савобларини берган. Барибир, ўша вақтда ҳам уларнинг кўпи фосиқ бўлганлар, дин чегарасидан чиқиб, фиску фужур ила машгул бўлганлар.

Ундан сўнг Қуръон мўминларга хитоб қилади:

28. Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳга тақво қилинглар ва Унинг Пайғамбарига иймон келтиринглар. У зот Ўз раҳматидан сизларга икки ҳисса берадир ва сизларнинг юришингизга нур берадир ҳамда сизларни мағфират қиладир. Аллоҳ кечирувчи, раҳимли зотдир.

Ўттан ояти каримада Аллоҳ таоло Ийсо алайҳиссаломга эргашганлар ўзларига кўрсатилган илоҳий ишончни оқлай олмай йўлдан озганлари, Аллоҳ фарз қилмаган нарсаларни ўзларига фарз қилиб олганлари ва бошқа камчиликларга йўл қўйиб, фосиқ бўлганларини баён қилди. Энди эса, Муҳаммад алайҳиссаломга эргашган мўминмусулмонларга хитоб қилиб, насоролар ва бошқалар уддалай олмаган нарсани уддалаб Аллоҳнинг раҳмати ва фазлига сазовор бўлишга чаҳирмоқда.

### «Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳга тақво қилинглар ва Унинг Пайғамбарига иймон келтиринглар.»

Ушбу ояти карима мўминлар учун маълум ва машҳур, энг маҳбуб нидо,

**«Эй, иймон келтирганлар!»** нидоси ила бошланмоқда. Бу нидо мўминларнинг завқ-шавқини ошириб, амрни ихлос ила адо этишга чорлайди.

«Аллоҳга тақво қилинглар ва Унинг Пайғамбарига иймон келтиринглар.»

Иймон келтирган бўлганидан кейин, албатта тақво қилиш керак. Тақвосиз иш битмайди. Шунингдек, Аллоҳга иймон келтириб, У зотта тақво қилишнинг асосида У зотнинг Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссаломга иймон келтириш ҳам бор. Бусиз мутлақо мумкин эмас.

Агар ким Аллоҳга иймон келтириб, У зотта тақво қилиб ва У зотнинг Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссаломга иймон келтирса, унга Аллоҳ таоло мукофот беради.

«У зот Ўз рахматидан сизларга икки хисса беради ва сизларнинг юришингизга нур берадир хамда сизларни магфират қиладир. Аллох кечирувчи, рахимли зотдир.»

Демак, ундок кишига Аллох таоло Ўз рахматидан бир хисса эмас, икки хисса берар экан.

### «...ва сизларнинг юришингизга нур берадир...»

Бу, Аллоҳнинг энг улкан неъматидир. Инсоннинг икки дунё саодат йўлига юриши учун жоҳилият зулматларини ёритувчи нури бўлиши ниҳоятда аҳамиятли ва зарурдир. Аллоҳ ўшандоқ нурни фақат Ўзига иймон келтириб, тақво қилган ва Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссаломга иймон келтирганларга ваъда қилмоқда.

### «...ҳамда сизларни мағфират қилади. Аллоҳ кечирувчи, раҳимли зотдир.»

Бу ҳам Муҳаммад алайҳиссалом умматларининг бахти ва бошқа умматлардан фазлли эканлигидандир.

## 29. Токи китоб аҳллари Аллоҳнинг фазлидан ҳеч нарсага қодир эмасликларини, фазл Аллоҳнинг қўлида бўлиб, хоҳлаган кишисига беришини билсинлар. Аллоҳ улуғ фазл эгасидир.

Яхудий ва насронийлар: ваҳий, Пайғамбарлик ва илоҳий китоблар фаҳат бизга хос, ўзгаларга берилмайди, деб фаҳрланишар эди. Аллоҳ таоло уларнинг бу даъволарини рад қилиб, фазл Ўзининг қўлида эканини, кимга хоҳласа, шунга раво кўришини, шу жумладан, араблардан бўлган Муҳаммад алайҳиссаломга ҳам беришини таъкидламоҳда.

Аллох рост сўзлагувчидир.



### МУЖОДАЛА СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 22 оятдан иборат.

Бу муборак сура икки хилда номланиб келинмоқда.

Агар сура «Мужодила» деб номланса, «тортишувчи аёл», «Мужодала» деб номланса, «тортишув» дея таржима қилинади. Иккала таржимада ҳам Хавла бинти Саълабанинг шахсларига ишора қилинган бўлади. Одатда, «Мужодала» номи кўпроқ ишлатилади. Бу сурани ўрганиш давомида Аллоҳ таоло мўмин-мусулмонларнинг ҳаётий ишларига бевосита аралашиб, уларнинг нотўгри ишларини тузатиб турганининг гувоҳи бўламиз. Яъни, оилавий ишда, эру хотин ўртасида бўладиган муомалада Аллоҳ таоло Ўз оятлари билан тузатишлар киритиб турганини кўрамиз.

Сура Пайғамбар алайҳиссалом билан Хавла бинти Саълабанинг гап тортишгани ҳақидаги хабар билан бошланади.

Бу сурада кўплаб шаръий масалалар, жумладан, зихор масаласи келган.

Исломдан аввал арабларнинг жоҳилият тузумида эр ўз хотинига: «Сен мен учун онамнинг белидексан», деб айтса, ораларидаги эру хотинлик алоқалари абадий барбод бўларди. Мана шу ва бошқа сабаблар хотинларни қийнаш, азоблаш ва хўрлашнинг бир услуби эди. Азиз китобхонга тушунарлироқ бўлиши учун қуйидаги мисолни ҳам келтирамиз. Ҳозирги кунимизга назар ташлайдиган бўлсак, биздаги баъзи оғзига кучи етмайдиганлар, иймону одобдан бехабарлар бўлар-бўлмасга: «Агар фалон ишни қилмасам, онам хотиним бўлсин», дейди. Юқорида айтганимиздек, арабларда ҳам эр хотинига «Сен мен учун онамнинг белидексан», деганда, «Менга онам ҳаром бўлганидек, сен ҳам ҳаромсан», деган маъно тушунилар эди.

«Мужодала» сураси мазкур жоҳилий тушунчадаги ҳукмни бекор қилади ва зиҳор қилганларга гуноҳини ювиш учун молиявий ибодатни, яъни каффоратни жорий этади.

Сўнгра сура бир-бирлари билан пичирлашиб гаплашиш одобларини ўргатади. Чунки, ўша даврда яхудий ва мунофиклар ўзаро

суҳбатдаги пичир-пичирлари билан мўмин-мусулмонларга озор беришар эди. Аллоҳ таоло Ўзининг мўмин бандаларини уларга ўхшамасликка, гийбатдан йироҳ юришга чаҳиради.

Сураи каримада яҳудийларнинг сўз ўйини қилиб, маккорлик билан, ҳудди салом берганга ўҳшаб, аслида эса, ёмонликни ифода қилувчи сўзларни айтишларини ҳам Аллоҳ таоло баён қилади. Бу ҳам Аллоҳнинг ҳар бир зарарли ва ботиний нарсаларни кўрувчи ва билувчилигига далолатдир.

Мунофиқлар ҳақида батафсилроқ зикр қилинган оятларда уларнинг яҳудийлар билан дўстлик алоқалари ўрнатганликлари, мўминларнинг сир-асрорларини уларга етказиб турганликлари тўгрисида хабар келган.

Тафсирга тутинишдан олдин мазкур сурадаги оятларнинг тушишига сабаб бўлган баъзи ривоятларни ўрганиб чиқсак. Зеро, шунда оятлар маъноси яхшироқ ва тўлароқ мазмунда етказилган бўлур, иншоаллох!

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг жуфти ҳалоллари Оиша онамиздан қуйидаги ривоятни келтирадилар:

«Ҳамма овозларни эшитиб турувчи Аллоҳга мақтовлар бўлсин! Тортишувчи аёл Пайғамбар алайҳиссалом ҳузурларига келиб сўзлаш-ганда, мен уйнинг бир бурчагида эдим. Нима деганини эшитганим йўқ. Аллоҳ таоло «Қод самиъа Аллоҳу…» оятларини туширди».

Оиша онамиз бу ривоятда Аллоҳнинг ҳамма нарсаларни бехато эшитиб туришига ўзлари яна бир бор гувоҳ бўлганликларини айтмоҳчилар. Чунки, бу тарихий ҳодиса Оиша онамизнинг уйларида содир бўлган. Хавла бинти Саълаба келганида Оиша онамиз Пайғамбар алайҳиссаломнинг бошларини ювиб турган эдилар. Сўнгра Хавла розияллоҳу анҳо Пайғамбар алайҳиссаломга ўз шикоятларини айта бошлаганлар. Оиша онамиз эса, уйнинг бир бурчагига бориб, уларнинг овозлари бир паст, бир баланд бўлиб турганини эшитган бўлсалар-да, тортишувнинг моҳиятини тушунмаганлар. Аллоҳ таоло «Қод самиъа Аллоҳу» — «Албатта Аллоҳ эшитди…» оятларини туширган.

Келинг, азиз китобхон, бу тарихий қиссага янада теранроқ назар ташлайлик.

Хавла бинти Саълаба чиройли аёл эди. Бир куни эри Авс ибн Сомитнинг кўнгли у билан яқинлик истаб қолади. Хавла эса, унамайди ва, табиийки, ораларида жанжал чиқади. Авс аччиги тез одам эди, у хотинининг бу муомаласидан ўзини тута олмай: «Сен мен учун онамнинг белидексан», деб юборади. Ховридан тушгач, у аф-

сус-надоматлар қилади. Чунки, бу сўзлар ўша даврдаги жоҳилият ҳукми бўйича талоқ ўрнига ўтар ва эр-хотиннинг абадий ажралишига сабаб бўларди. Авс хотинига қараб:

«Энди менга ҳаром бўлган бўлсанг керак», дейди. Хавла бўлса:

«Аллоҳга қасамки, бу талоқ эмас», дейди. Сўнгра қўшни аёлнинг кийимини қарзга олиб, бу масала ҳукмини ойдинлаштириш учун Расулуллоҳнинг ҳузурларига йўл олади. Ул зоти бобаракотнинг ҳузурларига келиб:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, эрим Авс ибн Сомит ёш, бой ва ақлу ҳушлик пайтимда менга уйланди. Молимни еб битирди, ёшлигимни сўлдирди, ақлимни сустлатди ва ёшим улуғ бўлган бир дамда мендан зиҳор қилди. Энди ўзи бу зиҳордан афсус-надоматда. Бизларнинг яна қайта қўшилишимизга бирор йўл борми?»—деди.

Пайғамбар алайҳиссалом:

«Унга харом бўлибсан», дедилар. Хавла эса бунга жавобан:

«Сизга Қуръонни туширган Зот билан қасамки, у талоқни зикр қилгани йўқ. У менинг боламнинг отаси ва энг севимли кишим-ку, ахир?» — деди.

Пайғамбар алайхиссалом яна:

«Унга ҳаром бўлибсан», дедилар. Хавла бинти Саълаба бўлса:

«Мушкулимни ва ёлғизлигимни Аллоҳнинг Ўзига шикоят қиламан, мен эрим билан узоқ ҳаёт кечирдим, ундан фарзандлар кўрдим», деди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Унга харом бўлибсан» дан бошқа гапни айтмадилар ва:

«Сенинг тўгрингда бирор амр келгани йўқ», дедилар. Хавла бинти Саълаба эса Пайгамбар алайҳиссалом билан тортишаверди. Ул зот: «Унга ҳаром бўлибсан», десалар, у:

«Мушкулимни, ёлғизлигимни ва ҳолимнинг оғирлигини Аллоҳнинг Ўзига шикоят қиламан», дерди.

Шундай айтишув чоғида Хавла бинти Саълаба:

«Ахир, менинг ёш болаларим бор, мен билан қолсалар, оч қоладилар, у билан бўлсалар, зое бўладилар», дер ва бошини осмонга кўтариб:

«Эй бор худоё! Ўзингта ёлборяпман. Эй бор худоё! Пайғамбаринг тилига менинг мушкулимни осон қилувчи (оятларни) тушир», дерди.

Бирдан Пайғамбар алайҳиссалом жим бўлиб қолдилар. Ваҳий тушганда бўладиган ҳолат юзага келди. Бир муддатдан кейин у киши муборак бошларини кўтардилар-да:

«Аллох таоло сен ва сенинг эринг ҳақида оят туширди», дедилар. Сўнгра «Қод самиъа Аллоху»дан, то «азабун алим»гача ўқиб бердилар.

Бу қиссадан жоҳилият қонунлари ўша давр кишиларига қанчалик оғир бўлгани кўриниб турибди. Бу зулмкор ҳукмлар Исломнинг адолатли ҳукмлари олдида кучсизлана бошлаган. Чунки, Ислом дин сифатида вужудга келгач, кўп ўтмай ўз адолати билан кишиларни ҳаракатга келтириб қўйди.

Ривоят қилинишича, ҳазрати Умар ибн Ҳаттоб ўз халифалик даврларида бир гуруҳ кишилар билан кетаёттан эканлар, бир аёл у кишини узоқ тўхтатиб қолибди. Ваъз, насиҳат қилибди. «Эй Умар, — дебди аёл, — яқиндагина Умарча деб аталардинг, улғайганингдан сўнг «эй Умар» деб аталадиган бўлдинг. Энди эса, «эй, амирал мўминин», деб аталмоқдасан. Аллоҳдан қўрққин! Эй Умар! Ким ўлимга ишонса, умрини бекор ўтказишдан қўрҳади, ким ҳисоб-китобга ишонса, азобдан қўрҳади», дея сўзлайверибди аёл. Ҳазрати Умар бўлсалар, жим ҳулоҳ солиб тураверибдилар. Атрофдагилар у кишига:

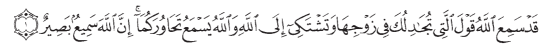
«Эй, мўминларнинг амири! Бир кампирга ҳам шунчалик тўхтаб турасизми?»— дейишганида, ҳазрати Умар уларга жавобан бундай деган эканлар:

«Аллоҳга қасамки, куннинг аввалидан охиригача ушлаб турса ҳам, фарз намоз вақтидан бошқа вақтда туравераман. Бу кампирнинг кимлигини биласизларми ўзи? Бу — Хавла бинти Саълаба. Унинг сўзини Аллоҳ таоло етти осмоннинг устидан эшитган. Оламларнинг Парвардигори бу аёлнинг сўзларини эшитади-ю, Умар эшитмасинми?!»

Муҳтарам ўқувчи, сизлар ушбу қиссалар туфайли Қуръони Каримнинг йигирма икки оятдан иборат «Мужодала» сурасининг нозил бўлишига сабабчи воқеалар баёни билан қисман таниш бўлдингиз. Иншоаллоҳ, энди оятлар тафсирига ўтсак ҳам бўлар.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



1. Албатта, Аллоҳ сен билан ўз эри ҳақида тортишаётган ва Аллоҳга шикоят қилаётган(аёл)нинг сўзини эшитди. Ҳа, Аллоҳ икковингизнинг гаплашувингизни эшитмоҳда. Албатта, Аллоҳ эшитувчи ва кўрувчидир.

Аллоҳ таоло ушбу сурани Пайғамбаримиз алайҳиссаломга хитоб қилиб у зотга Ўзининг ҳозирга лаҳзада бўлаётган тортишувдан бо-хабарлигини билдиришдан бошламоҳда.

### «Албатта, Аллох сен билан ўз эри хақида тортишаётган ва Аллохга шикоят қилаётган(аёл)нинг сўзини эшитди.»

Эй Пайғамбар, таъкидлаб айтаманки, Мен сен билан ўз эри Авс ибн Собит ўртасида зиҳор ҳаҳида бўлиб ўтган гап-сўзлар ҳаҳида тортишиб турган, ўзининг ночорлиги ҳаҳида Менга шикоят ҳилаёт-ган Хавла Бинти Саълабанинг сўзларини эшитиб турибман.

## «Ҳа, Аллоҳ икковингизнинг гаплашувингизни эшитмоқда. Албатта, Аллоҳ эшитувчи ва кўрувчидир.»

Яъни, Аллоҳ таоло Пайғамбар алайҳиссалом ва у зот билан уй ичида пичирлашиб гаплашган Хавла бинти Саълабани кўриб, сўзларини эшитгандек, дунёда бўлаётган барча ишларни кўриб туради ва барча нарсаларни эшитиб туради. Унинг учун ҳеч бир нарса махфий эмасдир.

2. Ичларингизда ўз хотинларидан зихор қиладиганлар (билиб кўйсинларки), улар аларнинг оналари эмас. Туққан оналаридан ўзга ҳеч ким уларга она эмаслар. Ва, албатта, улар инкор қилинган ва ғирт ёлғон сўзларни айтурлар. Ва, албатта, Аллоҳ кечирувчи ва магфират қилувчидир.

Аллоҳ таоло ушбу оятда жоҳилиятнинг «зиҳор» деб номланган номаъқул ҳукмининг мутлақо ёлғон ва мункар нарса эканини батафсил баён этмоқда.

«Ичларингизда ўз хотинларидан зихор қиладиганлар (билиб қўйсинларки), улар аларнинг оналари эмас.»

Эй мусулмонлар, сизнинг ичингиздан баъзи бир зиҳор қиладиганлар чиқиб қолса, ўшалар билиб қуйсинларки, зиҳор қилган хотинлари ҳеч қачон уларга она булиб қолмайди. Оғзида уз хотинига, сен мен учун онамнинг фалон жойидексан, деса, жуфти ҳалоли унга она булиб қолармиди?!

#### «Туққан оналаридан ўзга ҳеч ким уларга она эмаслар.»

Бир аёл бирор кимсага она бўлиши учун уни туққан бўлиши шарт. Туғмаган аёл қандоқ қилиб унга она бўлиб қолади. Хусусан, ўша аёл ўз хотини бўлса.

## «Ва, албатта, улар инкор қилинган ва ғирт ёлғон сўзларни айтурлар.»

Ҳеч шубҳа йўқки, ўз хотинидан зиҳор қиладиганлар, сен мен учун онамнинг белидексан, дейишлари ила ҳамма томондан инкор қилинадилар ва аслида ғирт ёлғон сўзларни айтадилар. Уларнинг бу сифатдаги сўзлари хотинни онага айлантириб қўймайди.

#### «Ва, албатта, Аллох кечирувчи ва магфират қилувчидир.»

Ушбу ҳукм баён қилингунча зиҳор қилганлар бўлса, кейин тавба қилсалар, Аллоҳ уларни мағфират қилади.

Уламоларнинг таъкидлашича, «зихор» факат арабларга хос одат бўлиб, бошқа халқларда бу одат йўқ экан. Ушбу оятлар кишилар бидъат ва хурофотга берилиши оқибатида уларнинг ақллари ҳам тубанлашиб қолишини кўрсатади. Чунки, ақли-ҳуши жойида бўлган одам ҳеч қачон бир оғиз сўз билан хотини онасига айланиб қолишини қабул қила олмайди. Хавла бинти Саълаба розияллоҳу анҳо, Ислом таълимотлари зеҳнини очгани учун, ақл билан иш юритди. «Зиҳор»нинг нақадар ёмон одат эканини Аллоҳнинг Расулига уқтиришга ҳаракат қилди ва бутун бир халқни жаҳолат ботқоғидан олиб чиқувчи сураи кариманинг нозил бўлишига сабабчи бўлди.

Уламоларимиз ўзларининг шархларида хотинни онага ўхшатиб бўлмаганидек, сингил, амма, холага ҳамда бошқа махрамларга ҳам ўхшатиб бўлмаслигини таъкидлашган. Жаноби Расулуллохдан қилинган ривоятлардан бирида айтилишича, Пайғамбар алайҳиссалом бир кишининг ўз хотинига «ҳой синглим» деганини эшиттанларида, инкор тариқасида, «У синглингми?!» деган эканлар. Лекин ҳаром бўлди, деб ҳукм чиқармаганлар. Шунинг учун, эр-хотинлар бир-бирлари билан бўладиган ўзаро муносабатларида ҳушёр бўлмоқлари шарт.

Аллох таоло келгуси оятларда зихорнинг шаръий хукмларини зикр қилишга ўтади.

3. Хотинлардан зиҳор қилганлар ўз айтганларидан қайтсалар, (қайта) қушилмасларидан аввал бир қул озод қилсинлар. Бу (ҳукм) ваъзланишингиз учундир. Аллоҳ қилаётган ишларингиздан хабардордир.

Яъни, хотинидан зихор қилган шахс афсусланиб, ўз гапидан қайтиб, хотини билан қайта ярашишни ихтиёр этса, у ҳолда эру хотинлик муносабатларини қайта бошлашдан олдин бир қул озод қилиб

каффорот бериши лозим. Каффорот — содир бўлган гуноҳни ювиш учун қилинадиган қўшимча молиявий ибодатдир. Ислом, ана шу йўл билан, қул озод қилишни ибодат даражасига кўтарди.

#### «Бу (хукм) ваъзланишингиз учундир.»

Бу ҳукмни, эр-хотинликдек муқаддас алоқанинг ҳурматини оёқости қилиб, тилига эрк берган, хотинига жабру зулм ўтказишга уринган эркакларнинг насиҳатланиши, ўзига келиши ва кейинчалик ўйлаб иш қилиши учун, шариатта киритилган.

#### «Аллох қилаётган ишларингиздан хабардордир.»

Шунинг учун, ҳар бир нарсани У зотнинг ҳукмига мослаб ҳилинг. Жоҳилият ҳукмларидан ўзингизни четда тутинг.

Хамма ҳам ўз гуноҳини ювиш учун қул озод қилишга қодир эмас. Буни яхши билган Аллоҳ таоло каффорот беришнинг енгил турларини кейинги оятда баён қилади.

4. Ким (қул) топмаса, бас (қайта) қушилмасдан аввал икки ой кетма-кет руза тутсин. Ким (руза тутишга) қодир булмаса, олтмиш мискинни туйғазсин. Бу (ҳукм) Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтиришингиз учундир. Ва бу(ҳукм)лар Аллоҳнинг чегараларидир. Ва кофирларга аламли азоб бор.

Аллоҳ Ўз бандаларига ниҳоятда меҳрибон. Ҳаттоки, гуноҳ қилганларга ҳам меҳр кўрсатади, гуноҳларини ювишда осон йўлни раво кўради. Зиҳор қилганлар, ким бўлишидан қатъиназар, «Албатта қул озод қилсинлар», деб қўяверса бўларди, бунга У зотнинг ҳаққи бор эди. Лекин бандаларига озор бермаслик учун, уларга енгилликни хоҳлагани учун, баъзи бандаларининг қул озод қилишга қурби етмаслигини билгани учун:

«Ким (қул) топмаса, бас (қайта) қушилмасдан аввал икки ой кетма-кет руза тутсин», деб фармон берди.

Олтмиш кун рўза тутиш ҳам осон эмас. Касаллик ёки қарилик туфайли бу ҳукмни бажара олмайдиганлар чиқиб қолса, қилган гуноҳи каффоротига олтмиш мискинни (камбағални) тўйғазади.

«Ким (рўза тутишга) **қодир бўлмаса, олтмиш мискинни тўйғаз-**син.»

Уларнинг ўртача бир кунлик овқатини беради ёки бир кунлик овқатнинг қийматини беради. Олтмиш кишини бир йўла тўйғазиши ҳам шарт эмас.

## «Бу (ҳукм) Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтиришингиз учундир.»

Агар шу ҳукмга амал қилсангиз, Аллоҳга келтирган иймонингиз тасдиқ бўлади. Аллоҳнинг Расулига келтирган иймонингиз тасдиқ бўлади.

#### «Ва бу(хукм) лар Аллохнинг чегараларидир.»

Бу ҳукмларнинг барчаси Аллоҳ чизган чегаралардир. Мўмин бандалар ундан чиқмасликлари шарт! Кимки Аллоҳнинг чегарасидан чиқса, аламли азобга дучор бўлади.

#### «Ва кофирларга аламли азоб бор.»

Юқоридаги оятларда Аллоҳ таолонинг мўмин-мусулмон бандаларига нисбатан инояти, уларни гуноҳлардан қайтариш, уларга енгил йўлларни кўрсатиш зикр қилинган бўлса, кейинги оятларда Аллоҳга ва Унинг Расулига душман бўлганларга нисбатан қилинадиган муносабат баён этилади.

# إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادَّوُنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ كُبِتُواْ كُمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدُ أَنزَلْنَا ءَايَتِ بَيِّنَتِ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابُ مُّهِ يَنُ لَيْ

# 5. Албатта, Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қиладиганлар, улардан аввалгилар хор бўлганидек, хор бўлурлар. Ҳолбуки, батаҳқиқ, Биз очиқ-ойдин оятларни тушириб қўйганмиз. Ва кофирларга хорловчи азоб бор.

Тафсирчи уламоларимизнинг таъкидлашларича, бу ояти карима Макка мушриклари Расулуллоҳга ва мусулмонларга қарши барча кучларини тўплаб урушга отланганларида туширилган. Шу билан Аллоҳ Муҳаммад алайҳиссалом бошлиқ мусулмонларга тасалли берган. Чунки, ўша йиллари Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳаҳликларини тасдиқловчи очиқ-ойдин Қуръон оятлари тушиб турган бўлишига қарамай, Макка мушриклари Аллоҳга ва Унинг амрларига қарши чиҳардилар, шунингдек, Унинг Расулига ҳам бўйсунмас эдилар. Улар Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилган аввалги ҳавмлар ҳандай хор бўлган бўлсалар, шундай хор бўлдилар.

#### «Албатта, Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қиладиганлар, улардан аввалгилар хор бўлганидек, хор бўлурлар.»

Бу қадимдан ўзгармас қоида бўлиб келган. Ким, қачон Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилса, хор бўлиши турган гап. Муҳаммад алайҳиссаломга душманлик қилганлар ҳам ушбу қоидага биноан хор бўлишларида заррача шубҳа йўқ.

#### «Холбуки, батаҳқиқ, Биз очиқ-ойдин оятларни тушириб қуйганмиз.»

Ана ўша очиқ-ойдин оятларда мазкур масала батафсил баён қилинган.

#### «Ва кофирларга хорловчи азоблар бор.»

Ха, кофирларга доимо хорловчи азоблар бўлиб келган ва шундай бўлади. Жумладан, ушбу оятда баён этилган хукмга куфр келтирганларга ҳам.



## 6. Аллоҳ барчаларини қайта тирилтирадиган кунда, қилган ишларининг хабарини берур. Аллоҳ ҳисоблаб турган, улар эса унутганлар. Ҳолбуки, Аллоҳ ҳар бир нарсага шоҳиддир.

Аллоҳ таоло зиҳор ҳукмини баён қилувчи икки оятнинг бирини, «Ва кофирларга аламли азоб бор» деб, иккинчисини, «Ва кофирларга хорловчи азоб бор», деб тамомлади. Баъзи кофир ва мунофиқлар: «Бу ҳукмга ишонмаган, унга амал қилмаганлар ёшини яшаб, ошини ошаб, бирор жазо тортмай ўтиб кетмоқдалар-ку! Азоб қани?!» дейишлари мумкин. Ушбу оятда ана шундоқ муҳтамал саволнинг жавоби ўз аксини топган.

### «Аллоҳ барчаларини қайта тирилтирадиган кунда, қилган ишларининг хабарини берур.»

Тўгри, баъзи кофир ва осийлар бу дунёдан ўз қилмишларига яраша жазо тортмай ўтиб кетишлари мумкин. Аллох таоло шунинг учун ҳам қиёматни, ўлгандан кейин қайта тирилишни жорий қилган. У зот ҳамма бандаларга уларни қайта тирилтирадиган кунда, яъни қиёматда қилган ишларининг хабарини беради.

#### «Аллох хисоблаб турган, улар эса унутганлар.»

Ҳа, Аллоҳ бандаларнинг бу дунёда қилган каттаю кичик барча ишларини ҳисоблаб турган. Бандалар эса, ўша ўз амалларини эсдан чиқарганлар.

#### «Холбуки, Аллох хар бир нарсага шохиддир.»

Ҳа, Аллоҳ таоло ҳар бир нарсага Ўзи гувоҳдир. Банданинг заррача қилган яхшилиги ҳам, ёмонлиги ҳам Унинг назаридан четда қолмайди ва банданинг амал дафтарига ёзилиб туради. Гофил банда эса, гуноҳларини тезда унутиб юборади. Лекин Аллоҳ қиёмат кунида ер юзидаги барча халойиқни, бирор кишини ҳам унутмасдан, тирилтиради. Сўнгра, ҳар бир банданинг бу дунёда қилган ишларини унинг ўз амал дафтари ила ўзига кўрсатади.

Қуйидаги оятлар Аллоҳ таолонинг ҳар бир нарсага гувоҳ, шо-ҳид эканлигини яна бир бор исботлайди:

7. Албатта, Аллох осмонлару ердаги барча нарсаларни билишини англамадингми? Агар учтанинг сирли сўзлашуви бўлса, албатта, У зот тўртинчидир. Бештаники бўлса, У зот олтинчидир. Бундан оз бўлса ҳам, кўп бўлса ҳам ва қаерда бўлсалар ҳам, албатта, Аллоҳ улар биландир. Сўнг қиёмат кунида уларга қилган ишларидан хабар берадир. Албатта, Аллоҳ ҳар бир нарсани билувчидир.

Аллох таоло ушбу ояти каримани Пайғамбаримиз алайхиссаломга қарата қилган хитоби ила бошламоқда:

«Албатта, Аллоҳ осмонлару ердаги барча нарсаларни билишини англамадингми?»

Яъни, Аллох осмонлару ердаги ҳамма нарсаларни дақиқ жойларигача билишини ўзинг яхши англайсан-ку.

«Агар учтанинг сирли сўзлашуви бўлса, албатта, У зот тўртинчидир. Бештаники бўлса, У зот олтинчидир. Бундан оз бўлса ҳам, кўп бўлса ҳам ва қаерда бўлсалар ҳам, албатта, Аллоҳ улар биландир.»

Шунинг учун ҳам, Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилувчилар динга душманлик борасида «Яширинча, пичирлашиб гаплашмоқдамиз, ҳеч ким билмаяпти», деб ўйламай қўяверсинлар. Аллоҳнинг Ўзи улар билан бирга бўлиб, барча гапларини билиб турибди.

«Сўнг қиёмат кунида уларга қилган ишларидан хабар берадир. Албатта, Аллох ҳар бир нарсани билувчидир.»

Икки киши ва ундан ортиқ одам тўпланиб, бошқаларга эшиттирмай пичирлашиб гаплашишини араблар «нажва» дейишади. Жаноб Пайғамбаримиз даврларида яҳудийларда шу одат бор экан. Улар Мадийнаи Мунаввара кўчаларида бирор мусулмонни кўриб қолсалар, дарҳол тўпланишиб, пичир-пичирни бошлашар эдилар. Уларнинг бундай хатти-ҳаракатини кўрган ҳар бир мўмин йўловчи, мени ўлдиришни ёки менга зарар етказишни маслаҳат қилишяпти, деб гумон қилар ва қўрқиб бошқа йўлдан кетар эди. Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом яҳудийларни бундай «нажва»дан қайтарсалар

хам, улар яна шу одатни давом эттиравердилар. Бу холатни кўриб ва билиб турган Ҳақ субҳанаҳу ва таоло қуйидаги оятни туширди: Эй Пайғамбар!

81

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّجُوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَيَتَنَجَوْنَ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمٍمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسَّبُهُمْ جَهَنَّمُ نَصْلَوْ نَمَّ أَفِيثُسَ ٱلْمَصِيرُ (١)

8. Сирли сўзлашувдан қайтарилганларни кўрмадингми?! Манъ этилган ишга яна қайтурлар, гунох ва душманлик ила ва Пайғамбарга осий булиб, сирли сузларлар. Ва хузурингга келсалар, сен билан Аллох ўргатмаган тарзда сўрашурлар. Ва ичларида, шу гапимиз учун Аллох бизни азобламаса эди, дерлар. Уларга жаханнам кифоядир, унга кирурлар. У қандоқ хам ёмон жой!

Бу ояти каримада яхудийларнинг сирлари фош қилинмоқда. Улар ўзларича Исломга ва мусулмонларга қарши иш олиб борар эдилар. Ўз қилмишларини ва сирларини мусулмонлардан яшириш мақсадида ўзаро пичирлашиб сўзлашишар эдилар.

«Сирли сўзлашувдан қайтарилганларни кўрмадингми?! Манъ этилган ишга яна қайтурлар, гунох ва душманлик ила ва Пайғамбарга осий бўлиб, сирли сўзларлар.»

Эй Пайғамбар, сирли сўзлашувдан сен томонингдан қайтарилган яхудийларни қарагин! Улар ўзлари учун манъ этилган ишга, пичирпичир этиб сўзлашувга яна қайтадилар. Улар гунох ва душманлик ила ва Пайғамбарга осий булиб, пичирлашиб сирли сузлашадилар.

«Ва хузурингга келсалар, сен билан Аллох ўргатмаган тарзда сўрашурлар.»

Яхудийлар Пайғамбар алайхиссаломнинг хузурларига келганларида у зот билан Аллох ўргатмаган тарзда сўрашишлари қандоқ бўлганини қуйидаги ривоятлардан тушуниб оламиз.

Мухаддислардан Ибни Аби Хотим Оиша онамиздан бундай ривоят қиладилар:

«Пайғамбар алайхиссалом хузурларига яхудийлар кириб келиб: «ас-Сому алайка, эй Абул Қосим!» (яъни, сенга ўлим бўлсин), дедилар. Оиша онамиз уларга:

«Ва алайкум ас-Сому», дедилар. Шунда Пайғамбар алайхиссалом: «Хой Оиша!Аллох таоло фахш сўзларни хуш кўрмайди», дедилар. Оиша онамиз:

«Уларнинг ас-Сому алайка (сенга ўлим бўлсин) деганини эшитмадингизми?» деб сўраганларида, Расулуллох бундай жавоб қилдилар:

«Менинг «ва алайкум» (сизларга ҳам), деганимни эшитмадингми?» Яҳудийлар ҳар бир нарсада ҳийла ишлатиб, Расулуллоҳга ва мусулмонларга ёмонлик ҳилишнинг пайида бўлардилар. Ҳаттоки, улар саломлашиш пайтида ҳам «Ас-Салому алайкум» (сизга тинчлик бўлсин)» дейиш ўрнига тилларини буриб, «Ас-Сому алайкум (сизга ўлим бўлсин)» деб сезилмайдиган ҳилиб айтишарди.

Улар ўз қилмишларининг нотўгри эканини яхши билишарди. Шунинг учун ҳам, ичларида «Шу гапимиз учун Аллоҳ бизни азобламаса эди», деб қўяр эдилар.

Оят сўнгида Аллох таоло яхудийлар дилларидан қандай сўзни ўтказишган бўлса, шу холда яна ўзларига эшиттириш учун нозил қилди:

«...Ва ичларида, шу гапимиз учун Аллох бизни азобламаса эди, дерлар».

Яхудийларнинг бу қилмишлари албатта ўз бахосини топади.

«Уларга жаҳаннам кифоядир, унга кирурлар. У қандоқ ҳам ёмон жой!»

Бу оятларда нотўғри «нажва», яъни сирли суҳбатнинг оҳибати ҳандай азоб эканлиги баён ҳилинган бўлса, ҳуйидаги оятлар мусулмонларни тўғри нажва, яъни сирли суҳбат одобларига ундайди. Шунингдек, мажлис аҳли одобларига, Пайғамбар алайҳиссалом билан муножотта ёки ёлғиз суҳбат ҳилиш одобларига ўргатади.

9. Эй, иймон келтирганлар! Қачон сирли суҳбат қилсангиз, гуноҳ, душманлик ва Пайғамбарга маъсиятга сирли суҳбат қилмангиз. Яхшилик ва тақвога сирли суҳбат қилингиз. Ҳузурига тўпланиб борадиганингиз Аллоҳга тақво қилингиз.

Демак, мўмин-мусулмонлар ўзаро суҳбатларида доимо бир-бирларини яхшиликка ва тақвога чорлашлари лозим экан. Афсуски, ҳозир бу қуръоний таълимотлар бизнинг орамиздан йўқолган. Ўзаро суҳбатлар ёлғон, бўҳтон, туҳмат ва ғийбатдан иборат бўлиб қолмоқда. Бу эса, мусулмонларнинг на одобига, на шаънига тўғри келади.

Ушбу оят тафсирида уламоларимиз Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган қуйидаги ҳадисни ҳам келтирадилар: Сафвон ибн

Махроз айтадиларки: «Мен Абдуллох ибн Умарнинг қўлидан ушлаб кетаётган эдим, бир одам йўлни тўсиб чиқиб:

«Пайғамбар алайҳиссаломдан қиёмат кунида нажва (сирли суҳбат) ҳақида нима эшитгансиз?»—деди. Абдуллоҳ ибн Умар:

«Расулуллох алайхиссаломдан қуйидагиларни эшиттанман, у зот айтдиларки: «Аллох мўмин бандани ўзига яқинлаштириб, уни бағрига босади ва одамлардан тўсади-да, нажва қилиб сирли гаплашади. Гунохларига икрор қилдиради. «Бу гунохингни биласанми? Мана бу гунохингни биласанми? Бунисини-чи?» дейди. Токи банда гунохларига икрор бўлиб, энди ҳалок бўлдим, деганида, Аллох «Бу гунохларингни ёруғ дунёда беркиттан эдим, бугун эса мағфират қиламан», дейди. Сўнгра унга яхшиликлари китобини беради. Аммо кофир ва мунофикларга қараб: «Гувохлар, манавилар ўз Роббиларига ёлғон гапларни айттанлар. Золимларга Аллохнинг лаънати бўлсин», дейди».

Албатта, Пайғамбаримизнинг ҳаётлик даврларидаги ҳар бир сўзлари, ҳар бир ҳаракатлари биз учун катта бир дастурдир. Чунки, Расулуллоҳ жаҳолат ва разолат ботқоғидаги бир халҳни борйуғи йигирма уч йил давомида саодатга эриштириб кетдилар. Ул зоти бобаракот ана шундай ҳисҳа бир даврда ўз саҳобаларини шундай бир ойдин йўлга солдиларки, бу йўл бошидаги манзилга орадан 1400 йил ўтса ҳамки, ҳеч бир зот етолгани йўҳ. Ҳолбуки, бу манзилга етишнинг ўзи бўлмайди. Чунки, у манзилдаги таҳводорлар, яхши хулҳли бандалар охиратда меҳмон бўладилар. Демак, бу ойдин йўл сизу биз бандаларни саодатга эриштирадиган охират йўлидир.

Афсус... Афсуслар бўлсинким, бугунги кунга келиб бу саодат йўлидан кўплар ортга қайтмоқда. Шайтон васвасаси устун келиб, маломат ва разолат ботқоқлари сари яна қадам ташланяпти. Ҳозир қай бир даврага борманг, ҳақ сўздан ботил сўзлар устун; ғийбат, маломат... Ахир, бу ҳол Аллоҳнинг раҳматидан юз ўгириш-ку?!

10. Албатта, иймонлиларни ранжитиш учун қилинган сирли суҳбат шайтондандур, Аллоҳнинг изни билан қилинган сирли суҳбатгина уларга ҳеч зарар етказмас. Мўминлар Аллоҳнинг Ўзига таваккал қилсинлар.

Одатда, иккита-иккита ёки кўпроқ бўлиб олиб, жамоатдан ажраб, пичир-пичир қилиб гаплашиш, уни кўриб турганлар қалбига

шубҳа солади. «Биздан беркитиб булар ниманингдир маслаҳатини қилишаёттан экан», деган хаёлга олиб боради. Бунинг устига, шайтон: «Сенинг зарарингта маслаҳат қилишяпти, бўлмаса ошкора гапиришарди», деб васваса қилади. Шундай қилиб, қарабсизки, жамият аъзолари ичида бир-бирига ишончсизлик юзага келади.

Шунинг учун ҳам, Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом ўз ҳадисларида: «Агар уч киши бўлсаларингиз, иккитангиз пичирлашиб гаплашиб, учинчи биродарингизни четда қўйманг, албатта, бу нарса уни хафа қилади», деганлар.

Бошқа бир ҳадисда уч кишидан иккитаси пичирлашиб маслаҳат қилишмоқчи бўлишса, учинчи шахсдан рухсат сўрашлари шарт эканлиги уқтириб ўтилган.

Машҳур тафсирчилардан Имом Олусий «Учинчи шахснинг ҳузурида икки киши у билмайдиган тилда сўзлашиши мумкин эмас», деганлар.

Одатда, юқоридаги пичирлашиб гаплашишлар турли йиғин ва мажлисларда бўлади. Шунинг учун, келгуси оятлар сиз ва бизга мажлис одобларини ўргатади.

11. Эй, иймон келтирганлар! Агар сизларга мажлисларда «Силжиброқ ўтиринг» дейилса, бас, силжинг, агар «Туринг» дейилса, туринг. Аллоҳ сизлардан иймон келтирганларнинг ва илм берилганларнинг даражаларини кўтарадир. Аллоҳ нима қилаётганларингиздан хабардордир.

Бу ояти кариманинг тушиш сабаби ҳақида ҳазрати Муқотил ибн Ҳайён бундай ривоят қиладилар:

«Бу оят жума куни тушган. Пайғамбар алайҳиссалом ўша куни суффада, тор жойда ўтирган эдилар. У кишининг одатлари, Бадр уруши қатнашчиларини иззат-икром қилар эдилар. Бадр уруши иштирокчиларидан бир гуруҳи мажлисга кеч қолиб келдилар. Пайғамбар алайҳиссалом қаршиларига келиб «Ассалому алайкум айюҳан Набийю ва роҳматуллоҳи ва барокатуҳу», дедилар. Пайғамбаримиз алайҳиссалом алик олдилар. Улар ўтирганларга ҳам салом бердилар. Ўтирганлар ҳам алик олдилар. Келганлар жой берилишини кутиб тик туриб қолдилар. Расулуллоҳ алайҳиссалом уларнинг нимага туриб қолганларини билдилар. Лекин уларга жой берилмади. Бу эса, Пайғам-

баримиз алайҳиссаломга оғир ботди. Шунда у зоти бобаракот атрофларида ўтирган, Бадр урушида қатнашмаган кишиларга «ҳой фалончи, фалончи» деб бирма-бир ўринларидан турғизиб, аҳли Бадрни ўтқаздилар. Бу эса, ўрнидан турғазилганларга оғир ботди. Пайғамбар алайҳиссалом буни уларнинг юзларидан сездилар.

Мунофиклар бу ҳолатдан усталик билан фойдаланиб, «Пайғам-баримиз кишилар орасида адолат ўрнатади, деб юрар эдинглар-ку?! Аллоҳга ҳасам, анавиларга ҳеч адолат ҳилмади. Бир хил одамлар ўз Набийларини яхши кўриб унга яҳинлашувди, уларни тургазиб юбориб, ўринларига ўзгаларни ўтҳазди», дейишга ўтдилар. Шу онда Пайғамбар алайҳиссалом «Ўз биродарига жой берган кишига Аллоҳнинг раҳмати бўлсин», дедилар. Шундан сўнг одамлар ўринларидан шошилиб тура бошладилар ва биродарларига жой бўшатдилар. Ана шундай ҳолат бўлиб турган пайтда ушбу оят нозил бўлди.

## «Эй, иймон келтирганлар! Агар сизларга мажлисларда «Силжиброқ ўтиринг» дейилса, бас, силжинг, агар «Туринг» дейилса, туринг.»

Мусулмонлар Пайғамбар алайҳиссалом мажлисларида иймон ва илм олардилар. Шунинг учун ҳам, ҳамма катта ҳизиҳиш билан, иложи борича, у зотта яҳинроҳ ўтиришни хоҳларди. Ушбу оят нозил бўлгач, илм олиш мажлисини ҳаммага кенг тарғиб ҳилиш зарурлиги эслатилиб, мажлис аҳлининг барчасига жой беришни йўлга ҳўйишга даъват этилди.

Шу билан бирга, иймон ва илмнинг тутган ўрни жуда ҳам юқори эканлиги эслатилиб:

## «Аллоҳ сизлардан иймон келтирганларнинг ва илм берилганларнинг даражаларини кўтаради. Аллоҳ нима қилаётганларингиздан хабардордир», дейилди.

Бу оят тафсиридан яна шу нарса ойдинлашадики, баъзи кишилар ўзларича «обрў-эътибор» деб юрадиган мансаб, пул, йиғилган молу дунё ва бойликларнинг Аллоҳ ҳузурида ҳеч қандай қиймати йўқ экан. Фақат иймону илм билангина Аллоҳ таоло тақводорлар мартабасини юқори тутар экан.

Шу ерда яна бир масалага ойдинлик киритмоқ лозим. Ислом «илм» деганда барча илмларни кўзда тутади, ҳозирда баъзи кишилар нотўгри ўйлаганидек, фақат диний илмларнигина эмас. Демак, мусулмонлар учун дунёвий илмларни-да мукаммал эгаллаш фарздир.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қиладиларки, «Ҳазрати Умар ибн Хаттоб розияллоҳу анҳу Нофеъ ибн Абдулҳорис исмли кишини Маккага волий этиб тайинлаган эканлар. Уни Асафон номли жойда учратиб қолиб:

«Ўрнингга кимни раҳбар қилиб қўйиб келдинг?»—дебдилар. Нофеъ қуйидагича жавоб қилибди:

«Қуллиқдан озод бўлган Ибни Абзий исмли кишини».

«Қулликдан озод бўлган кишини дейсанми?»—деб сўрабдилар хазрати Умар.

«Эй, мўминларнинг амири, у, ўзи қори, мерос илмини ҳам билади, қиссаларини ҳам», дебди Нофеъ.

Шунда хазрати Умар:

«Пайғамбарингиз «Албатта, Роббингиз бу китоб (Қуръон) билан баъзи қавмларнинг обрўсини кўтаради, баъзи бирлариникини эса туширади», деб айтмаганмиди», деган эканлар.

Улкан саҳобий Абдуллоҳ ибн Масъуд ҳар сафар шу оятни ўқисалар, «Эй одамлар! Бу оятни яхши англанглар, у сизларни илмга тарғиб қилади», дер эканлар.

Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом ўз ҳадисларидан бирида: «Олимнинг обиддан (ибодатлидан) фазли, тўлин ойнинг бошқа юлдузлардан устунлик фазлига ўхшайди», деганлар.

Бошқа бир ҳадисда эса, «Олимнинг бир кунлик ибодати обиднинг қирқ йиллик ибодатига тенг», дейилган.

Расулуллоҳ алайҳиссалом яна бир ҳадисларида, «Қиёмат куни уч тоифа кишилар шафоат қиладилар. Булар — Пайғамбарлар, олимлар ва шаҳидлар», деганлар.

Демак, бундан аён бўляптики, олимлик Пайғамбарлик билан шаҳидлик ўртасидаги мартаба экан.

Машҳур саҳобалардан ҳазрати Абдуллоҳ ибн Аббос бундай ривоят қиладилар:

«Сулаймон алайҳиссаломга илм, мол ва мулкдан биттасини танлаш таклиф қилинганда, илмни танладилар, унинг сабабидан молга ҳам, мулкка ҳам эга бўлдилар».

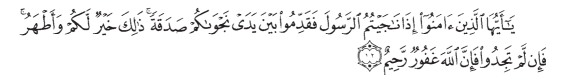
Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом айтадиларки, «Иброҳим алайҳиссаломга Аллоҳ ваҳий юбориб: «Эй Иброҳим, мен олимман ва барча олимларни яхши кўраман», деди».

Ул зоти бобаракот бошқа бир ҳадисларида: «Кимки кичикларимизга раҳим қилмаса, катталаримизни ҳурмат қилмаса ва олимларимизнинг ҳаққини билмаса, биздан эмас», дедилар.

Афсуслар бўлсинким, инсонларни ҳидоятта бошловчи бу каби Қуръон оятлари ва ҳадиси шарифлар мавжуд бўлса ҳам, жамиятимизда илмнинг ҳадри йўҳ! Олимнинг ўрни йўҳ! Шунинг учун ҳам, кишилар молу дунё, мансабу бойлик ортидан мусобаҳа ҳилишга ружу ҳўйишган.

Эндиги оятлар мусулмонларга Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан сўзлашув одобларини ўргатиш мақсадида нозил қилин-

ган бўлиб, ул зотнинг қимматли вақтларини бекор кетказмасликка чорлайди.



12. Эй, иймон келтирганлар! Агар Пайғамбар билан сирли сухбат қилмоқчи бўлсангиз, сирли сухбатингиздан аввал садақа беринг. Шундоқ қилмоғингиз ўзингиз учун яхшироқдир ва (қалбингиз учун) покроқдир. Агар (садақага нарса) топмасангиз, албатта Аллох кечирувчи ва рахимлидир.

Бу ояти кариманинг тушиш сабаби ҳақидаги ривоятларда нақл қилинишича, мусулмонликни энди қабул қилган баъзилар бекордан-бекорга, ўзларини кўрсатиш учун Пайғамбар алайҳиссалом билан нажва-муножотни (сирли, яккама-якка суҳбатни) кўпайтириб юборишган. Сўнг Аллоҳ шу оятни туширган. Хусусан, бойлар ўзларини кўрсатиш учун Пайғамбар алайҳиссаломнинг кўпчилик учун фойдали ишларни қилишларига йўл бермай шунақа қилишар, оммавий манфаат учун керак бўлган зарур вақт беҳуда ўтар эди. Шунда Аллоҳ таоло ушбу оятни нозил этиб, бу масалани тартибга солди.

«Эй, иймон келтирганлар! Агар Пайғамбар билан сирли суҳбат қилмоқчи бўлсангиз, сирли суҳбатингиздан аввал садақа беринг.»

Эътибор берадиган бўлсак, ушбу оятни Аллох таоло мўминларга махбуб нидо —

**«Эй иймон келтирганлар!»** нидоси билан бошламоқда. Бу «Мужодала» сурасидаги шу қабилдаги учинчи нидодир. Албатта, бу каби нидодан кейин муминлик учун зарур булган амр келади. Бу сафарги амр, Пайғамбар алайҳиссалом билан ёлғиз қолиб хос суҳбат қилмоқчи булган одам уша булажак суҳбатдан олдин муҳтожларга садақа қилмоғи эди.

«**Шундоқ қилмоғингиз ўзингиз учун яхшироқдир ва** (қалбингиз учун) **покроқдир.»** 

Яъни, Пайғамбар билан сирли суҳбат қилишингиздан олдин садақа бермоғингиз ўзингиз учун савоб олиш борасида яхшироқ ва гуноҳдан покланишда қулайроқдир.

«Агар (садақага нарса) топмасангиз, албатта Аллох кечирувчи ва рахимлидир.»

Ха, Пайғамбар алайҳиссалом билан сирли суҳбат қилишдан олдин садақа қилишга нарсангиз булмаса, унда сизга гуноҳ булмайди. Аллоҳ Ўзининг кечирувчилик ва раҳимдиллик сифати ила ўтиб юборади.

Уламоларимиз Пайғамбар алайҳиссалом билан муножот (сирли суҳбат) қилишдан аввал садақа беришга даъват этилган буйруқнинг бир неча ҳикматларини санаганлар. Жумладан:

- 1) Пайғамбар алайҳиссаломнинг вақтларини бекор кетказмаслик;
- 2) Камбағалларга фойда бўлиши;
- 3) Мухлис ва мунофикларни ажратиш ва хоказо.

Хазрати Алидан қилинган ривоятда у киши бундай деганлар:

«Аллоҳнинг китобида бир оят бор, унга мендан аввал ҳеч ким амал қилмаган ва мендан кейин ҳам ҳеч ким амал қилмайди. Мазкур оят тушганида бир динорим бор эди. Уни ўн дирҳамга майдалаб, Пайғамбар алайҳиссалом ҳузурларига ўн марта кириб, ўнта саволимга жавоб олиб чиҳҳанман. Ҳар киришимдан аввал камбағалларга бир дирҳам садаҳа ҳилдим. Сўнгра оят насх этилди, яъни, унга амал ҳилиш бекор бўлди».

13. Сизларга сирли суҳбатингиздан аввал садақа бериш оғир келдими? Агар (буйруқни) бажармасангиз, (майли) Аллоҳ афв қилди. Бас, намоз ўқингиз ва закот берингиз. Ва Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарига итоат қилингиз. Аллоҳ қилаётган ишларингиздан ҳабардордир.

Мана шу ояти карима ўзидан аввалги, Пайғамбар алайҳиссалом билан сирли суҳбат қилмоқчи бўлган одамга садақани вожиб қилувчи оятни насҳ қилган, амалдан қолдиргандир. Аввал ҳам айтиб ўтилганидек, биринчи оят нозил бўлганидан сўнг унга фақат ҳазрати Али розияллоҳу анҳу амал қилганлар. Маълум вақт ўттандан кейин ушбу оят тушиб, аввалги оятнинг ҳукми бекор қилинган.

«Сизларга сирли суҳбатингиздан аввал садақа бериш оғир келдими?»

Эй, иймон келтирганлар, сизларга Пайғамбар билан сирли суҳбат қилишдан олдин садақа бериш оғир келдими?

«Агар (буйруқни) бажармасангиз, (майли) Аллоҳ афв қилди.» Аллоҳ сизни кечирди. Энди Пайғамбар билан сирли суҳбат қилишдан олдин садақа бермасангиз ҳам майли.

«Бас, намоз ўкингиз ва закот берингиз.»

Намоз ўкиш ва закот беришда давом этингиз. Ўша сизга фойдали.

«Ва Аллоҳга ва Унинг Пайғамбарига итоат қилингиз.»

Ана шунда икки дунё саодатига эришасиз.

«Аллох қилаётган ишларингиздан хабардордир.»

Ушбу хақиқат асло ёдингиздан чиқмасин.

Ушбу икки оятни ўрганиш жараёнида Аллох Ўз бандаларига қанчалик мехрибон эканлиги, уларга доимо енгилликни хохлаши янада равшан кўринади. Агар Аллох таоло аввалги хукмини бекор қилмаса ёки ундан ҳам оғирроқ ҳукмни жорий қилса, бўлаверар эди. Лекин Аллох таоло ўзини унутиб қўйган баъзи кишиларни огоҳлантириб бўлгач, яна кўпчиликка раҳим қилиб, аввалги Ўз ҳукмини бекор қилди. У Ўз бандаларига ҳеч қачон машаққатни раво кўрмайди. Аллох таолонинг бундай меҳрибончилигини Пайғамбаримиз алайҳиссалом билан ҳазрати Али каррамаллоҳу важҳаҳу ораларида бўлиб ўтган суҳбат яна бир бор исботлайди. Имом Термизий ҳазратлари бу суҳбатни шундай ривоят қиладилар:

«Хазрати Али ибн Абу Толиб дедилар:

«Нажвадан аввал садақа бериш ҳақидаги оят тушганда Пайғамбар алайҳиссалом менга:

«Қанча деб ўйлайсан, бир динорми?»—дедилар. Мен, қодир бўлмайдилар, дедим. У киши яна сўрадилар:

«Ярим динорми?» Мен:

«Чидай олмайдилар», дедим. У киши:

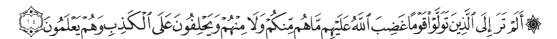
«Нима дейсан, бўлмаса?» — дедилар. Мен:

«Бир дона арпа», дедим. Шунда Расулуллох:

«Зохидлик қилдинг», дедилар. Сўнг Аллох таоло:

«А ашфақтум» оятини туширди ва бу уммати Муҳаммадияга енгиллик бўлди».

Эндиги оятларда сиртдан мусулмонларга ўзларини дўст тутиб, аслида яхудийлар билан ҳамкорлик қилиб, уларга мўминларнинг сирларини сотадиган мунофиқлар ҳақида сўз кетади.



14. Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлган қавмни дўст тутганларни кўрмайсанми? Улар сизлардан ҳам эмас, улардан ҳам эмас. Билиб туриб, ёлғонга қасам ичарлар.

Аллоҳ таоло бу ояти каримада мунофиқларнинг номларини айтмасдан сифатларини зикр қилмоқда.

## «Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлган қавмни дўст тутганларни кўрмайсанми?»

Эй Пайғамбар! Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлганларни, яъни, яҳудийларни дўст тутаётганларни қара!

Яхудийларнинг бош сифатлари— Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлганлар. Ҳеч қандай қўшимча изоҳсиз, «Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлганлар», дейилса, бўлди, яҳудийлар тушунилаверади.

Бу оятдаги, Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлганларни дўст тутганлардан мурод эса, мунофиклардир.

#### «Улар сизлардан хам эмас, улардан хам эмас.»

Яъни, Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлганларни дўст тутганлар сиз мусулмонлардан ҳам эмас ва у яҳудийлардан ҳам эмас. Улар аросатда қолган мунофиқлардир. Улар,

#### «Билиб туриб, ёлгонга қасам ичарлар».

Ўша мунофиқлар ўзларининг мусулмон эмасликларини билиб туриб, «Мусулмонмиз», деб ёлғон қасам ичадилар. Пайғамбар алайҳиссаломга иймонлари йўқ бўлса ҳам, «Гувоҳлик берамизки, сен, албатта, Аллоҳнинг Расулисан», деб ёлғон қасам ичадилар ва ҳоказо.

Мунофиқ – сўзи бошқа-ю, иши бошқа шахсдир. Бу оятда баён этилаётган мунофиклар ҳам тилларида ўзларини «мусулмон» деб атайдилар, лекин кўнгил бузуқ. Дилда мусулмонларга душманлик қиладилар. Уларнинг сирларини Аллоҳнинг ғазабига дучор бўлган қавмга – яҳудийларга сотадилар. Шунинг учун, Қуъони Карим мунофикларни «Мусулмонлардан ҳам эмас, яҳудийлардан ҳам эмаслар», деб эълон қилмоқда. Мунофикларнинг ёлғон қасам ичиб, ўз сўзларига ва ишларига кишиларни ишонтиришга уринишдан кўзлаган ғояларини келгуси оят баён қилади.

# أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ۗ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ آَنِ ٱتَّخَذُوۤاْ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابُ مُنْ هِينُ اللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابُ مُنْ هِينُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَذَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللِي اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللِهُ عَلَيْ اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللِهُ عَلَيْهُ عَلَى اللللِهُ عَلَيْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَا عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَا ع

- 15. Аллоҳ улар учун оғир азобни тайёрлаган. Уларнинг қилаётган ишлари нақадар ёмон!
- 16. Улар қасамларини ўзлари учун қалқон қилиб олдилар. Бас, Аллоҳнинг йўлидан тўсдилар. Уларга хорловчи азоб бордир!

Албатта мунофиқлар бу дунёда қилган нифоқлари, Аллоҳнинг динига душманлик қилганлари ва бошқа гуноҳлари учун муносиб жазоларини оладилар.

«Аллох улар учун оғир азобни тайёрлаган.»

Ўша оғир азоб ила мунофиқларни охиратда азоблайди.

#### «Уларнинг қилаётган ишлари нақадар ёмон!»

Мунофиқларнинг қилаёттан ишлари энг ёмон ишлардандир. Мана уларнинг қиладиган ишларидан бир мисол.

#### «Улар қасамларини ўзлари учун қалқон қилиб олдилар.»

Ўзларига танглик туғдирадиган ҳар бир ҳолатдан ўйламай-нетмай қасам ичиб қутулиб кетаверадилар. Улар шу тарзда қасамларини ўзларига гап теккизмайдиган тўсиқ қилиб олганлар.

Одатда, мунофиқлар иккиюзламачи бўлганлари учун ҳам бировга бир сўзни айтиб, бошқага унинг тескарисини сўзлайдилар. Агар ҳақиқат аён бўлиб, ёлғон гаплари юзларига солинса, ўзларини қутқариш учун қасам ича бошлайдилар.

#### «Бас, Аллоҳнинг йўлидан тўсдилар.»

Нима бўлса ҳам, уларнинг иши, ўйи, фикри одамларни диндан қайтаришдир. Оқибатда бу дунёю у дунёда уларга хорловчи азоблар тайёр.

#### «Уларга хорловчи азоб бордир!»

Уларнинг бу ҳолини келгуси ояти карима тафсиридан яна ҳам аниҳроҳ билиб оламиз.

## 17. Моллари ҳам, болалари ҳам улардан Аллоҳ(азоби)дан ҳеч нарсани ҳайтара олмас. Ана ўшалар дўзах аҳлидурлар. Улар унда абадий ҳолурлар.

Мунофиқлар ҳаёти дунёда турли алдамчиликлар қилиб, ёлғон ҳасамлар ичиб ўз ишларини битириб юришлари мумкин. Аммо эртага Аллоҳнинг ҳузурига борганда ҳол бошҳача бўлади.

#### «Моллари ҳам, болалари ҳам улардан Аллоҳ(азоби)дан ҳеч нарсани ҳайтара олмас.»

Агар бу дунёда гоҳ молларини, гоҳ болаларини орага солиб танг ҳолатлардан қутулиб кетаётган бўлсалар, у дунёда бундоқ қила олмайдилар. Уларнинг моллари ҳам, болалари ҳам Аллоҳ таолодан бўладиган азобдан заррачасини ҳам қайтара олмайдилар.

**«Ана ўшалар дўзах аҳлидурлар. Улар унда абадий қолурлар.»** Бу эса, уларнинг бу дунёда қилган ишларининг муносиб жазосидир.

18. Аллох уларнинг барчасини қайта тирилтирадиган кунда, худди сизларга қасам ичганларидек, Унга ҳам қасам ичарлар, ва бирор нарсага эришамиз, деб ўйларлар. Аё, огоҳ бўлинг, улар, ҳа, улар ёлғончидирлар.

Мунофиқлар бу дунёда кўп қасам ичиб, одамларни алдаб кун кўриб юрганлари каби, қиёматда ҳам ўз одатларини ишга солиб, Аллоҳ ҳузурида ҳам (қутулиш учун) ёлғон қасам ичадилар.

«Аллох уларнинг барчасини қайта тирилтирадиган кунда, худди сизларга қасам ичганларидек, Унга ҳам қасам ичарлар, ва бирор нарсага эришамиз, деб ўйларлар.»

Лекин у ерда ёлғиз Аллоҳ таолонинг Ўзи ҳоким. Қиёмат кунининг подшосини алдаб бўлмайди. Шу сабабли, мунофиқлар ўша кунда шармандаи шармисор бўладилар. Ўзлари ўйлаган нарсалардан бирортасига ҳам эриша олмайдилар.

#### «Аё, огох булинг, улар, ҳа, улар ёлғончидирлар.»

Ҳа, мусулмонлар доимо мунофиқлардан огоҳ бўлишлари, уларнинг иғволарига алданиб қолмасликлари лозим.

Ушбу оятнинг тушиш сабаби хусусида уламоларимиз Абдуллох ибн Аббосдан қуйидаги қиссани ривоят қиладилар:

«Пайғамбар алайҳиссалом ўз ҳужраларидан бирининг соясида мусулмонлар билан суҳбатлашиб ўтирардилар. Соя озайиб қолган пайтда у зот: «Ҳозир бир инсон келиб, сизларга шайтон кўзи билан қарайди. Келганда у билан гаплашманглар», дедилар. Бир оз ўтиб ранги ҳунук бир киши келди. Пайғамбар алайҳиссалом уни ўзлари чаҳирдилар ва «Нима учун сен, фалончи ва фалончилар мени сўҳдиларинг», деб уларнинг ҳам исмларини айтдилар. Ҳалиги одам ҳайтиб кетди ва шерикларини чаҳириб келди. Улар «Сизни сўкканимиз йўҳ», деб ҳасам ичдилар ва узр айтдилар. Аллоҳ уларнинг ёлғончиликларини фош ҳилиб «фа яҳлифуна лаҳу» оятини туширди».

Хозирги ўрганадиганимиз ояти карима эса, мунофиклар ўзларини нега бундай тутганларининг асосий сабабини фош килади.



19. Шайтон уларни эгаллаб олган ва Аллоҳнинг зикрини унуттирган. Ундоқ кишилар шайтон фирқасидандирлар. Аё, огоҳ бўлинглар, шайтон фирқасидагилар, ҳа, ўшалар ютқазувчидирлар.

Уламоларимиздан Шоҳ Кирманий бандани шайтон эгаллаб олиши қандай булишини бундай таърифлайдилар:

«Бандани шайтон эгаллаб олишининг аломати шулки, уни сиртини ялтироқ қилиш билан машғул қилиб қўяди. Яхши ейиш, яхши ичим-

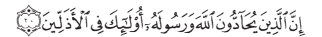
лик ичиш, яхши либослар кийишга уринтириб, Аллоҳнинг неъматларига шукр келтиришдан чалғитади. Тилида ёлғон, бўҳтон ва ғийбатни гапиради-ю, Аллоҳнинг зикрини унутади. Ақлини дунёни жамлашга ва унинг тадбирини қилишга ишлатади-ю, тафаккурни унутади».

«Шайтон уларни эгаллаб олган ва Аллоҳнинг зикрини унуттирган.»

Шайтон мунофиқларни жиловлаб, устларига миниб, эгаллаб олган. Улар шайтоннинг гапига кириб, Аллоҳнинг зикрини унуттанлар.

«Ундоқ кишилар, шайтон фирқасидандирлар. Аё, огоҳ бўлинглар, шайтон фирқасидагилар, ҳа, ўшалар ютқазувчидирлар.»

Шунинг учун, зинхор ва зинхор шайтонга малай бўлмаслик керак.



20. Албатта, Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилувчилар хор булганлардандир.

Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилувчилар хор бўлмаса, кимлар хор бўлар эди. Чунки:



21. Аллох: Мен ва Менинг Расулларим ғалаба қиламиз, деб ҳукм қилган. Албатта, Аллоҳ қувватли ва ғолибдир.

Ана ўша хукми илоҳийга биноан, доимо Аллоҳ ва Унинг Расуллари ғалаба қилаверадилар. Аллоҳга ва Унинг Расулига душманлик қилувчилар хор бўлаверадилар.

Шунинг учун, мўминлар Аллох ва Унинг Расулига душманлик қилувчиларга дўстлик қилмасликлари лозим.

لَا يَحِدُقُومَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوَ كَانُواْ عَالْهَاءَ هُمْ أَوْ إَنْكَ اللَّهُ وَلَوْ كَانُواْ عَلْمَ مَا أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْ لَكَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَ هُم بِرُوحٍ مِّنْ أَوْ وَيُدْ خِلْهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا رَضِى ٱللَّهُ وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِّنْ أَوْ وَيُدْ خِلْهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا رَضِى ٱللَّهُ وَأَيْدَهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَكِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُونَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الللَّهُ الْمُؤْلِكُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِكُ الللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِكُ الللَّهُ الْمُؤْلِكُ اللْمُؤْلِلْكُولُولُولُولُولُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ اللْمُؤْلِكُ الللْمُؤْلِلْلِي اللللْمُ الللْمُؤْلِلْلُهُ الللْمُ اللللْمُ الل

22. Аллоҳга ва охират кунига иймон келтирган қавмнинг Аллоҳ ва Унинг Расулига душманлик қилувчиларга дўстлик қилганла-

рини топмассан. Хатто, у(душман)лар ўз оталари, болалари, акаукалари ёки қариндошлари бўлса ҳам. Аллоҳ ундоқ кишиларнинг қалбларида иймонни собит қилган, уларни Ўз ҳузуридан бир руҳ билан қўллагандир. Ва уларни остидан сувлар оқиб турган жаннатларга киритур. Улар унда абадий қолурлар. Аллоҳ улардан рози бўлур. Улар Аллоҳдан рози бўлурлар. Ундай кишилар Аллоҳнинг фирқасидандирлар. Аё, огоҳ бўлинглар, албатта, Аллоҳнинг фирқасидагилар, ҳа, ўшалар ютувчилардир.

94

Аллоҳ таоло ушбу оятда инсонлар орасидаги дўстлик-валийлик ришталари иймон асосида бўлиши зарурлигини алоҳида таъкидламоқда. Иймон яқинлигини қон-қардошлик — туғишганлик риштасидан ҳам устун қўймоқда.

«Аллоҳга ва охират кунига иймон келтирган қавмнинг Аллоҳ ва Унинг Расулига душманлик қилувчиларга дўстлик қилганларини топмассан.»

Яъни, қайси бир одам ўзини Аллоҳга ва охират кунига иймон келтирган мўмин-мусулмонлардан ҳисобласа, у ҳеч қачон Аллоҳ ва Унинг Расулига душманлик қилувчиларга дўстлик қилмаслиги шарт.

«Хатто, у(душман)лар ўз оталари, болалари, ака-укалари ёки қариндошлари бўлса ҳам.»

Мўмин-мусулмон одам Аллох ва Унинг Расулига душманлик қилувчи шахслар ўз оталари, болалари, ака-укалари ёки қариндошлари бўлса ҳам, уларни ўзларига асло дўст тутмайди. Мўмин-мусулмон одам учун, Аллоҳнинг дўсти дўст, Аллоҳнинг душмани душман.

«Аллоҳ ундоқ кишиларнинг қалбларида иймонни собит қилган, уларни Ўз ҳузуридан бир руҳ билан қўллагандир.»

Яъни, Аллох ва Унинг Расулига душманлик қилувчи кимсалар ўз оталари, болалари, ака-укалари ёки қариндошлари бўлса ҳам, уларни ўзларига асло дўст тутмайдиган мўмин-мусулмон одамни Аллох таолонинг ўзи ҳар жиҳатдан қўллаб-қувватлайди. Аввало, унинг ҳалбида иймонни собит ҳилади, уни Ўз ҳузуридан бир руҳ билан ҳўллайди. Бинобарин, бу дунёда уларнинг ҳалбларида иймон доимо мустаҳҳам бўлади ва уларни Аллоҳ таоло доимо ўз нусрати ила ҳўллабҳувватлаб туради. Охиратда эса:

«Ва уларни остидан сувлар оқиб турган жаннатларга киритур. Улар унда абадий қолурлар».

Бу, албатта, уларнинг бу дунёда келтирган иймонлари ва қилган солиҳ амаллари, жумладан, Аллоҳ ва Унинг Расулига душманлик қилувчи шахслар ўз оталари, болалари, ака-укалари ёки қариндошлари бўлса ҳам, уларни ўзларига асло дўст тутмаганлари мукофотидир.

#### «Аллох улардан рози бўлур. Улар Аллохдан рози бўлурлар.»

Аллоҳнинг ризолигини топиш... Шу биргина гап замирида инсон зотининг бу дунёю у дунёлик ҳолати жамланган. Кимки яккаю ягона Роббимиз ризолигини топмас экан, мабодо, У зот унинг иймонини сақлаб қолмас экан, бу бечоранинг синов дунёдаги омонат умри алданиш билан, охиратда эса, фақат азобга дучор бўлиш билан интиҳо топади.

Ҳа, иймонда ҳикмат кўп. Кимнингки иймони бут, билингки, унинг бу дунёси фаровон, охирати ободдир.

«Ундай кишилар Аллоҳнинг фирқасидандирлар.»

Албатта, шайтоннинг фирқасидан эмаслар.

«Аё, огох бўлинглар, албатта, Аллохнинг фиркасидагилар, ҳа, ўшалар ютувчилардир.»

Бас, ҳар бир инсон Аллоҳнинг фирқасидан бўлишга ҳаракат қилсин! Бошқа гап йўқ!



#### ХАШР СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 24 оятдан иборат.

Энг аввало, «Ҳашр» сўзининг луғавий маъносига тўхталсак. «Ҳашр» — кўчириш, яшаб турган жойини тарк эткизиб, иккинчи бир шаҳарга чиқариш каби маъноларни англатади. Бу суранинг бевосита тафсирига ўтишдан аввал ўша пайтда Мадийна шаҳридаги аҳволга бир назар ташламоғимиз лозимдир.

Ислом дин сифатида жорий этила бошлаган дастлабки пайтда яхудийлар Ясриб (Мадийнаи Мунавваранинг эски номи) шахрида, шунингдек, Хайбар, Фидик ва бошқа шаҳарларда истиқомат қилардилар. Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом Маккадан ҳижрат қилиб, Ясрибга келганларидан сўнг улар билан қўшни бўлиб яшай бошладилар. Ўша пайтда яҳудийлар уч тоифа эдилар: Бани Қайнуқоъ, Бани Назир ва Бани Қурайза. «Ҳашр» сураси шу уч тоифадан бири—Бани Назир қабиласининг Ясрибдан чиқарилиши қиссасини ҳикоя қилади.

Бани Назир қабиласи Пайғамбар алайҳиссалом билан урушмаслик, бир-бирига озор бермаслик ва Пайғамбаримизнинг душманларига ёрдам бермасликка аҳҳлашиб у зот билан шартнома тузади.

Расулуллоҳ Бадр урушида ғолиб келгач, улар: «Тавротда сифати келган Пайғамбар шу бўлади, унинг байроғи ҳеч қачон паст бўлмайди», деб юрдилар. Аммо мусулмонлар Уҳуд урушида мағлуб бўлганларидан сўнг, Расулуллоҳ билан қилинган аҳдномани буздилар. Уларнинг йўлбошчиси Каъб Ибн Ашраф қирқта отлиқ билан Маккага борди ва Қурайш қабиласини Муҳаммад алайҳиссаломга қарши курашга кўндирди. Фаришта Жаброил алайҳиссалом тезда бу хабарни Муҳаммад алайҳиссаломга етказди. Бунинг устига, Каъб Ибн Ашраф Пайғамбар алайҳиссаломни қаттиқ ҳажв қилди. Шунда ул зоти бобаракотнинг изнлари билан Муҳаммад Ибн Салама Каъбни ўлдирди. Бу воқеадан сўнг Бани Назир қабиласи янада жунбушга келди. Улар Расулуллоҳга очиқ-ойдин хиёнат қилиш йўлига ўтиб олдилар.

Воқеа қуйидагича содир бўлганди:

**Хашр сураси** 97 Тафсири Хилол

Пайғамбар алайҳиссаломнинг саҳобаларидан бирлари Амр Ибн Умайя Соҳрий янглишиб Бани Омир қабиласидан икки кишини ўлдириб қўяди. Расулуллоҳ, келишилган аҳдномага биноан, ўлдирилган кишиларнинг ҳунини тўлашда ёрдам сўраб, Бани Назир қабиласига борадилар. Улар яшайдиган уйлардан бирининг девори тагида ўтирадилар. Яҳудийлар томдан келиб, Пайғамбар алайҳиссаломнинг устларига катта бир ҳарсанг тошни ташлаб ўлдирмоҳчи бўладилар. Шунда Жаброил алайҳиссалом Расулуллоҳга бу фитнанинг ҳабарини етказади ва у киши бирдан ўринларидан туриб, Мадийнага ҳараб жўнайдилар. Саҳобалар эса, ул зотдан бир оз кейин ҳайтадилар.

Яхудийларнинг бу жинояткорона ҳаракатидан сўнг Расулуллоҳ уларга қарши уруш очишга қарор қиладилар. Урушга тайёргарлик кўришга буюрадилар.

Мусулмонлар етиб келишганда, Бани Назир ўз қўргонлари ичига беркиниб олган эди. Пайғамбар алайҳиссалом уларни огоҳлантирадиларки, қўргонларини ташлаб, Ясрибдан ўн кун муддат ичида чиқиб кетсинлар. Яҳудийлар кучсизликларини сезиб, Пайғамбар алайҳиссалом ҳукмларига бўйсунишдан ўзга чора тополмайдилар. Лекин Бани Авф қабиласига мансуб бир гуруҳ мунофиқлар уларга: «Собит туринглар, биз сизни ёлғиз қўймаймиз. Агар сизга қарши уруш бўладиган бўлса, биз сизлар билан биргамиз. Агар сизлар Ясрибдан қувиб чиқариладиган бўлсангиз, бирга чиқамиз», деб ҳабар берадилар.

Бани Назир қабиласи жойлашган қўрғонлар жуда ҳам мустаҳкам бўлиб, уни қисқа муддатда ишғол қилиш амримаҳол эди. Шунинг учун ҳам, Пайғамбар алайҳиссалом уларнинг хурмоларини кесиб, қўрғон атрофига йиғишга ва ўт қўйишга буюрадилар. Яҳудийлар ўт орасида қоладилар. Энди улар учун фақат икки йўл бор эди. Ё Пайғамбар алайҳиссаломнинг талабларига кўниш, ёки қўрғондан чиқиб урушиш. Улар биринчи йўлни танлайдилар. Ўн кунлик қамалдан сўнг бани назирликлар Пайғамбар алйҳиссаломдан кўчиб кетишга ва гуноҳларини кечишга изн сўрайдилар. Ҳар бир киши қурол-яроғдан ташқари мол-мулкидан бир туядан юк оладиган бўлади. Сўнг Ясрибни тарк этиб, Хайбарга, баъзилари Шомга жўнаб кетадилар.

«Ҳашр» сураси яҳудийларнинг хиёнати авж олган шундай бир пайтда нозил бўлган.

Суранинг бош мавзуси – Бани Назир қабиласининг ҳолатини баён этиш. Шунинг учун ҳам, саҳобалардан Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу бу сурани «Бани Назир» сураси деб ҳам атаганлар.

Сураи карима Аллоҳни поклаб ва улуғлаб ёд этиш билан бошланади. Борлиқдаги барча нарсалар – инсон, ҳайвон, наботот, борингки, барча мавжудот Аллоҳни улуғлайди.

Сўнгра, сура мустаҳкам қўрғонлари билан фахрланиб, «Бизга ҳеч ким қўл теккиза олмайди», деб юрган яҳудийларнинг, ўзлари кутмаган ишлар бўлиб, кўчирилишларидан ҳикоя қилади. Кофирлар билан бўлган урушларда қўлга олинган ўлжаларни қандай тақсимлашнинг ҳам баёни келади. Бу ўлжаларни мискин, бечораларга бериш қатъий таъкидланади.

Пайғамбар алайҳиссаломнинг саҳобалари – муҳожирлар ва ансорийлар ҳақида ҳам бир неча оятлар келади.

Айни чоғда, яҳудийлар билан тил бириктирган хоин-мунофиқлар ҳақида ҳам оятлар бор.

Сураи каримада Ҳақ субҳанаҳу ва таоло мўминларга қўрқинчли охират кунини эслатиб, у кунда насл-насаб ҳам, мол-дунё, болачақа ҳам ҳеч бир фойда бермаслигини, яна такрор бўлса-да, таъкидлайди. Сура охирида Аллоҳ таолонинг олиймақом сифатларию гўзал исмлари зикр қилинади.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



## 1. Осмонлардагию ердаги барча нарсалар Аллоҳни поклаб ёд этди. У зот азийз ва ҳикматли Зотдир.

Оятнинг бошланишида келган, поклаб ёд этди, деб таржима қилинган «саббаҳа» сўзида бир неча маъно мужассамлашган. Жумладан, улуғлаш, поклаш ва барча нуқсонлардан холи деб ёдга олиш маънолари бор. Бу оят дунёдаги барча нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтишини таъкидламоқда. Бошқа бир оятда эса, барча нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтиши, лекин биз уларнинг тасбиҳини тушунмаслигимиз зикр қилинади.

## «Осмонлардагию ердаги барча нарсалар Аллоҳни поклаб ёд этди.»

Оятнинг охирида Аллоҳнинг азизлик (ғолиблик) ва ҳакимлик (ҳар бир ишни ҳикмат билан ҳилиш) сифати зикр ҳилинади.

#### «У зот азийз ва хикматли Зотдир.»

Келаси оятда Аллоҳнинг азизлиги ва ҳакимлигига намуна бўлган иши баён этилган. هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْمِنَ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ مِن دِيْرِهِمْ لِأُوَّلِ ٱلْحَشْرِ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخُرُجُواً وَظَنُّواْ أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ مُصُونُهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَأَنَاهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَعْتَسِبُواً وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعُبُ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِى ٱلْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأُولِي ٱلْأَبْصَلر

2. У зот, аҳли китобдан бўлган кофирларни ўз диёрларидан биринчи ҳашр учун чиқарган Зотдир. Уларни чиқар деб ўйламаган эдингиз. Ўзлари ҳам, қўрғонимиз бизни Аллоҳ(азоби)дан сақлаб қолур, деб ўйлашарди. Аллоҳ улар ўйламаган тарафдан олди ва уларнинг ҳалбига ҳўрҳинч солди. Уйларини ўз ҳўллари билан ва мўминларнинг ҳўллари билан буза бошладилар. Ибрат олинг, эй, аҳл эгалари!

Аллоҳнинг азийз — барчадан ғолиблиги ва ҳақийм — барча нарсани ҳикмат ила ҳилишини ҳуйидаги ҳолат ва ҳадисадан ҳам билиб олса булади.

## «У зот, аҳли китобдан бўлган кофирларни ўз диёрларидан биринчи ҳашр учун чиқарган Зотдир.»

Яъни, Аллоҳ таоло аҳли китобдан бўлган кофирларни — Бани Назир қабиласига мансуб яҳудийларни ўз диёрлари Ясрибдан биринчи ҳашр учун чиҳарган Зотдир. (Кейинроҳ, ҳазрати Умар розияллоҳу анҳунинг ҳалифалиҳ даврларида улар икҳинчи бор ҳашр(чиҳариш)га дучор бўлганлар.)

Эй мўминлар!

#### «Уларни чиқар деб ўйламаган эдингиз.»

Чунки, инсон ўлчови бўйича барча шарт-шароит шуни тақозо қиларди. Яҳудийлар ўзига яраша куч-қувватга, обрўга ва имкониятларга эга эдилар. Ҳеч ким уларни, яшаб турган жойларини ташлаб чиқиб кетадилар, деб ўйламас эди.

## «Ўзлари ҳам, қўрғонимиз бизни Аллоҳ(азоби)дан сақлаб қолур, деб ўйлашарди.»

Ўша бани назирлик яхудийларнинг ўзлари ҳам чиқиб кетишларини ҳеч ҳаёлларига келтирмаган эдилар. Улар, ўзларича, қўргонимиз бизни Аллоҳнинг азобидан сақлаб қолади, деб ҳомҳаёл қилишарди.

### «Аллоҳ улар ўйламаган тарафдан олди ва уларнинг қалбига қўрқинч солди.»

Яхудийлар қўргонларига ишониб, бизга ҳеч қандай ёмонлик етиши мумкин эмас деб, хотирлари жам эди. Лекин Аллоҳ таоло улар ўйламаган, хаёлларига келмаган ишни жорий этди. Қўргонлар жойида қолиб, яҳудийларнинг қалбларидан футур кетди. Аллоҳ уларнинг қалбларига қўрқинч ва ваҳима солди. Ана шунда улар,

### «Уйларини ўз қўллари билан ва мўминларнинг қўллари билан буза бошладилар».

Яҳудийлар, биз кӱчиб кетсак, бу қӱрғонлар мусулмонларга қолмасин, дея уйларини ӱзлари буза бошладилар. Мусулмонлар қамал давомида биноларга ташқаридан футур етказдилар. Оқибатда мустаҳкам қӱрғонлар вайрон бӱлди.

#### «Ибрат олинг, эй, ақл эгалари!»

Бу воқеа ақли бор ҳар бир кишига ўрнак бўларлик бир огоҳ-лантиришдир.

Демак, бандаси қанчалик хомхаёл қилмасин, Аллох таолонинг буюргани бўлади.

3. Мабодо, Аллох уларга кучишни ёзмаганда ҳам, бу дунёда уларни азоблар эди. Ва уларга охиратда дузах азоби бордур.

Мазкур яхудийлар барибир азобга гирифтор бўлишлари керак эди.

«Мабодо, Аллох уларга кўчишни ёзмаганда ҳам, бу дунёда уларни азоблар эди.»

Уларни бу дунёнинг ўзида азоблашни Аллох таолонинг Ўзи ирода қилган эди.

#### «Ва уларга охиратда дўзах азоби бордур.»

Яхудийларнинг охиратда бу дунёда қилган гуноҳ амалларига яраша жазо олиши муқаррар. Уларнинг кўчирилиши эса, нисбатан енгил азобдир.

Хўш, нимага улар бундай азобларга дучор бўлдилар? Бу саволга навбатдаги оятда жавоб келади.

4. Ундай бўлиши улар Аллоҳга ва Унинг Расулига хилоф қилганлари учундир. Кимки Аллоҳга хилоф қилса (унутмасинки), Аллоҳ азоби зўр Зотдир.

Бани Назир яхудийларининг бу дунёда ватангадолик азобига, у дунёда дўзах азобига гирифтор бўлишларига уларнинг Аллохга ва Унинг Расулига хилоф қилганлари сабабдир. Умумий қоида бўйича эса,

«Кимки Аллоҳга хилоф қилса (унутмасинки), Аллоҳ азоби зўр Зотдир».

Мана, Бани Назир яхудийлари бу қоидани унутиб, Аллоҳга хилоф қилган эдилар, кунларини кўрдилар.

Бани Назир қамали пайтида Пайғамбар алайҳиссалом фармонлари билан мусулмонлар яҳудийларнинг баъзи ҳурмо дараҳтларини кесдилар. Шунда яҳудийлар: «Эй Муҳаммад! Сен ўзинг бузғунчилиқдан қайтарар эдинг, ким шундай ишни қилса, айблардинг. Ҳурмони кесиш яҳши ишми?»—дедилар. Бу гап Пайғамбар алайҳиссаломга оғир ботди. Саҳобаи киромлар ва бу ерда ҳозир бўлган мусулмонлар ҳафа бўлишса-да, ичларида, фасод ишни қилиб қўйибмиз-ку, дея надоматлар чекишди. Шунда Аллоҳ таоло ҳақиқатни баён қилиб, қуйидаги оятни туширди:

## 5. Сизнинг хурмони кесганингиз ёки аслида тик қолдирганингиз, фақат, Аллоҳнинг изни билан ва бузғунчиларни хорлаши учун бўлди.

Аллоҳ таоло бу оятда мумин-мусулмон бандаларига хитоб қилиб, яҳудийларнинг хурмоларни кесиб ташлаш турисидаги гапларига сиқилмасликлари лозимлигини баён қилмоқда. Пайғамбаримиз алайҳиссалом бошлиқ мусулмонлар Бани Назир яҳудийлари билан булган туқнашувда бирор хурмони кесган ёки кесмай қолдирган булсалар, фақат, Аллоҳнинг изни билан ва У зот бузғунчиларни хорлаши учун булди.

Ислом шариатида уруш пайтида ҳам ўсимлик ва ҳайвонот дунёсига зарар келтириш қатъиян манъ қилинади. Бу боқий ҳукмдир. Лекин Бани Назир ҳодисасида Аллоҳ таолонинг Ўзи уларнинг баъзи ҳурмо дараҳтларини кесиб ўт қўйишга изн берган. Бизнингча, бунинг бир неча сабаблари бор.

Биринчидан, асосий мақсад уларнинг хурмоларини кесиш эмас эди. Шу туфайли ҳам дарахтларнинг кўп қисмига зарар етказилмади.

Иккинчидан, бу иш уларни қўрқитиш учун қилинди. Битта-иккита хурмоси кесилиб ўт қўйилгач, улар қўрқиб, хавотирга туша бошладилар.

Учинчидан, бу ишдан яна бир кўзланган мақсад, уларни кўчириб юбориш эди. Агар шундай қилинмаганда улар яшаб турган жойларини сира ҳам тарк этмасдилар.

Тўртинчидан, бу усул ҳозирги кунда ҳам рақибларнинг бир-бирига ишлатаёттан иқтисодий қамал услубидир.

Бешинчидан, бузғунчи қабилани хорлаш, ҳасрат-надоматта солиш йўли эди бу. Натижада, улар: «Аттанг яхши хурмо эди», деб ҳасрат чека бошлашди. Шаҳарни тарк этаёттанда, кесилмай қолган хурмоларга қараб: «Аттанг, қандай яхши хурмолар мусулмонларга қолиб кетди-я», деб яна бир бор ҳасрат қилишди.

Хуллас калом, Аллох таоло дарахтларни кесишни Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг кўнгилларига солганда, бу ишда ана шундай асосли хикматлар жам қилинган эди.

Сурага ёзилган муқаддимада, қамалнинг охирида Бани Назир қабиласи аъзолари Пайғамбар алайҳиссалом рухсатлари билан қурол-аслаҳадан мустасно бир туяга юк бўладиган мол-мулкларини олиб кўчиб кетишганини айтган эдик. Қолган мол-мулкларига нима бўлган, деган савол туғилиши табиий. Бу савол ўша пайтдаги қамал иштирокчиларида ҳам пайдо бўлган. Ғазотларда мусулмонлар куч ишлатиб, уруш қилиб, душманнинг мол-мулкига эга бўлсалар, у «ғанимат» — «ўлжа» деб аталарди. Бундай ўлжанинг бешдан тўрт қисми жангчиларга бўлиб бериларди. Қолган бир қисми эса, Аллоҳ ризолиги учун, Пайғамбар алайҳиссаломга ва ул зотнинг яқин қариндошларига, етимлар, мискинлар ва ватангадоларга тақсим қилинарди. Буни ҳамма биларди. Аммо Бани Назирнинг мол-мулки ҳеч қандай урушсиз, қийинчиликсиз қўлга ўтди. Энди нима қилиш керак? Бу саволга ҳам Аллоҳ таолонинг Ўзи қуйидаги оят орқали жавоб юборди:

6. Аллох Ўз Расулига улардан қайтариб берган нарсага сизлар от ёки туя чоптириб бормадингиз. Лекин Аллох Ўз Пайғамбарини, кимнинг устидан хоҳласа, ғолиб қилади. Аллоҳ ҳар бир нарсага қодирдир.

Бу оятда Аллох, таоло қўлга тушган мол-мулк учун мусулмонлар туя миниб, от чоптириб қийналмаганларини, бу нарсаларни Пайғамбарига Аллоҳнинг Ўзи, Ўз қудрати билангина олиб берганини эслатмоқда.

«Аллоҳ Ўз Расулига улардан қайтариб берган нарсага сизлар от ёки туя чоптириб бормадингиз.»

Бани Назир яхудийлари ҳам Мадийнаи Мунавварада яшар эдилар. Мусулмонлар улар билан юзма-юз бўлиш учун йўл юриб чарчамадилар. Шунингдек, улар билан уруш қилиб ҳам машаққат тортмадилар. Фақат, уларнинг қўрғонлари атрофига келиб турдилар, холос.

#### «Лекин Аллох Ўз Пайғамбарини кимнинг устидан хоҳласа, ғолиб қилади. Аллоҳ ҳар бир нарсага қодирдир.»

Мана, жонли мисол. Аллох Ўз Пайғамбари Муҳаммад алайҳиссаломни Бани Назирнинг устидан ғолиб қилишни хоҳлади ва ғолиб ҳам қилди. Чунки, Аллоҳ ҳар бир нарсага қодирдир.

Бани Назир устидан ғолиб қилганидек, Аллох таоло Ўз Расулини хохлаган қавм ёки халқ устидан ғолиб қила олишини таъкидлаб, урушсиз ўлжа олинган нарсаларнинг қандай тақсимланишини баён қилади.

7. Аллоҳ Ўз Расулига шаҳар-қишлоқ аҳлидан қайтариб берган нарса... Аллоҳгадир ва Унинг Расулига ва яқин қариндошларига, етимларга ва мискинларга ва кўча ўғилларигадир. Сизлардан бойларингиз орасида айланадиган нарса бўлиб қолмаслиги учун. Пайғамбар сизга нимани берса, ўшани олинглар ва нимадан қайтарса, ўшандан қайтинглар. Аллоҳдан қўрқинглар. Албатта, Аллоҳ азоби зўр Зотдир.

Араб тилида «афаа-а» феъли «қайтарди» маъносини билдиради. Аллоҳ таоло яҳудийлар қолдирган молларни «қайтарилган мол» деб номлаяпти. Аслида, мол Аллоҳники, У зот Бани Назирга берган молини энди Пайғамбарига қайтарди. Ана шундай улкан маъно билан ифодаланган «қайтарилган мол» кимларга берилади?

«Аллох Уз Расулига шаҳар-қишлоқ аҳлидан қайтариб берган нарса... Аллоҳгадир ва Унинг Расулига ва яқин қариндошларига, етимларга ва мискинларга ва кўча ўғилларигадир.»

Демак, Аллох Ўз Расулига шаҳар-қишлоқ аҳлидан қайтариб берган нарса қуйидаги тоифаларга берилади.

- 1. Аллоҳга. Яъни, Аллоҳнинг розилиги учун оммавий-диний ишларга, Исломга даъват қилиш ишига, Каъбани обод қилишга, масжидларга ва бошқа диний мақсадларга.
- 2. Пайғамбарга. Яъни, ул зот мусулмонларнинг раҳнамоси сифатида ўзларига ва аҳли аёлларига кифоя қилганича оладилар. Кейинги қисми мусулмонларнинг умумий фойдасига ишлатилади.
- 3. Яқин қариндошларига. Яъни, Пайғамбар алайҳиссаломга ҳаром қилинганидек, уларга ҳам садақалар ҳаром. Расулуллоҳнинг ўзлари

«қайтарилган мол»дан Бани Хошим ва Бани Муттолиб уруғларига берганлар.

- 4. Етимларга. Яъни, балоғат ёшига етмай отасидан ажралган болаларга.
- 5. Мискинларга. Яъни, камбағал, қийинчилик билан кун кечирадиган кишиларга.
- 6. Йўл ўғилларига. Яъни, ўз ватанидан узокда, бор-йўғидан ажралиб, юртига кета олмай юрганларга.

Мазкур тоифаларга «қайтарилган мол»нинг бўлиб берилишининг сабабини Аллох таоло зикр қилиб:

## «Сизлардан бойларингиз орасида айланадиган нарса бўлиб **қолмаслиги учун»**, дейди.

Бу қоида Ислом иқтисодидаги улкан қоидалардан биридир. Аслида, жамиятнинг моли ҳамма аъзолари орасида айланиб туриши керак. Фақат бойларнинг орасида айланадиган бўлса, мол бир гуруҳ одамлар қўлига ўтиб, жамиятнинг қолган аъзолари уларга қарам бўлиб қолади. Ўшанда бойлар нимани хоҳласа қилаверадиган, қолганлар эса уларнинг хоҳишларига бўйсунишга мажбур бўладиган ҳолат юзага келади. Ислом шахсий мулкчиликни ҳимоя қилиб, ҳурматлаш билан бир қаторда раъсулмолнинг (капиталнинг) турёнига ҳам чек қўяди. Ижтимоий адолат бўлишига даъват этади. Шунинг учун ҳам, закот фарз қилинди, судхўрлик ҳаром қилинди ва бошқа қоидалар жорий этилди.

Ушбу оятда бу улкан иқтисодий қоидадан сўнг, худди шундай улкан ижтимоий қоида ҳам зикр қилинганки, бу қоида Аллоҳ таолонинг:

## «Пайғамбар сизга нимани берса, ўшани олинглар ва нимадан қайтарса, ўшандан қайтинглар», деган сўзида ўз аксини топган.

Демак, ижтимоий қоида бўйича, шариатни фақат битта манбадан олиш керак. Исломда ўша манба Расулуллохдир. Қуръон у зотта тушган ва Ислом умматига етказилган. Уламоларимиз Расулуллох келтирган, берган нарса, деганда, асосан, суннатни назарда тутадилар. Суннат эса, у кишининг сўзлари, ишлари ва такрирларидан иборатдир. «Такрир» деб Пайғамбар алайхиссалом бир сўзни эшитиб ёки бир ишни кўриб, қайтармасдан, маъқуллаган нарсаларига айтилади.

Собит бўлган суннатта амал қилмоқлик барча мусулмонларнинг бурчидир. Суннат доимо Қуръони Карим оятларини шархлаб, баён қилиб беради. Қуръонда намоз ўқишлик фармон қилинган, лекин неча вақт ўқилиши, ракъатлар сони, қандай қилиб ўқиш лозимлиги айтилмаган. Намозга тааллуқли ҳамма масалаларни суннат баён қилган.

Қуръон закот бериш фарз эканини айтган, холос. Суннат эса, закот миқдорини белгилайди, кимлар закот бериши, кимлар олиши ва ҳоказо ҳукмларни баён қилади.

Демак, шариатдаги асл манба—Расулуллоҳнинг сўзлари, у кишига тушган Қуръони Каримдир.

Агар баъзи хукмлар Қуръонда ҳам, суннатда ҳам йўқ бўлса, демак, улар бу икки (Қуръон ва суннат) таълимот асосида мусулмонларнинг олий даражали уламолари, мужтаҳидлар бир овоздан чиҳарган ҳукмлардир. Буни, «ижмоъ» дейилади. Унда ҳам бўлмаса, аввалги ҳукмларга ҳиёслаб мужтаҳид уламолар ҳукм чиҳарадилар.

«Аллохдан қўрқинглар. Албатта, Аллох азоби зўр Зотдир.»

Шунинг учун, У зотга тақво қилмасангиз, қаттиқ азобга дучор бўласиз.

Келгуси оятда куч сарфланмасдан қўлга тушган ўлжада кимларнинг ҳақи борлигини баён қилиш давом этади.

8. Ўз диёрларидан ва мол-мулкларидан жудо қилинган фақир муҳожирларгадир. Улар Аллоҳдан фазл ва Унинг розилигини умид қиладилар. Аллоҳга ва Унинг Расулига ёрдам берадилар. Ўшандоқ кишилар содиқдирлар.

Муҳожирлар асли маккалик кишилар бўлиб, дину иймон деб она юртларини, мол-мулкларини, қариндош-уруғларини ташлаб Мадийнаи Мунавварага ҳижрат қилганлар (кўчиб ўттанлар). Шу сабабли кўплари мискин, фақирга айланган эдилар. Улар фақат Аллоҳ берадиган фазли деб ва Унинг розилигини топамиз деб, бу машаққатларга бўйин эгдилар. Қийин аҳволга қарамасдан Аллоҳнинг ишига ва Пайғамбарнинг ишига қўлларидан келган барча ёрдамларини аямадилар. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ уларни иймонларида содиқ кишилар деб мақтамоқда.

Сўнгра Аллох таоло Мадийнаи Мунавваранинг туб ахолисидан бўлган мусулмонлар—ансорларни мадх этиб қуйидаги оятни туширди:

وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُودِهِمْ حَاجَةً مِّمَا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونِ عَلَىٓ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِدٍ عَالَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِدٍ عَالَىٰ أَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ فَيْ

9. У(муҳожир)лардан аввал бу жой(Мадийна)да яшаган ва иймонга (ихлос қилганлар). Улар юртларига ҳижрат қилиб келганларни севарлар ва уларга берилган нарсаларга қалбларида ҳасад қилмаслар. Ва гар ўзларининг ҳожатлари бўлса ҳам, уларни ўзларидан устун қўярлар. Ким ўз нафсининг бахиллигидан сақланса, ундоқ кишилар, ҳа, ўшалар ютувчилардир.

Мадийналик мусулмонлар Пайғамбар алайҳиссаломга ва муҳожирларга ёрдам берганлари учун «Ансорлар» деб номланганлар. Ушбу оят ансорларнинг инсоният тарихида мисли кўрилмаган саховатларию одамгарчиликларини васф қилмоқда.

**«У**(муҳожир)**лардан аввал бу жой**(Мадийна)**да яшаган ва ий-монга** (ихлос қилганлар).»

Ансорлар Мадийнада, яъни биринчи Ислом жамоаси ташкил топган диёрда муҳожирлар келгунча ҳам яшаганлар ва Исломга, иймонга ихлос қуйганлар. Уларнинг ихлосу эътиқодлари бутун булгани учун Макка мушрикларидан азоб-уқубат чекаётган уз диндошларини Ясрибга (Мадийнага) кучишга чорлаганлар.

Шу билан бирга, ансорлар ўз шаҳарларига кўчиб келган муҳожир биродарларига доимо яхши муомалада бўлишган.

«Улар юртларига ҳижрат қилиб келганларни севарлар ва уларга берилган нарсаларга қалбларида ҳасад қилмаслар. Ва гар ўзларининг ҳожатлари бўлса ҳам, уларни ўзларидан устун қўярлар.»

Агар Пайғамбар алайҳиссалом «қайтарилган мол»дан муҳожирларга бериб, уларга бермасалар ҳам, ансорлар заррача гина қилмаганлар. Ҳасад нималигини билишмаган.

Ансорлар муҳожир биродарларини устун қуйиб, узларига жуда керак булиб турган нарсаларини ҳам уларга берганлар. Масалан, уйларининг ярмини, асбоб-анжомларини, мол-мулкларини ва бош-қа ҳамма керакли нарсаларини. Ҳатто, муҳожирлар Расулуллоҳга: «Ё Расулуллоҳ, буларга уҳшаганларни ҳеч курмаганмиз, оз булса, бизга берадилар, куп булса, сероб қиладилар. Етарли маийшатнинг кифоясини қилишяпти, фароғатга бизни шерик қилишяпти. Ҳатто, ажрнинг ҳаммасини булар эгаллаб олмасалар», дея арз қилишган. Шунда Пайғамбар алайҳиссалом: «Йуқт-э, уларга ташаккур айтиб, ҳақларига дуо қилиб турсангиз, ундай булмайди, иншоаллоҳ», деганлар.

Ансорийлар ҳақида Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда бундай дейилади: «Пайғамбар алайҳиссалом ансорларни чақириб, уларга Баҳрайнни (шу номдаги ҳозирги диёрни) бермоқчи эканликларини айттанларида, ансорлар, муҳожир биродарларимизга ҳам ҳудди шунга ўхшаш жойни бермасангиз, бизга бунинг кераги йўқ, дедилар».

Аллоҳ таоло, ҳасадгўй эмаслар, деб ансорларни мадҳ этяпти. Аллоҳ бировга берган неъматга ҳасад қилмаслик ҳам улкан фазилат эканини билиб қўймоҳ лозим. Ансорлар ана шундай улкан фазилатга эга эдилар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал улкан саҳобий Анас ибн Молик розияллоҳу анҳудан ривоят қиладилар: «Пайғамбар алайҳиссалом билан ўтирган эдик. У киши: «Ҳозир ҳузурингизга жаннатий киши келади», дедилар. Таҳорат суви соҳолларидан оҳиб турган бир ансорий киши кириб келдилар. Кавушларини чап қўлларига ушлаб олган эканлар. Эртасига Пайғамбар алайҳиссалом ҳудди шу гапни яна ҳайтардилар. Яна кечаги киши ўша ҳолатида кириб келди. Учинчи куни яна ҳудди шу ҳолат такрорланди. (Мажлис тутаб) Пайғамбар алайҳиссалом туриб кетганларидан сўнг, Абдуллоҳ ибн Амир ибн Осс ҳалиги ансорийга эргашди ва «Отам билан айтишиб ҳолиб, уйга уч кун кирмасликка ҳасам ичган эдим, уч кун сизникида турсам, майлими?»—деди. Ҳалиги киши розилик билдирдилар. Кейинчалик Абдуллоҳ ўша уч кун ҳандай кечганини бундай ҳикоя ҳилиб берган.

«Уникида уч кун ётдим. Кечаси ҳеч ортиқча ибодат қилганини кўрмадим. Фақат, у ёнбошдан бу ёнбошга ағдарилганда Аллоҳнинг зикрини қилар ва такбир айтар эди, холос. Сўнг бомдод намозига турарди. Уч кун давомида ундан фақат яхши сўз эшитдим. Лекин ҳайрон бўлдим, жаннатий бўлишликка шу амалларнинг ўзи наҳот етса, деб юборишимга сал қолди. Унга қараб:

«Эй, Аллоҳнинг бандаси, отам иккимизнинг ўртамизда ҳеч қандай гап ўттани йўқ. Лекин Расулуллоҳнинг уч маротаба, ҳозир ҳузурингизга жаннатий киши келади, деганларини эшитдим. Уч марта ҳам сен кириб келдинг. Сен билан яшаб, амалингни ўрганиб, сенга эргашмоҳчи бўлган эдим. Ҳеч бир катта амал ҳилганингни кўрмадим. Расулуллоҳ айттан мартабага сени нима эриштирди?»—дедим. У:

«Ўзинг кўргандан ўзга ҳеч бир амалим йўқ», деб жавоб қилди. Жўнаб кетаётганимда мени ёнига чорлаб, яна такрорлади:

«Ўзинг кўргандан ўзга бир амалим йўқ. Лекин менинг қалбимда бирорта мусулмонга нисбатан алдамчилик йўқ. Бирор кишига Аллох яхшилик берса, ҳасад ҳам қилмайман», деди. Мен:

«Сени олий мартабага эриштирган нарса шу экан, унга тоқат ила амал қилиш ҳам қийин», дедим.

Аллоҳ таоло юқоридаги ояти каримада бахиллиқдан сақланиш ҳам олий Исломий фазилат эканлигини таъкидлаяпти. Чунки, бахиллик мўмин кишига ҳеч тўғри келмайди. Шунинг учун ҳам, Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом ўз ҳадисларида: «Бахиллик ва иймон банданинг ҳалбида абадул-абад жам бўлмайди», деганлар.

Энди келадиган оятда эса, аввалги мусулмонлардан кейин келадиган мусулмон авлодларнинг мухим сифатларидан бири зикр қилинади.

10. Улардан кейин келганлар: «Эй Роббимиз, бизни ва биздан аввал иймон билан ўтган биродарларимизни магфират қилгин, қалбимизда иймон келтирганларга нафрат (пайдо) қилмагин. Эй Роббимиз, албатта, Сен шафқатли ва мехрибонсан», дерлар.

Яъни, муҳожирлар ва ансорийлардан кейин келган муминлар авлоддан-авлодга мана шундай илтижо қилиб утадилар.

Бу ояти каримада Ислом умматининг аввали билан охирини боглаб турувчи ип намоён бўлмоқда. Кейин келган мусулмон авлоди, ким бўлишидан қатъиназар, ўзидан аввал вафот этиб кетганларни яхшилик билан эслаб, уларнинг ҳақига ҳайрли дуолар қиладилар. Ўлганларни сўкиш, уларни хорлаш мусулмонларга муносиб иш эмас.

«Улардан кейин келганлар: «Эй Роббимиз, бизни ва биздан аввал иймон билан ўтган биродарларимизни магфират қилгин...»

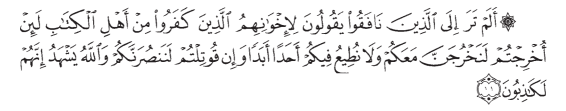
Шу билан бирга, тирикларга нисбатан ҳам мўмин кишининг қалбида ҳеч қандай адоват, ҳасад бўлмаслиги зарур.

«...қалбимизда иймон келтирганларга нафрат (пайдо) қилмагин. Эй Роббимиз, албатта, Сен шафқатли ва мехрибонсан», дерлар.»

Демак, Ислом умматининг ўлигию, тириги, аввалию охири бир хилда эъзозга лойикдир.

Сўнгра Қуръони Карим яна мунофиқлар билан яхудийлар ўртасидаги келишувни ва яхудийлар қандоқ қилиб ахдни бузганликларини баён қилади.

Эй Мухаммад!



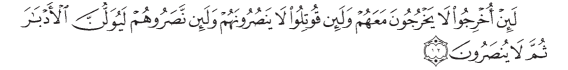
11. Нифоқ қилганларнинг аҳли китобдан бўлган ўз биродарларига: «Агар сизлар (диёрларингиздан) қувилсангиз, биз ҳам сизлар билан кетамиз, сизни қуйиб ҳеч қачон ҳеч кимга итоат қилмасмиз ва мабодо сизларга уруш қилинса, албатта ёрдам берурмиз», дейишларини курмайсанми?

Ояти каримадаги «кўрмайсанми?» хитоби «кўриб турибсан-ку», «билиб турибсан-ку» маъносидадир.

«Нифоқ қилганлар»дан мурод сиртида мусулмонлик даъвосида-ю, ичида Исломга душманлик қилувчи, сирти бошқа, ичи бошқа кишилардир. Пайғамбар алайҳиссалом Мадийнаи Мунавварага ҳижрат қилиб келганларидан сўнг баъзи кишилар «Исломга кирдик», деб намоз ўқиб, рўза тутиб, мусулмончилик амалларини қилиб юраверишган-у, лекин ичлари қора бўлган, иймонлари ҳақиқий бўлмаган, балки Исломга душманлик қилганлар.

Ўшалар аҳли китоб бўлмиш яҳудий қабиласига (Бани Назирга) келиб: «Муҳаммаддан қўрқманглар, биз сизлар билан биргамиз. Мабодо, ўз юртларингдан чиқиб кетишга мажбур бўлсаларингиз, биз ҳам сизга қўшилиб чиқиб кетамиз. Агар Муҳаммад сизга қарши уруш қиладиган бўлса, биз сизларга ёрдам берамиз», дейишган. Албатта, бу гап-сўзлар жуда ҳам маҳфий тарзда бўлган. Лекин Аллоҳ таоло уларнинг сирини фош қилиб, ушбу оятларни туширди. Кофирларга ёрдам бераёттан янги тоифа—мунофикларнинг сирини фош қилди, уларни «кофирларнинг биродарлари» деб атади. Шу билан бирга, Аллоҳ таоло мунофикларнинг яҳудийларга бераёттан ваъдалари ёлғон эканлигини таъкидлаб, Ўзи гувоҳлик берди.

Сўнгра Қуръони Карим мунофиклар яхудийларга берган ваъдаларига тез орада хиёнат қилишлари тўгрисида хабар бериб, бундай дейди:



12. Албатта, агар у(яхудий)лар чиқарилсалар, (мунофиқлар) улар билан бирга чиқмаслар. Ва, албатта, агар у(яхудий)ларга (қарши) уруш қилинса, (мунофиқлар) ёрдам бермаслар. Борди-ю, ёрдам берганларида ҳам, ортларига қараб қочарлар ва улар ёрдамсиз қоларлар.

Бу ояти карима ғойибдан хабар бўлиб, у тушгандан кейин ҳеч қанча вақт ўтмай шу хабарни тасдиқловчи ҳодисалар рўй берган. Пайғамбар алайҳиссалом яҳудийларни шаҳардан чиқариб юбордилар, лекин мунофиқлар уларга қўшилиб чиқиб кетмадилар.

«Албатта, агар у(яҳудий)лар чиқарилсалар, (мунофиқлар) улар билан бирга чиқмаслар.»

Яҳудийларга қарши уруш қилдилар, мунофиқлар эса ваъдаларини бажармадилар—яҳудийларга ёрдам бермадилар.

«Ва, албатта, агар у(яхудий)ларга (қарши) уруш қилинса, (мунофиклар) ёрдам бермаслар. Борди-ю, ёрдам берганларида ҳам, ортларига қараб қочарлар ва улар ёрдамсиз қоларлар.»

Аллоҳ таолонинг, мунофиқлар ёлғончидирлар, деб берган гувоҳлиги рост чиқди. Улар ишончли ваъда берган бўлишларига қарамасдан, ўз дўстларини ёрдамсиз қолдирдилар.

Келаси оятда Аллоҳ таоло мунофиқлар билан уларнинг аҳли китоб биродарларининг ҳақиқий башараларини яна фош этаверади. Эй муминлар!

### 13. Албатта, уларнинг қалбларига Аллохдан кўра сизлар кўпроқ қўрқинчли туюласизлар. Чунки, улар яхши англамайдиган қавмдир.

Ҳақиқатан, мунофиқу кофирлар Аллоҳдан кўра мўмин-мусул-монлардан кўпроқ қўрқадилар. Агар Аллоҳнинг Ўзидангина қўрққан-ларида эди, мунофиқ ҳам, кофир ҳам бўлмас эдилар. Нимага улар Аллоҳдан қўрқмай, бандадан қўрқадилар?

#### «Чунки, улар яхши англамайдиган қавмдир.»

Чунки, улар Аллохнинг улуғлигини тушуниб етмаганлар.

Қуръони Карим Ислом душманларининг асл башараларини фош этишда давом этади:

Эй мўминлар! Яхудийлар ва мунофиклар

14. Сизларга қарши уюшиб, очиқ уруш қила олмаслар, балки қўрғон билан ўралган қишлоқларда ёки деворлар ортига бекиниб олиб уруш қилурлар. Ўз ораларида адоватлари шиддатли. Уларни бир деб ўйлайсан. Ҳолбуки, қалблари тарқоқдир. Бу ҳол уларнинг ақл юритмайдиган қавм эканликларидандир.

Яъни, мунофиқлар ва яҳудийлар қўрқоқ бўлганлари учун, мусулмонларга қарши юзма-юз туриб уруша олмайдилар.

«Сизларга қарши уюшиб, очиқ уруш қила олмаслар...»

Балки қочиб-писиб, деворлар ортидан туриб урушадилар.

«...балки қўрғон билан ўралган қишлоқларда ёки деворлар ортига бекиниб олиб уруш қилурлар.»

Сиртдан кўрсанг, улар иттифоқ, бирдам, ҳамкор бўлиб кўринадилар.

Аслида эса, қалблари тарқоқ, ораларида ихтилоф томир отган.

«Ўз ораларида адоватлари шиддатли. Уларни бир деб ўйлайсан. Холбуки, қалблари тарқоқдир.»

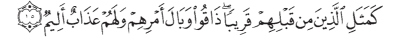
Ушбу ҳақиқат мунофиқлар ва яҳудийларга қарши ўтган барча урушларда ўз исботини топган.

Бу умумий қоида бўлиб, барча замон, барча макон ва барча миллатларга ҳам тегишлидир. Яъни, аъзолари тарқоқ бўлган ҳар бир қавм ва миллат доимо мағлубиятта учрайди. Табиийки, ихтилофлар туфайли истаклар, мақсадлар, фирқалар ва шиорлар кўпаяди. Бу эса, ҳар бир миллатни ҳалокатта олиб боради. Ҳар бир миллат ўз фарзандларининг бирлиги, иттифоклиги ва мақсадларининг бирлиги туфайлигина кучли бўлади. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло ояти кариманинг охирида:

«Бу ҳол уларнинг ақл юритмайдиган қавм эканликларидандир», дейди.

Демак, мағлубиятта олиб келадиган ихтилофлар, уруш-жанжаллар халқнинг сиёсий хомлигидан, ўзига нима фойдаю нима зарар эканлигини англаб етмаганидан келиб чиқади.

Бани Назир қабиласининг бошига тушган кун янгилик эмас. Балки аввал ҳам кофирлиги, осийлиги учун азобга дучор бўлганлар ўтган. Яъни:



15. Бу, худди, яқинда ўз қилмишларининг оқибатини татиб кўрганларга ўхшашдир. Ва уларга (охиратда) аламли азоблар бор.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло Мадийнада яшаб ўтган бошқа бир яҳудий қабиласи, Бани Қайнуқоъ воқеасига ишора қилмоқда.

Бани Қайнуқоъ воқеаси Бадр урушидан кейин бўлиб ўттан. Расулуллох алайхиссалом у қабила билан ахднома тузган эдилар. Мусулмонларнинг Бадр урушида мушриклардан ғолиб келиши яхудийларга ёқмади. Бу улкан ғалабага ҳасад қилдилар ва Мадийнада мусулмонларнинг обрўйи ортиб, ўзларининг обрўлари пасайишидан қўрқдилар. Бани Қайнуқоъ қабиласи Пайғамбар алайхиссаломга

қарши уюштираётган фитна ҳақида хабар келди. Ул зот яҳудийларга аҳдномани эслатдилар ва оқибати ёмон бўлишини таъкидладилар. Улар қўполлик билан танқид аралаш жавоб бердилар: «Эй Муҳаммад! Бизни ўз қавминг деб ўйлаяпсанми?! Урушни билмайдиган қавм устидан қозонган ғалабангдан кеккайма! Аллоҳга қасамки, биз сенга қарши урушсак, кимлигимизни кўрсатиб қўямиз!» — дейишди.

Бани Қайнуқоъ қабиласи турли фитналарни қўзғай бошлади. Бозорда бир муслима аёлни ҳақорат қилишгандан сўнг, улар билан мусулмонлар орасида уруш бўлди.

Пайғамбар алайҳиссалом уларни бир муддат қамал қилиб турдилар. Охирида Қайнуқоъ аҳли Мадийна Мунавварадан кўчиб, ўзлари билан молу мулкларини олиб, қурол-аслаҳани қолдириб, Шомга кетадиган бўлишди.

Демак, биз кўриб ўтган ояти каримада Бани Назир аҳли ҳам хиёнат, исён туфайли худди Бани Қайнуқоъ аҳли улардан аввал тушган ҳолатта тушганлари эслатилмоқда.

Келгуси оятда уларнинг мунофиклар гапига кириб алданиб, азобга дучор бўлишлари игвога учган инсоннинг шайтон гапига кириб, куфр кетиб, оқибати вой бўлганига ўхшатилади.

- 16. Бу, худди, шайтон инсонга, кофир бўл, деган пайтга ўхшайдир. У куфр келтирганда эса, сен билан менинг ишим йўқ, мен оламлар Роббиси — Аллоҳдан қўрқаман, деди.
- 17. Бас, уларнинг оқибатлари бир албатта, икковлари ҳам дўзахда бўлурлар, у ерда абадий қолурлар. Ва бу золимларнинг жазосидир.

Аллоҳ таоло ушбу икки оятда Бани Назир яҳудийларини шайтоннинг иғвосига учган хатокорга ва уларнинг мунофиқ дўстларини шайтонга ўхшатмоқда.

- **«Бу, худди, шайтон инсонга, кофир бўл, деган пайтга ўхшайди.»** Яъни, Бани Назир яхудийларининг ва уларнинг мунофик дўстларининг холи, худди, шайтон инсонга, кофир бўл, деган пайтга ўхшайди.
- «У куфр келтирганда эса, сен билан менинг ишим йўқ, мен оламлар Роббиси Аллоҳдан қўрқаман, деди.»

Ўша инсон шайтоннинг иғвосига учиб куфр келтирди. Кейин иши чатоқ бўлиб қолганда унга ёрдам ваъда қилган шайтон, сен билан менинг ишим йўқ, мен оламлар Роббиси—Аллохдан қўрқаман, деди.

Худди шунга ўхшаш, мунофиклар ҳам Бани Назир яхудийларига: «Муҳаммаддан қўрқманглар, биз сизлар билан биргамиз. Мабодо, ўз юртларингдан чиқиб кетишга мажбур бўлсаларингиз, биз ҳам сизга қўшилиб чиқиб кетамиз. Агар Муҳаммад сизга қарши уруш қиладиган бўлса, биз сизларга ёрдам берамиз», деб иғво қилдилар. Яҳудийлар уларнинг иғвосига учиб, Пайғамбаримиз алайҳиссалом бошлиқ мусулмонларга қарши чиқдилар. Яҳудийлар қамал қилинганларида, чиқариб юборилишга ҳукм қилинганларида мунофиклар уларга бирор оғиз тасалли сўзи айтишга ҳам ярамадилар.

### «Бас, уларнинг оқибатлари бир – албатта, икковлари ҳам дузахда булурлар, у ерда абадий қолурлар.»

Шайтон ҳам, унинг иғвосига учган кофир ҳам, ҳа, уларнинг ик-ковлари ҳам дўзахда бўладилар, у ерда абадий қоладилар.

Худди шунингдек, яҳудийлар ҳам, мунофиқлар ҳам, ҳа, уларнинг икковлари ҳам дўзаҳда бўладилар, у ерда абадий қоладилар.

#### «Ва бу золимларнинг жазосидир.»

Ким золим бўлса, шу жазога гирифтор бўлаверади.

Бани Назир қабиласи қиссаси ушбу жонли мисол билан хотима топади.

Энди Қуръони Карим мўмин-мусулмонларга мунофиқ ва кофирларга ўхшамасдан, Аллоҳга тақво этишни ва охират учун яхши амаллар қилишни буюради:



## 18. Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳга тақво қилинглар! Ҳар ким эрталик кун учун нима қилганига назар солсин. Аллоҳга тақво қилинглар! Албатта, Аллоҳ нима қилаёттанингиздан хабардордир.

Ушбу оятда Аллоҳ таоло мўминларга яна улар учун маҳбуб бўлган нидо билан мурожаат қилиб, уларни Ўзига тақво қилишга чақирмоқда.

#### «Эй, иймон келтирганлар! Аллохга такво килинглар!»

Аллоҳга тақво қилиш ундан қўрқишдир. Аллоҳдан қўрқиш эса, гуноҳ ишларни тарк этишлик билан ва савоб ишларни кўплаб бажариш билан бўлади. Халқимизда, айниқса, Ислом динини бир томонлама талқин қилувчиларда тақводорлик тўгрисида нотўгри тушунча шаклланган. Аксарилар тақвони таркидунё қилиш, қоронги хонага кириб зикру ибодат билан машгул бўлиш деб тушунадилар. Аслида, «тақво» сўзи «сақланмоқ», «эҳтиёт бўлмоқ» маъноларини англатади. Ҳазрати Умар розияллоҳу анҳудан, тақво нима, деб сўралганда, араблар сертикон майдондан ялангоёқ бўлиб, тикондан сақланиб ўтиб

кетишни «тақво» деб атайдилар, деганлар. Ҳаётда гунох ишлар ҳам худди тиконларга ўхшайди, ким улардан эҳтиёт бўлмаса, озор чекади, улардан сақланиб юрган киши эса, тақво қилган бўлади. Оқибатда тақво инсон қалбидаги ҳолатта айланади. Бу ҳолат қалбни ҳассос қилиб, ҳар доим Аллоҳнинг сезгиси билан яшайдиган қилиб қўяди.

#### «Хар ким эрталик кун учун нима қилганига назар солсин.»

«Эрталик кун»дан мурод — қиёмат. Қиёмат нисбатан жуда яқин вақт, шунинг учун ҳам, у «эрта» дейилади. Демак, ҳар бир инсон қиёмат куни учун нима иш қилганини ўйлаб қўйиши керак. Албатта, қиёмат куни мол-дунё, мансаб, ҳасаб-насаб, ёр-дўст ёрдам бера олмайди, балки иймон, Ислом ва қилинган яхши амаллари ёрдам беради. Шунинг учун, ҳар бир одам қиёматта тайёргарлигини кўриб қўйиши керак.

Оятнинг охирида Аллох таоло яна бир бор таквога буюради.

### «Аллоҳга тақво қилинглар! Албатта, Аллоҳ нима қилаётганингиздан хабардордир.»

Бу таъкид такво нихоятда ахамиятли эканини билдиради.

Шу билан бирга, ким тақво қилаёттани ва ким қилмаёттанини Аллох таоло билиб туриши ҳам таъкидланмоқда.

Келаси оятда ҳам Аллоҳнинг мўминларга ҳилаётган хитоби давом этади.

### 19. Аллоҳни унутганларга ўхшаган бўлманглар. У зот уларга ўз шахсларини унуттирди. Ундоқ кишилар фосиқдирлар.

Аллоҳни унуттан одам бу дунёда уни олий мақом билан боғлаб турувчи алоқани йўқотади. Уни бошқа жонзотлардан ажратиб турадиган олий мақсаддан маҳрум бўлади. Ва ниҳоят, ўзининг инсонлигини унутади. Бинобарин, эртага — қиёмат кунига тайёргарлик кўришни эсдан чиқаради ва оқибати ёмон бўлади.

Демак, одамлар иккига бўлинар экан. Биринчи тоифа—Аллоҳга тақво қилганлар. Иккинчи тоифа—Аллоҳни унутганлар. Бу икки тоифанинг бири жаннатий бўлса, иккинчиси дўзахий бўлади. Шулар ҳаҳида келгуси оят сўз юритади:

20. Олов эгалари ва жаннат эгалари тенг эмаслар. Жаннат эгалари ютуққа эришганлардир.

Яъни, дўзахийлар ва жаннатийларнинг йўллари бошқа, ишлари бошқа, фикрлари бошқа ва нихоят, борадиган жойлари ҳам бошқа. Улар ҳеч қачон тенг бўлмаслар.

21. Агар ушбу Қуръонни тоққа туширганимизда эди, унинг Аллохдан қўрққанидан титраб-қақшаб, парчаланиб кетганини кўрар эдинг. Ушбу мисолларни одамларга келтирурмиз, шоядки, улар фикр юритсалар.

Ушбу ояти карима Қуръони Каримнинг улуғлигини, уни тинглаган, ўқиган, унинг таълимотлари ила танишган шахснинг қалби албатта юмшаши лозимлигини таъкидлайди. Бу ҳақиқат сиз билан бизга янада тушунарлироқ, кўз ўнгимизда янада яққол намоён бўлиши учун Аллоҳ таоло тоғни мисол келтиради.

«Агар ушбу Қуръонни тоққа туширганимизда эди, унинг Аллохдан қурққанидан титраб-қақшаб, парчаланиб кетганини курар эдинг.»

Кўз ўнгимизда, онгимизда тоғ дунёдаги энг салобатли, мустаҳ-кам, унча-мунчага ўзгармайдиган нарса. Мана шу тоғнинг ақли бўлсаю, унга Қуръон оятлари туширилса, сўзларнинг улуғлигидан, улардаги оламшумул маънолардан қўрқиб, парчаланиб кетиши таъкидланяпти. Демак, Қуръони Каримни эшиттан, унинг чақириғи қулоғига етган бўлса ҳам, қуръоний йўлга тушмаган кишиларнинг қалби тоғу тошлардан ҳам қаттиқ экан. Тош қалбли кишидан эса ҳеч қачон яхшилик чиқмайди.

«Ушбу мисолларни одамларга келтирурмиз, шоядки, улар фикр юритсалар.»

Суранинг охирида Аллоҳ таолонинг исмларидан баъзиларининг зикри келади. Бу худди Қуръони Карим кишилар қалбига жойлаштирадиган асарлардан биридир.



22. У Аллох Ундан ўзга илох йўқ Зотдир. У ғойибни ҳам, ошкорни ҳам билувчидир. У мехрибон ва раҳимлидир.

Ушбу оятдан маълум бўладики, эътиқод ва ибодат фақат ягона Аллоҳнинг Ўзига бўлмоғи керак. Барча қалблар фақат Унгагина тал-

пиниши лозим. Аллоҳ таоло шундоқ Зотки, сиз билан биз билган ва билмаган барча нарсаларни билади. Осмонлару ерда Аллоҳ билмаган нарса йўқ, демак, Унга ибодат қилиш керак.

Аллох таолонинг мехрибонлик ва рахимлилик сифатлари ҳақида аввал сўз юритганимиз боис, ҳозир такрорлаб ўтирмаймиз.

23. У Аллох Ундан ўзга илох йўқ Зотдир. У — Малик, У — Қуддус, У — Салом, У — Муъмин, У — Мухаймин, У — Азийз, У — Жаббор, У — Мутакаббирдир. Аллох улар ширк келтираётган нарсалардан покдир.

Аввалги оят каби бу ояти карима ҳам Аллоҳ ваҳдониятининг исботи ила бошланган ва унинг бир неча исмларини эслатмоқда, жумладан:

Малик — ҳақиқий эгадир, Ундан ўзга эга йўқ. Шунинг учун, бандалар фақат Унга қул бўладилар. Ҳеч вақтда бир қулга икки хўжа бўлмайди. Шунинг учун, инсонлар ўзларига ўхшаган инсонларга эмас, балки ягона яратганга, ҳақиқий эгага қул бўлишлари лозим.

Қуддус – барча айблардан холи, нолойиқ сифатлардан пок. Мутлақ муқаддаслик ва мутлақ поклик Аллоҳ таолонинг Ўзигагина хосдир.

Салом—нуқсонлардан саломат, шунингдек, тинчлик-хотиржамлик ва роҳат берувчи Зот. Аллоҳ таоло «Салом» сифати ила бандаларга тинчлик, омонлик, хотиржамлик ато қилади.

Муъмин – иймон ва омонликни берувчи.

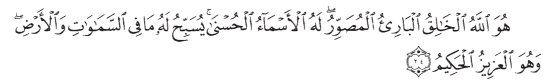
Муҳаймин—ҳамма нарсани қамраб олувчи, яъни, Аллоҳ таоло бандаларнинг барча ҳолатларининг гувоҳи бўлиб туради, Ундан ҳеч нарса маҳфий қолмайди.

Азийз – барчанинг устидан голиб.

Жаббор—олий қадар, улуғ, Унинг олдида ўзгалар ўзини хор тутали.

Мутакаббир – кибриёси ва улуглиги муболагали Зот.

Ушбу баркамоллик сифатларига эга бўлган айбсиз Зот мушрикларнинг Унга ширк келтиришидан ҳам покдир.



24. У Аллох – Холиқ, Бориъ, Мусоввирдур. Барча гўзал исмлар Уникидир. Осмонлару ердаги барча нарсалар Уни поклаб ёд этадилар. Яна У – Азийз ва Хакиймдир.

Суранинг бу сўнгги оятида Аллоҳнинг яна бир неча сифати ҳаҳида сўз боряпти. Хусусан:

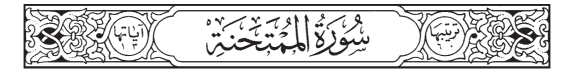
Холиқ – яратувчи.

Бориъ-йўқдан бор қилувчи.

Мусоввир – махлуқотларнинг сувратини шакллантирувчи Зот.

Дунёдаги барча чиройли исмлар Аллоҳникидир. Ҳадиси шарифда Аллоҳ таолонинг тўқсон тўққизта чиройли исми зикр қилинган. Осмонда бўлсин, ерда бўлсин, дунёдаги барча нарсалар Аллоҳ таолони поклаб ёд этади, лекин биз уларнинг тасбиҳини тушунмаймиз. У Аллоҳ голибдир ва ҳакийм—барча ишларни ҳикмат билан қилувчи Зотдир.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Маъқал ибн Ясардан ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом: «Кимки тонг чоғида уч марта «Аъуузу биллаҳис-самийъул алийм минаш шайтонир рожийм» деса ва «Ҳашр» сурасининг уч оятини ўқиса Аллоҳ таоло саловот айтадиган етмиш минг фариштани унга вакил қилиб қўяди. Агар ўша куни вафот этса, шаҳид кетади. Кимки кеч кирганда ўқиса, ҳудди ўша мартабага эришади», деб марҳамат қилганлар.



#### МУМТАХАНА СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 13 оятдан иборат.

«Мумтахина»нинг маъноси имтихон қилувчи аёлдир. Сура ичида, мўмин бўлдим, деб келган аёлларнинг иймонини имтихон қилиб кўришга буйруқ бор.

Баъзи ривоятларда бу сура «Мумтаҳана» деб ҳам ном олгани айтилган. У ҳолда «имтиҳон қилинган аёл» маъносини англатади.

Мадийнада нозил бўлган бошқа суралар каби бу сура ҳам шариат ҳукмлари ҳақида сўз юритади. Суранинг асосий мавзуи Аллоҳ учун яхши кўриш ва Аллоҳ учун ёмон кўришдир. Чунки, иймонли киши бировга муҳаббат қўйса, Аллоҳ учун қўяди. Ва, аксинча, бировни ёқтирмаса, Аллоҳ учун ёқтирмайди.

Суранинг бошланишида мўминларга озор берганларни—Аллоҳнинг душманларини дўст тутмаслик ҳақида сўз кетади. Сўнгра, қариндошлик, наслу насаб ва дўст-биродарлик қиёмат кунида ҳеч қандай фойда бермаслиги, балки фақат иймон ва яхши амалларгина манфаат беришлиги эслатиб ўтилади.

Ундан кейин, Иброҳим алайҳиссалом ва у зотта эргашган мўминларнинг ўз қавмларидан юз ўгириб, иймонларини сақлашга ҳаракат қилганликлари сиз билан бизга ўрнак бўлиши учун эслатма қилиб келтирилади.

Сўнгра, мўминларга душманлик қилмаган, уларга қарши уруш қилмаган ғайридинлар тўғрисидаги ҳукм ва мўминларга озор бериб уларга қарши уруш қилган ғайридинлар тўғрисидаги ҳукм зикр қилинади.

Шунингдек, сурада ҳижрат қилиб келган аёлларни имтиҳон қилиб, иймонлари собит бўлса, уларни кофирларга қайтармасликнинг баёни келади. Сўнг, аёлларнинг Расули Акрамга байъат (аҳдномалари) ҳукми ва унинг шартлари ҳақида сўз кетади. Ва ниҳоят, суранинг охирида яна такрор, кофирларни дўст тутмаслик ҳақида оятлар келади.

Сураи карима оятларини яхшироқ англаб етиш учун мазкур оятлар нозил бўлган даврдаги сиёсий, ижтимоий ва рухий холатларни яхши тушунмоқ керак бўлади.

Хижратдан сўнг, Мадийнаи Мунавварада алохида Ислом жамияти шаклланиб, мусулмонлар бошқалардан ажраб, ўзларига хос қоида-қонунлар асосида яшай бошладилар. Албатта, янги жамият ўзининг шаклланиш жараёнида турли тўсиқларга дуч келади. Бу ерда ҳам янги-янги муаммолар пайдо бўлади. Масалан, кимни дўст, кимни душман тутиш керак, бошқа диндагилар билан алоқалар қандай бўлади, айниқса, аёллар масаласига қандай ёндошмоқ керак, эркаклар хусусида тузилган шартномага аёллар ҳам қўшиладими ёки уларга хос муомала қилинадими, каби саволларга ушбу сураи каримада жавоб топамиз. Суранинг аввалги оятларининг нозил бўлиши сабаби ҳақидаги ривоят ҳам юқоридаги фикрни тасдиқлайди.

Хотиб ибн Аби Балтаъа исмли киши Маккадан Мадийнага кўчиб келганди. У сахобий Бадр уруши иштирокчиларидан эди. Маккада унинг бола-чақаси ва мол-дунёси қолганди. Ўзи қурайш қабиласидан бўлмай, уларга дўст тутинганлардан эди. Қурайш қабиласи ахдномани бузгандан сўнг Расулуллох Маккани фатх этишга ахд килдилар ва мусулмонларни ғазотта тайёргарлик кўришга буюрдилар. Ўша пайтда у зот «Э бор худоё, бизнинг хабаримизни улардан беркитгин», деб дуо хам қилдилар. Қотиб ибн Аби Балтаъа Пайғамбар алайхиссаломнинг ғазотта қасд қилганликлари ҳақида хат ёзиб, бир аёл киши орқали қурайш қабиласига юборди. Аллох таоло Пайғамбаримиз алайхиссаломнинг дуоларини қабул айлаб, бунинг хабарини у зотга билдирди. Пайғамбар алайхиссалом ҳазрати Али, Зубайр ибн Авом ва Миқдодни чақириб, тезда йўлга отланинглар, сизларга бир бог дуч келади, у ердан бир аёлни топасизлар, унда хат бор, ўша хатни олиб қайтинглар, дедилар. Учовлон от чоптириб боққа етиб бориб, аёл кишини топишди ва, хатни чиқар, дейишди. Аёл, менда хат йўқ, деди. Шунда учовлон хатни қидириб бўлса ҳам топишларини ишора қилиб: «Ё хатни чиқарасан, ё кийимларингни ечасан!» — дейишди.

Аёл ночор қолгач, соч турмаклари орасидан хатни чиқариб берди. Учовлари хатни олиб, Пайғамбар алайҳиссалом ҳузурларига олиб боришди. Қарашса, Ҳотибнинг мушрикларга ёзган хати экан.

Пайғамбар алайхиссалом:

«Эй, Хотиб, бу нима?» – дедилар.

Шунда Хотиб:

«Илтимос, шошилманг, мен сизнинг ғолиб келишингизни яхши билардим. Мен Қурайш аъзоси эмасман, бошқа муҳожирларнинг Маккадаги қариндошларини ҳимоя қиладиган кишилари бор, мен ҳам насабдан бўлмаса-да, бирор йўл билан Маккадаги яқинларимни ҳимоя қилиш йўлини ўйлаган эдим. Буни кофирлигим учун ёки диндан қайтиб, муртад бўлганим учун қилганим йўқ», деди.

Пайғамбар алайҳиссалом, тўғри айтдинг, деб уни кечирдилар. Ана ўшанда Аллоҳ «Мумтаҳана» сурасининг аввалги оятларини тушириб, бу масаладаги ўз ҳукмларини баён қилди.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَودَّةِ وَقَدْ كَفَرُواْ بِمَا جَآءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ يُحُرِّجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُوَمِّنُواْ بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدًا فِي سَبِيلِي وَآئِغَاءَ مَرْضَاتِيْ تُشِرُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَودَّةِ وَأَنَا أَعُلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَا يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ فَيَ

1. Эй, иймон келтирганлар! Агар Менинг йўлимда жиҳод қилиб ва розилигимни сўраб чиққан бўлсангиз, Менинг душманларимни ва ўзингизнинг душманларингизни дўст тутманглар. Сизлар уларга дўстлик қиласизлар, улар бўлса, сизларга келган ҳаққа куфр келтирурлар. Роббингиз бўлмиш Аллоҳга иймон келтирганингиз учун, Пайғамбарни ва сизни ҳайдаб чиқарурлар. Сиз уларга дўстлик қилиб сир айтурсиз. Ҳолбуки, Мен нимани махфий тутганингизнию нимани ошкор қилганингизни жуда яхши билурман. Ораларингизда ким ўша ишни қилса, тўгри йўлдан адашган бўлур.

Аллоҳ таоло бирор муҳим ишни айтмоҳчи бўлса, мусулмонларнинг рағбатини ҳўзитувчи.

**«Эй, иймон келтирганлар!»** деган чиройли мурожаатни ишлатади. Ушбу оятни ҳам мазкур ибора билан бошлайди ва рағбатни яна қўзитадиган

«Агар Менинг йўлимда жиҳод қилиб ва розилигимни сўраб чиққан бўлсангиз» деган иборани қўллайди.

Ҳақиқатан, мумин-мусулмонлар узларининг она юртлари Маккаю Мукаррамани ташлаб, кучиб чиқиб кетишларидан асосий мақсадлари иймонни сақлаш, Аллоҳнинг йулида жиҳод қилиб, Унинг розилигини топиш эди. Шундай олий мақсад билан ҳижрат қилган улуғ шахслар ичидан ҳам мушрикларга Пайғамбар алайҳиссаломнинг сирларини ошкор қилувчилар чиқиб қолди. Сиз ҳеч қачон

### «Менинг душманларимни ва ўзингизнинг душманларингизни дўст тутманглар».

Аллоҳнинг ва мусулмонларнинг душманларига дўстлик қилувчи кишилар билиб қўйсинларки, мушриклар мусулмонларга келган ҳаққа – Қуръон ва Исломга кофир бўлганлар. Ҳа,

### «Сизлар уларга дўстлик қилурсизлар, улар бўлса, сизларга келган ҳаққа куфр келтирурлар».

Бу ҳам етмаганидек, Пайғамбарнинг ва муминларнинг иймонларини айб ҳисоблаб, уз диёрларидан ҳайдаб чиҳарганлар.

### «Роббингиз бўлмиш Аллоҳга иймон келтирганингиз учун, Пайғамбарни ва сизни ҳайдаб чиқарурлар.»

Шунинг учун, у мушрикларни дўст тутмаслик керак. Биров билмайди, деб уларга сир айтманг, Аллоҳ таоло сиру ошкор барча амалларингизни билиб турувчи Зотдир.

## «Сиз уларга дўстлик қилиб сир айтурсиз. Ҳолбуки, Мен нимани махфий тутганингизнию нимани ошкор қилганингизни жуда яхши билурман.»

Агар кимки мушрикларга дўстлик қилса, тўғри йўлдан адашган бўлади. Ҳа,

### «Ораларингизда ким ўша ишни қилса, тўғри йўлдан адашган бўлур».

Иккинчи оятда Аллоҳ таоло кофирларнинг ҳаҳиҳатини кўрсатади. Уларнинг ҳалбларида мўминларга нисбатан нималар борлигини баён ҳилади:

### إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُواْلَكُمْ أَعَدَاءً وَيَبْسُطُوٓاْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَنَهُم بِٱلسُّوٓءِ وَوَدُّواْلَوْ تَكْفُرُونَ ۚ إِنْ

## 2. Агар улар сиздан устун келсалар, сизга душман бўлурлар ва сизларга қўлларию тиллари билан ёмонлик етказишга интилурлар. Ва сизларнинг кофир бўлишларингизни хоҳларлар.

Аллох таоло кофирлар мусулмонларга хеч қачон яхшиликни раво кўрмаслигини таъкидламокда.

Эй мўминлар, сизлардан баъзиларингиз кофирларни дўст тутиб, уларга давлат сирини яширин равишда сотишгача бориб етмоқдалар. Аммо кофирлар имкон топганларида ҳеч кимни аямайдилар.

### «Агар улар сиздан устун келсалар, сизга душман бўлурлар ва сизларга қўлларию тиллари билан ёмонлик етказишга интилурлар.»

Демак, кофирлар мусулмонлардан устун бўла олмай тургандагина уларга душманлик қилмай ва қўлларию тиллари билан ёмонлик етказа олмай турадилар. Агар улар мусулмонлардан устун келсалар, душман бўладилар ва уларга қўлларию тиллари билан ёмонлик етказишга интиладилар.

Қадимда ҳам шундоқ бўлган, ҳозирда ҳам шундоқ. Афсуски, ҳадимда ҳам мусулмонлар ичида кофирларга сир сотиб, миллатга хоинлик ҳилганлар бўлган, ҳозирда ҳам бор.

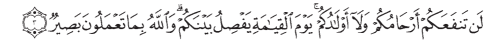
Хўш, кофирлар ўзларини бундоқ тутиш ила нимани хоҳлайдилар?

#### «Ва сизларнинг кофир бўлишларингизни хохларлар.»

Сиз ҳам ўзларига ўхшаб кофир бўлсангизгина душманлик қилмайдилар ва қўлларию тиллари билан ёмонлик етказишга интилмайдилар.

Ушбу хақиқатни ҳар бирингиз яхши билмоғингиз зарур.

Маълумки, юқорида зикр қилинган Ҳотиб ибн Аби Балтаъа бола-чақасини, қариндошларини ўйлаб сирни фош қилишга ҳаракат қилган эди. Келаси оят унинг бу ишини маломат қилади. Қариндош-уруғ, бола-чақа деб динга зарар келтирадиган ишларни қилиш нотўғри эканини таъкидлайди:



## 3. Қариндошларингиз ва фарзандларингиз сизга ҳеч манфаат бера олмаслар. Қиёмат куни У зот ораларингизни бўладир. Аллоҳ нима қилаётганингизни кўриб тургувчидир.

Инсон қариндош-уруғ ва бола-чақа учун динга қарши иш қилмаслиги керак. Уларнинг фойдасини кўзлаш Исломга қарши иш қилишга баҳона бўла олмайди. Қиёмат куни бу баҳона зинҳор ҳисобга олинмайди.

### «Қариндошларингиз ва фарзандларингиз сизга ҳеч манфаат бера олмаслар. Қиёмат куни У зот ораларингизни бўладир.»

Демак, қиёмат куни ҳамма ўзи билан овора бўлиб қолади. Қариндош-уруғ, фарзандлар ҳеч ёрдам бера олмайдилар. Шунинг учун, уларни деб динга зарар етказиш, Аллоҳга гуноҳкор бўлиш ҳар кимнинг ўзига зиён.

#### «Аллох нима қилаётганингизни кўриб тургувчидир.»

Жумладан, қариндошим, бола-чақам деб, ҳеч кимга билдирмай кофирларга сир айтган булсангиз ҳам, Аллоҳ таоло куриб турувчидир.

Келаси оятларда кофирларни дўст тутмаслик фикрига тағин эътибор қаратилиб, ўрнак учун тарихдан мисол келтирилади. Бу мисол улуғ Пайғамбар Иброҳим алайҳиссалом ва у кишига эргашган мўминлар сиймосида намоён бўлади.

قَدْ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوةٌ حَسَنَةُ فِيَ إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِ مَ إِنَّا اُبْرَءَ وَاُمِنكُمُ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَٱلْبَغْضَ آءُ أَبدًا حَيَّ تُوْمِنُ وَاْ بِاللَّهُ وَحَدَهُ وَإِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِإَبِيهِ لاَ شَتَغْفِرَنَّ لَكُومَ آ أَمْلِكُ لَكُ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْ عَرِّزَبَنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَ إِلَيْكَ أَنبُنا وَ إِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ اللَّهِ مِن شَيْ عَرِّزَبَنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَ إِلَيْكَ أَنبُنا وَ إِلَيْكَ ٱلْمُصِيرُ اللَّ

4. Ҳақиқатан, сизларга Иброҳим ва у билан бирга бўлганларда яхши ўрнак бор. Улар: «Биз сиздан ва сиз ибодат қилаётган нарсадан безормиз, сизга куфр келтирдик, энди, токи ягона Аллоҳга иймон келтирмагунларингизча, орамизда доимий адоват ва кучли нафрат пайдо бўлди», дедилар. Аммо, Иброҳимнинг отасига қарата, албатта, сен учун истигфор айтаман, Сендан Аллоҳ(азоби)дан бирор нарса қайтаришга молик эмасман, деган сўзида (ўрнак йўқ). Эй Роббимиз, фақат Сенга таваккал қилдик, фақат Сенгагина қайтдик ва қайтиб борадиган жой ҳам фақат Сенгагинадир.

Маълумки, Иброхим алайхиссаломга ва у кишига эргашган муминларга ўз қавмлари куп озор етказишган. Динга узоқ даъват этишларига қарамай, куфрда қолаверишган. Боз устига, Иброхим Пайғамбар уларнинг бутларини синдирганлари учун у зотни ўтда ёқишга ҳаракат қилишган. Иброхим алайхиссалом ва у кишига эргашган муминлар эса, қариндошлик ва оилавий алоқалардан кура иймон алоқасини юқори қуйганлар. Дин йули билан қариндош-уруғчилик ва оилавий манфатлар туқнашганда, ҳеч иккиланмай, дин ишларини танлаганлар.

Бу тарих кейинги мўминлар авлодига ўрнак бўлиши лозим.

«Ҳақиқатан, сизларга Иброҳим ва у билан бирга бўлганларда яхши ўрнак бор. Улар: «Биз сиздан ва сиз ибодат қилаётган нарсадан безормиз, сизга куфр келтирдик, энди, токи ягона Аллоҳга иймон келтирмагунларингизча, орамизда доимий адоват ва кучли нафрат пайдо бўлди», дедилар.»

Иброҳим алайҳиссалом ва у киши билан бирга бўлган мўминлар жоҳил қавмга қарата: «Сиздан ва сизнинг бутларингиздан безормиз, сизнинг динингизга куфр келтирдик», деганлар ва ўзлари ягона Аллоҳга ибодат қилганлар. Демак, мўминлар кофирлардан ва уларнинг буту санамларидан четда бўлмоҳлари даркор. Ўрнак олишимиз лозим бўлган яна бир ҳол, уларнинг: «Токи ягона Аллоҳга иймон келтирмагунларингизча, орамизда доимий адоват ва кучли нафрат пайдо бўлди», деган сўзларидир.

Иброхим алайхиссаломдан ўрнак олмайдиган битта нарса бор.

«Аммо, Иброхимнинг отасига қарата, албатта сен учун истигфор айтурман, Сендан Аллох(азоби)дан бирор нарса қайтаришга молик эмасман, деган сўзида (ўрнак йўқ).»

У кишининг оталари Озар ҳам кофирлардан эди. Фарзандчилик, Иброҳим Пайғамбар оталарига раҳимлари келиб: «Албатта, сен учун истигфор айтаман», яъни, Аллоҳдан гуноҳингни кечишини сўрайман, дея ваъда берганлар. Лекин отанинг иймонга келмаслигига кўзлари етгач, «Сендан Аллоҳнинг азобини қайтаришга молик эмасман», деб қўшиб қўйганлар.

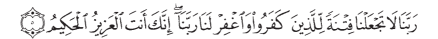
124

Оятнинг охирида Иброхим алайхиссалом билан у кишига эргашган мўминларнинг шу ходисадан кейин Аллох таолога қилган илтижолари келтирилган.

### «Эй Роббимиз, фақат Сенга таваккал қилдик, фақат Сенгагина қайтдик ва қайтиб борадиган жой ҳам фақат Сенгагинадир».

Яъни, эй Роббимиз, биз барча ишларимизда фақат Сенинг Ўзинггагина суяндик. Гуноҳларимиздан тавба қилиб, фақат Сенинг Ўзинггагина қайтдик. Ва охиратда ҳам қайтиб борадиган жойимиз фақат Сенинг Ўзинггинадир.

Иброхим алайхиссалом билан у кишига эргашган муминларнинг Аллох таолога илтижолари кейинги оятда хам давом этади.



## 5. Эй Роббимиз, бизни кофирларга фитна қилиб қўймагин ва бизни кечиргин. Эй Роббимиз, албатта Сен, Ўзинг голибсан ва ҳакиймсан.

«Фитна» сўзи бир неча хил маънода, жумладан, синов, азоб, адашув ва куфр маъноларида ишлатилади. Шунга биноан, оятнинг маъноси бир неча хил чиқиши мумкин.

### «Эй Роббимиз, бизни кофирларга фитна қилиб қўймагин ва бизни кечиргин.»

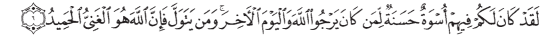
- 1. Эй Роббимиз, бизни кофирларнинг йўлдан тойишларига сабаб қилиб қўйма. Яъни, бизни ёмон ишлардан пок сақлагин, токи, улар динга кирмоқчи бўлиб турганларида айнаб қолишмасин, дегани.
- 2. Эй Роббимиз, бизни кофирлар қўлида азобланишга дучор қилмагин.
- 3. Эй Роббимиз, уларни бизнинг устимиздан ҳоким ҳилмагилки, бизни диндан чиҳармасинлар ва ҳоказо.

### «Эй Роббимиз, албатта, Сен, Ўзинг голибсан ва ҳакиймсан.» Эй Роббимиз, Сен Ўзинг голиблик сифатинг ила бизга кофир-

Эй Робоимиз, Сен Узинг ғолиблик сифатинг ила бизга кослар устидан ғалаба ато қилгин.

Эй Роббимиз, Сен Ўзинг ҳакиймлик сифатинг ила бизнинг иш-ларимиз ҳикматли бўлишини насиб этгин.

Сўнгра, Иброхим алайхиссалом ва ул кишига эргашганлардан ўрнак олишга чақириқ янгитдан такрорланади.



## 6. Албатта, кимнинг Аллохдан ва қиёмат кунидан умиди бўлса, шулар учун уларда яхши ўрнак бор эди. Лекин ким юз ўгирса (билиб қўйсинки), Аллох бехожат, мақталган зотдир.

Яъни, Иброхим алайҳиссалом ва у кишига эргашган муминлардан бу дунёю у дунёда Аллоҳ таолодан яхшилик умид қилганлар урнак олади. Агар кимки иймондан юз утирса, утираверсин, Аллоҳнинг бирор жойи камайиб қолмайди. Чунки, бандаларга Унинг ҳожати тушмайди ва У шундоҳ ҳам маҳтовга сазовор Зот. Одамларнинг иймондан юз утиришлари узларига зиён.

Бундай даъватлардан сўнг баъзи кишиларда «Бошқа диндагилар билан умуман алоқа қилиб бўлмас экан-да», деган фикр пайдо бўлиши турган гап. Шунга ўхшаш фикрларни рад этиш учун келгуси оятлар нозил қилинган.

## 7. Шоядки, Аллоҳ сизлар билан улар ичидаги душманларингиз ўртасида дўстлик пайдо қилса, Аллоҳ бунга қодирдир. Аллоҳ кечирувчи ва раҳиймлидир.

Аллоҳ таолодан «шоядки» калимаси содир бўлса, албатта, воқеликда содир бўлиши шарт.

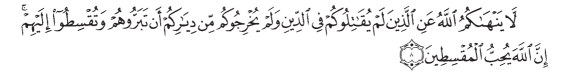
### «Шоядки, Аллоҳ сизлар билан улар ичидаги душманларингиз ўртасида дўстлик пайдо қилса, Аллоҳ бунга қодирдир.»

Бу ваъда Маккаи Мукаррама фатх бўлиши билан амалга ошди. Мушриклар тўп-тўп бўлиб Аллоҳнинг динига кирдилар ва мусулмонлар билан дўст-биродар бўлдилар. Қалбларидаги душманлик туйғулари ҳам кўтарилди.

#### «Аллох кечирувчи ва рахиймлидир.»

Бу ояти карима Қуръони Каримнинг мўъжизаларидан биридир. Ушбу оят тушгандан ҳеч қанча вақт ўтмай унда айтилган хабар ҳаётда содир бўлди.

Кейинги оятда Аллоҳ таоло бошқа диндагилар билан бўладиган алоқаларнинг баёнини қилади:



## 8. Аллох сизларни диний уруш қилмаган ва диёрларингиздан қувиб чиқармаганларга яхшилик ва адолат қилишдан қайтармас. Албатта, Аллох адолат қилувчиларни яхши кўрадир.

Аллоҳ таоло бу ояти каримада мўмин-мусулмонларни бошқа миллат ва диёнат вакиллари билан, агар улар мусулмонларга диний адоват ила уруш қилмаса ва уларни сиқувга олиб ўз диёрларидан чиқариб юборишга уринмаса, яхши алоқада бўлишга буюрмокда ва уларга нисбатан адолатли бўлишни таъкидламокда. Ҳа, эй мусулмонлар,

### «Аллоҳ сизларни диний уруш қилмаган ва диёрларингиздан қувиб чиқармаганларга яхшилик ва адолат қилишдан қайтармас».

Ушбу ҳукм Ислом динининг нақадар инсонпарвар ва кенгбағир дин эканининг ёрқин далилидир. Бу дин бошқа диндагиларга яхшилик ва адолат қилишдан ҳеч кимни манъ қилмайди.

#### «Албатта, Аллох адолат қилувчиларни яхши кўрадир.»

Бундай улуғвор ҳукмни ўзга тузум ва динлар жорий эта олмаганлар.

# 9. Албатта, Аллох сизларни диний уруш қилувчилар, диёрингиздан чиқарувчилар ва чиқарилишингизга ёрдам берганларга дўстлик қилишдан қайтарадир. Уларни дўст тутганлар золим кишилардир.

Аммо, кимки мусулмонларга диний адоват туфайли уруш очса, уларни диёрларидан чиқарса ёки душманларига уларни диёрларидан чиқаришда ёрдам берса, албатта, ундай кишиларни дўст тутиб бўлмайди.

## «Албатта, Аллох сизларни диний уруш қилувчилар, диёрингиздан чиқарувчилар ва чиқарилишингизга ёрдам берганларга дустлик қилишдан қайтарадир.»

Бу ҳам айни адолатдир. Чунки, ҳеч қачон, ҳеч ким ўзи учун энг азиз нарса бўлган динидан қайтаришга уринган ва у билан жанг қилган одамга дўстлик қила олмайди.

Хеч ким, ҳеч қачон, ўзини азиз диёридан чиқариб юборган ёки чиқарилишига ёрдам қилган одамга дўстлик қила олмайди.

#### «Уларни дўст тутганлар золим кишилардир.»

Ўз динига қарши у билан жанг қилган одамни дўст тутганлар золим бўлмаса, ким золим бўлар эди!

Ўзини азиз диёридан чиқариб юборган ёки чиқарилишига ёрдам қилган одамни дўст тутганлар золим бўлмаса, ким золим бўлар эди!.

Сўнгра, Қуръони Карим Ислом диёрига кофир эрини тарк этиб, кўчиб келган мусулмон аёлларнинг ҳукмини баён қилади.

Аммо ояти кариманинг тафсирига ўтишдан аввал унинг нозил бўлишига сабаб бўлган воқеалар, жамиятдаги ўзгаришлар ва бошқа жараёнларни ўрганиб чиқсак, яхши бўлади.

Худайбия деган жойда мусулмонлар ва Макка мушриклари ўртасида сулх тузилган эди. Бу сулх тарихда «Худайбия сулхи» номи билан машхур. Мазкур сулх бир неча банддан иборат бўлиб, сиртдан мушриклар фойдасига, мусулмонлар зарарига бўлиб кўринар эди. Жумладан, сулхнинг бир бандида: «Агар биздан сенга (Эй Мухаммад) бирор киши борса (сенинг динингда бўлса ҳам), бизга қайтарасан», дейилган эди. Бошқа бандлар қатори бу бандга ҳам амал қилиниб турилди. Лекин вақт ўтиши билан янги масала пайдо бўлди. Мушриклар тарафдан аёл кишилар Исломни қабул этиб, ҳижрат қилиб Маккадан Мадийнага кела бошладилар. Сулхда аёллар зикр қилинмаган эди. Умумий бандга биноан уларни ҳам эркакларга ўхшаб қайтариб юборишга имкон йўқ. Чунки, аёл кишилар нозик, қийноқларга чидай олмайдилар.

Умму Гулсум Бинти Уқба исмли аёл Маккадан Мадийнага ҳижрат қилиб келганда, унинг акалари Аммора билан Валид Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳузурларига келиб, уни ҳайтаришни талаб ҳилишади. Шунда Аллоҳ таоло ушбу оятни тушириб, бу масаладаги барча ҳукмларни баён ҳилган.

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَآءَ كُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنَّ عَلِمُ مِنْ فَإِنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنَّ عَلِمُ اللَّهُ أَعْلَمُ عِلَيْمُ وَلَا هُمْ يَحِلُونَ هُوَّ أَوْهُم مَّا أَنفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلِيمُ مُنَ مُؤَمِنَ إِذَا ءَانَيْتُمُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَارِ لَا هُنَّ حِلَهُمْ وَلَا هُمْ يَكُولُ هُمْ يَكُولُ هُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا ءَانَيْتُمُوهُنَّ أَخُورُهُنَّ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ وَسَعَلُوامَا أَنفَقُهُمْ وَلَيسَعَلُوامَا أَنفَقُوا ذَالِكُمْ حُكُمُ ٱللَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ لِيَنْ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ لِيَالِمُ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ لَيْكُولُونَ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَلَيْسَعَلُوا مَا أَنفَقُوا ذَالِكُمْ حُكُمُ ٱللَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ لَيْ

10. Эй, иймон келтирганлар! Агар сизларга муминалар хижрат қилиб келсалар, уларни имтихон қилиб куринглар. Аллох уларнинг иймонини билгувчидир. Бас, муминаликларини билсангиз, уларни кофирларга қайтариб юборманг. Бу(аёл)лар уларга ҳалол эмас ва улар ҳам буларга ҳалол булмаслар. Ва у(кофир)ларга нафақа қилган нарсаларини беринглар. Ва агар у(аёл)ларни махрларини бериб, никоҳлаб олсангизлар, сизларга гуноҳ булмас. Кофир хотинларингизни никоҳларингизда ушлаб турманглар. Нафақа қилган нарсаларини суранглар, улар ҳам нафақа қилган нарсаларини сурасинлар. Бу, сизларга Аллоҳнинг ҳукмидир. У, орангизда ҳукм қиладир. Аллоҳ билгувчи ва ҳикматлидир.

Душман тарафдан келган ҳар бир кишини ҳам қучоқ очиб кутиб олинавермайди. Чунки, душман жосус юбориши ҳам мумкин. Шунинг учун, Аллоҳ таоло имтиҳон ҳилиб кўришни амр ҳилмоҳда.

«Эй, иймон келтирганлар! Агар сизларга муминалар ҳижрат ҳилиб келсалар, уларни имтиҳон ҳилиб куринглар.»

Иймон даъвоси билан ўзининг шахсий манфаатларини кўзловчилар доимо бўлганлар. Шунинг учун ҳам, имтиҳон қилишда қуйидаги жиҳатлар эътиборга олинган. Абу Насрдан қилинган ривоятда, Ибн Аббос «Расулуллоҳ аёлларни қандай имтиҳон қилганлар?» деган саволга, «Аллоҳга қасамки, эримни ёмон кўриб чиққаним йўқ», «Аллоҳга қасамки, ер-жойга рағбат қилиб чиққаним йўқ», «Аллоҳга қасамки, фасамки, мол-дунё орзусида чиққаним йўқ», «Аллоҳга қасамки, фасам Аллоҳга ва Пайғамбарга муҳаббат қилиб чиқдим», деб айтишларини сўраб имтиҳон қилганлар», деб жавоб берган эканлар.

Демак, шахсий иқрор ва Аллоҳнинг номи билан қасам ичиш имтиҳон ҳисобланар экан. Банда ўзи кўриб-эшитиб турган нарсаларга қараб ҳукм чиқараверади. Аслини, кишининг дилидагисини фақат Аллоҳ билади. Шунинг учун ҳам, жумла давомида:

«...Аллох уларнинг иймонини билгувчидир», дейилади.

Имтихондан ўттанлар кофирларга қайтариб юборилмайдилар.

«Бас, мўминаликларини билсангиз, уларни кофирларга қайтариб юборманг. Бу(аёл)лар уларга ҳалол эмас ва улар ҳам буларга ҳалол бўлмаслар.»

Чунки, шартномада аёллар алоҳида қайд қилинмаган. Муслима аёл кофир эрини тарк этиб ҳижрат қилиб келганда, эр унга берган маҳрини талаб қилиши мумкин, бундай ҳолат юзага келса, нима қилинади?

«Ва у(кофир)ларга нафақа қилган нарсаларини беринглар.»

Адолат юзасидан, мусулмонлар унга махрини қайтариб берадилар. Ора очиқ бўлгандан сўнг, мўмин-мусулмонлардан бирортаси у аёлга махрини бериб уйланиб олса, бўлади.

#### «Ва агар у(аёл)ларни махрларини бериб, никохлаб олсангизлар, сизларга гунох бўлмас.»

Муслима аёлларнинг эри мушрик бўлса, муомала қандай бўлишининг баёни ўтди. Ҳаётда унинг акси, яъни мусулмон эркакнинг хотини мушрика бўлиши ҳам мумкин эди. Ислом янги келган пайтда бунақа ҳолатлар кўп учрарди. Бир оилада ота мусулмон бўлиб, фарзанд мушрик ёки унинг акси, эр мусулмон бўлиб, хотин мушрика ёки, аксинча, аёл муслима бўлиб, эри мушрик бўларди. Айни чоғда, ҳаммалари бирга яшаб юришаверарди. Ислом жамияти шаклланиб, мусулмонлар алоҳида давлатда яшай бошлаб, мушриклар гоҳ урушлар қилиб, гоҳ сулҳлар тузилиб, хуллас, халҳаро алоҳалар ривожланиб борган сари янгидан-янги муаммолар, саволлар чиҳа бошлади. Масалан, эр мусулмон бўлса-ю, хотин мушрика бўлса, нима бўлади, деган савол. Бунга жавоб ушбу оятда тушди:

### «Кофир хотинларингизни никоҳларингизда ушлаб турманглар».

Ушбу ояти карима тушгунча мусулмонлардан баъзилари мушрика хотинлари билан бирга яшаёттан эдилар. Оят тушгандан сўнг, уларни талоқ қилдилар. Бундай холатда, яъни мусулмон киши мушрика аёли билан ажрашадиган бўлса, берган махрини қайтариб олиши мумкинлиги, шунингдек, муслима хотин мушрик эридан ажрашиб, ўз диндошларига қўшилиб кетса, олган махрини қайтариб бериши лозимлигининг баёни келиши шундан:

### «Нафақа қилган нарсаларингизни сўранглар, улар ҳам нафақа қилган нарсаларини сўрасинлар».

Бу ҳукмлар оддий ҳукмлар эмас, балки Аллоҳ таолонинг ҳукми эканлиги, Аллоҳ ҳамма нарсани билувчи Зот эканлиги ва дунёни фақат ҳикмат билан тасарруф ҳилиши оят охирида таъкидланади.

### «Бу, сизларга Аллоҳнинг ҳукмидир. У, орангизда ҳукм қиладир. Аллоҳ билгувчи ва ҳикматлидир.»

Келаси оятда хам ўтган оятдаги масалаларнинг давоми баён этилади.



11. Агар аёлларингиздан бирортаси кофирларга ўтиб кетса, урушда туширилган ўлжадан хотини кетиб қолганга у нафақа қилган миқдорни берингиз. Ўзингиз иймон келтирган Аллохдан қўрқинг.

Бу ояти карима аввалги оятнинг узвий давоми бўлиб, янги бир холатда пайдо бўлган масалани ҳал ҳилади. Мусулмон кишининг хотини диндан ҳайтиб, муртад бўлиб, кофирлар тарафга ўтиб кетса, нима ҳилиш керак?

«Агар аёлларингиздан бирортаси кофирларга ўтиб кетса, урушда туширилган ўлжадан хотини кетиб қолганга у нафақа қилган миқдорни берингиз.»

Демак, хотин муртад бўлиб мушриклар томонга ўтиб кетса, унинг эрига кофирлар билан бўлган урушда тушган ўлжадан ўша эр хотинига қанча махр берган бўлса, ўшанча миқдорда мол бериш керак экан.

Шу билан бирга, бу ишлар ўта аниқлик билан, ҳеч кимга заррача зулм бўлмаслигини эътиборга олиб қилиниши лозим.

#### «Ўзингиз иймон келтирган Аллохдан қўрқинг.»

Ҳа, Аллоҳдан қўрқилмаса, У зотга тақво қилинмаса, одамларга нисбатан зулм содир бўлиши турган гап.

Шундан сўнг Қуръони Карим Ислом динида аёл кишининг тутган ўрни ҳақидаги оятлардан бирини келтиради. Диний ишларда аёлнинг эр кишиларга ўхшаш ўз ўрни бор. Пайғамбар алайҳиссалом эр кишилардан аҳднома олардилар. Худди шунингдек, аёл кишилардан ҳам байъат(аҳднома) олардилар. Эркаклардан олинадиган аҳднома ўзига хос, аёллардан олинадигани ўзига хос бўларди. Келгуси оятда аёллардан олинадиган байъат(аҳднома) ҳақида сўз кетади. Бу, ҳозирги замоннинг давлат бошлиғига аҳд беришга ўхшаган нарса. Ўша пайтда ҳеч бир тузум ва дин аёлларга бунчалик эркинлик ва ҳуқуқ бермаган эди.

يَّاأَيُّهَا ٱلنِّيَّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٓ أَن لَا يُشْرِكْنَ بِاللّهِ شَيّْ عَالَلا يَسْرِقْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقَنْلُنَ أَوْلَكَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْنُ وَفِّ فَبَايِعْهُنَّ وَٱسْتَغْفِرْ لَمُنَّ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ فَيْ

12. Эй Набий! Агар муминалар сенга Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаслик, у́грилик қилмаслик, зино қилмаслик, болаларини у́лдирмаслик, қу́ллари ва оёқлари орасидан буҳтон туҳиб келтирмаслик ва сенга яхшилик ишда исён қилмасликка байъат қилиб келсалар, уларнинг байъатини ҳабул ҳил. Ва Аллоҳдан уларнинг гуноҳини кечишни су́ра. Албатта, Аллоҳ гуноҳларни кечирувчи ва меҳрибондир.

Байъат бериш Ислом раҳбарига ўзининг содиқлигини баён қилиб ваъда беришдир. Бу иш Исломда ниҳоятда муҳим тадбир ҳисобланали.

Пайғамбар алайҳиссалом авваллари эркак мусулмонлардан байъат олган эдилар. Аёллардан эса, ушбу оят тушгандан сўнг ола бошлаганлар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Умайма бинти Роқийқа исмли аёлдан ривоят қиладилар: «Расулуллоҳнинг ҳузурларига аёллар билан байъат беришга келдик, — дейди Умайма, — у киши биздан Қуръонда келгани бўйича аҳднома олдилар. Биз у кишига: Эй, Аллоҳнинг Расули, биз билан қўл олишмайсизми? — дедик. У киши: Мен аёллар билан қўл олишмайман, бир аёлга айтган сўзим юз аёлга айтганим, — дедилар. Шуни айтиб ўтиш керакки, Пайғамбар алайҳиссалом эркак кишилардан қўл ушлашиб туриб байъат қабул қилардилар».

«Эй Набий! Агар мўминалар сенга Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаслик, ўгрилик қилмаслик, зино қилмаслик, болаларини ўлдирмаслик, қўллари ва оёқлари орасидан бўҳтон тўқиб келтирмаслик ва сенга яхшилик ишда исён қилмасликка байъат қилиб келсалар, уларнинг байъатини қабул қил.»

Аёллардан энг аввало,

«Аллоҳга ҳеч нарсани ширк келтирмаслик», яъни, ягона Аллоҳгагина ибодат ва эътиқод қилишлик тўгрисида аҳднома олинган.

#### «...ўгрилик қилмаслик...»

Кейин эса, улардан ўгрилик қилмаслик тўгрисида ахднома олинган.

#### «...зино қилмаслик...»

Ундан кейин, муминалардан зинога юрмаслик ту́грисида ахднома олинган.

#### «...болаларини ўлдирмаслик...»

Яна, муслима аёллардан фарзандларини ўлдирмаслик тўгрисида ахднома олинган. Исломгача арабларда қизларни кичиклик пайтида тириклай кўмиб ташлаш одати бор эди. Бу ерда шу нарса кўзда тутилган.

**«...қўллари ва оёқлари орасидан бўхтон тўқиб келтирмаслик...»** Яъни, бировдан бўлган болани эрига, сендан бўлган, деб айтмаслик тўгрисида. Исломдан аввал бунақа ходисалар учраб турар эди.

#### «...яхшилик ишда исён қилмаслик...»

«Яхшилик иш» деганда, Аллоҳга тоат-ибодат ва яхши амаллар, умуман олганда эса, динда буюрилган ишларни қилиш ва қайтарил-ган ишларни қилмаслик назарда тутилган.

Мўмина аёллар мазкур нарсаларга ваъда бериб байъат қилсаларгина Пайғамбаримиз алайҳиссалом уларнинг байъатларини қабул қилганлар.

13. Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳнинг ғазабига учраган қавмни дўст тутманглар. Кофирлар қабр эгаларидан умид узганларидек, улар ҳам охиратдан умид узганлар.

Бу оят суранинг сўнгги оятидир. Сура қандай амр билан бошланган бўлса, шундай амр билан тугамоқда. Яъни, тирик кофирлар ўлганларнинг қайтиб тирилишидан умид узганларидек, Аллоҳнинг ғазабига учраганлар ҳам охират савобидан умидни узганлари қайта таъкидланяпти.



#### СОФФ СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 14 оятдан иборат.

Ушбу сураи каримада кофирлар билан уруш бўлиб қолса, мўминлар бир саф бўлиб, шижоат ила кураш олиб боришлари уқтирилади. Суранинг номи шундан олингандир.

Бу сура ҳам маданий суралардан бири бўлиб, Аллоҳнинг йўлида ғазот қилиш, дин йўлида ўзини қурбон қилиш, бу дунё ва у дунёда саодатта эришиш учун қандай «тижорат» олиб бориш зарурлиги ҳақида сўз юритади. Бу улкан ишларни бажаришнинг ўзи бўлмайди, уни амалга ошириш учун мўмин-мусулмонларнинг сафлари бир бўлиши шарт эканлиги уқтириб ўтилади. Сурада Аллоҳ таоло кишиларни ҳидоятта бошлаш учун Мусо алайҳиссаломни Пайғамбар қилиб юборганини, у кишининг вафотларидан кейин одамлар илоҳий таълимотлардан озиб, нотўғри йўлга кириб кеттанлари, сўнг Ийсо алайҳиссаломни юбориб, Таврот таълимотини янгилаши ва Муҳаммад алайҳиссалом ҳақида башорат беришни топширганини хабар қилади.

Муҳаммад алайҳиссаломнинг рисолалари аввал ўтган илоҳий рисолатларни тўлдирувчи, адолат, ҳақиқат ва тенглик каби ғояларни илгари сурувчи дин эканлиги таъкидланади.

Сураи карима Аллоҳ таолога тасбиҳ, мақтов айтиб, берган ваъдасига хилоф иш қилмасликка мўминларни даъват қилиш билан бошланади.

Кофирлар билан уруш бўлиб қолса, мўминлар бир саф бўлиб, ҳақиқат учун шижоат билан кураш олиб боришлари зарурлиги уқтирилади. Суранинг номи шундан олингандир.

Сўнгра яхудийларнинг Мусо ва Ийсо алайхиссаломларнинг даъватларига нисбатан ўзларини қандай тутганлари, у икки Пайғамбарга Аллохнинг йўлида етган озорлар зикри Пайғамбаримизга тасалли бериш учун зикр этилади. Чунки, у зотга ҳам Макка кофирларидан озорлар етиб турган эди.

Аллох таоло доимо Ўз динига, Пайғамбарларига ва мухлис бандаларига ёрдам бериб келганлиги эслатилади. Мушрикларнинг Ал-

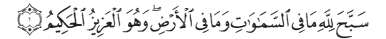
лоҳнинг динига қарши уруш очишлари оғзидан пуфлаб қуёшни сўндиришга уринаётган одам ҳолатига ўхшатилади.

Сураи карима мўминларни энг фойдали тижоратга—Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилиш ва шу орқали бу дунёда ҳам, у дунёда ҳам саодатга эришишга чақиради.

Суранинг охирида иймон аҳлини Аллоҳнинг динига ёрдам беришда Ийсо алайҳиссаломга ёрдам берган кишиларга ўхшашга даъват этилади.



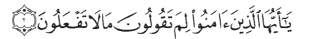
#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.



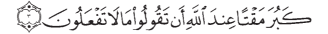
### 1. Осмонлару ердаги барча нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтади. У зот голиб ва ҳикмат эгасидир.

Аллох таолони айблардан пок ҳамда муҳаддас деб зикр ҳилишга «тасбиҳ айтиш» дейилади. Ҳадиси шариф ва бошҳа оятларда келган хабарларга кўра, дунёдаги ҳар бир нарса ўз усули билан тасбиҳ айтади, сиз билан биз уларнинг тасбиҳларини тушунмаймиз, холос.

Иккинчи оятда Аллоҳ таоло оғизда бор-у, амалда йўқларни маломат қилади:



### 2. Эй, иймон келтирганлар! Нима учун қилмаган нарсаларингизни гапирасиз?!



### 3. Қилмаган нарсангизни гапиришингиз Аллоҳнинг наздида қаттиқ ёмон курилгандир.

Жиҳод фарз қилинишидан аввал бир гуруҳ муминлар, агар Аллоҳ таоло бизни Узи энг суядиган амалга буюрганда эди, уни бажариб улкан савобларга эришардик, деб орзу қилиб юришарди.

Шунда Аллоҳ таоло Пайғамбар алайҳиссаломга хабар юбориб, жиҳодни фарз қилди, аммо аввал гапириб юрганларга бу амр машаҳ-ҳатли туюлди, оғир ботди. Шундан сўнг Аллоҳ таоло юҳоридаги оятларни тушириб, уларни огоҳлантирди.

### «Эй, иймон келтирганлар! Нима учун қилмаган нарсаларингизни гапирасиз?!»

Бундан камида иккита ибрат чиқади: биринчиси — жиҳод Аллоҳ таоло нақадар суйган амаллардан эканини англаймиз.

Иккинчиси— айтганига амал қилиш энг олий даражадаги мартаба эканини биламиз.

Бу гаплар ҳар бир Ислом уммати аъзосига тегишлидир. Қайси уммат — миллат шунга амал қилса, Аллоҳ олдида улкан савобга, ҳаётда эса, улкан тараққиётта эришади.

### «Қилмаган нарсангизни гапиришингиз Аллоҳнинг наздида қаттиқ ёмон курилгандир.»

Айтганини қилмаганлар Аллоҳнинг энг ёмон кўрган кимсаларидан экани оятдан маълум бўлди. Аммо, қилмаганини «қилдим» деб айтадиганларнинг ҳоли бундан ҳам ёмон бўлади. Афсуски, бизнинг жамиятимизда бу икки нохуш ҳодиса жуда ҳам ривожланган. Айтганини қилмайдиганлар ҳар қадамда учрайди. Қилмаганини «қилдим» деб айтадиганлар ундан ҳам кўп.

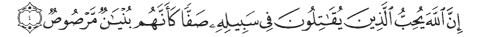
Имом Аҳмад Абдуллоҳ ибн Омирдан ривоят қилган ҳадисда Ибн Омир бундай дейди: «Болалигимда бизникига Пайғамбар алайҳиссалом келдилар. Ўйнагани чиқиб кетаёттан эдим, онам, эй Абдуллоҳ, бери кел, бир нарса бераман, дедилар. Расулуллоҳ алайҳиссалом:

«Унга нимани бермоқчи эдинг?» – деб сўрадилар. Онам:

«Хурмо», дедилар. Пайғамбар алайхиссалом:

«Агар айтганингни қилмасанг, сенга ёлғончилик бўлиб ёзилиб қолади», дедилар».

Айттанини қилиш кераклиги қанчалик мухимлигини кўрдингизми? Ўзимизни ўнглаймиз десак, айттанини қиладиган, ахдига вафо этадиган, турли бўлмағур даъволардан четда турадиган бўлишимиз зарур.



### 4. Албатта, Аллоҳ Ўз йўлида худди жипс бинодек бўлиб, сафда туриб уруш қиладиганларни яхши кўрадир.

Аллох таоло мўминлар жамиятининг доимо бирдам, ҳамфикр ва жипслашган бўлишини хоҳлайди. Шунинг учун ҳам, намозни биргалиқда, жамоат бўлиб, сафларни жипслаштириб ўқишга тарғиб этил-

ган. Бу оятда эса, урушда ҳам бирдам бўлишга, жипслашиб, душманни бир жабҳа бўлиб қарши олишга буюрмоқда.

Аллоҳ таоло мусулмонларни жипсликда мустаҳкам бинога ўхшашга бежиз чорламаяпти. Чунки, бинонинг деворлари, шифти ва бошқа тарафлари бир-бирига яхши бирлашиб кеттан бўлса, бино ўзи ҳам мустаҳкам бўлади. Ислом жамиятида ҳам барча табақалар, тоифалар бирбирига ана шундай киришиб, мустаҳкамланиши зарур.

Кейинги оятларда урушга сабаб бўлган ҳолатлар баён ҳилинади. Жумладан, яҳудийлар йўлдан озиб, кўп бузғунчиликлар ҳилган эдилар. Бу ҳол урушни келтириб чиҳарди. Насоролар ҳам йўлдан адашиб, кўп бузғунчиликлар ҳилган эдилар. Бу ҳам урушга сабаб бўлди.

5. Мусо ўз қавмига: «Эй қавмим, Аллоҳнинг Расули эканимни билиб туриб яна нима учун менга озор берасиз», деганини эсла. Улар (ҳақдан) бурилган эдилар Аллоҳ уларнинг қалбини буриб қуйди. Аллоҳ фосиқ қавмларни ҳидоят қилмас.

Мусо алайҳиссаломга қавмлари жуда кўп озорлар етказган. Жумладан: «Бизга Аллоҳнинг ўзини кўрсат», дейишгача борганлар. Дин душманларига қарши, ватанларини озод этиш учун уруш қилишга фармон келганда, улар Мусо алайҳиссаломга: «Сен ва Роббинг икковларинг бориб урушинглар, биз бу ерда ўтириб турамиз» дейишган. Бошқа миллатларнинг бут ва санамларини кўриб, Пайғамбарлари Мусо алайҳиссаломга: «Бизга ҳам уларнинг худоларига ўхшаш худо қилиб бер», дейишган. Бундан бошқа яна кўп озорлар етказишган. Ана ўша озорлар эътиборидан,

«Мусо ўз қавмига: «Эй қавмим, Аллоҳнинг Расули эканимни билиб туриб яна нима учун менга озор берасиз», деганини эсла».

Бани Исроилнинг уларни жаҳолат ботқоғидан, Фиръавининг зулмидан озод қилиш учун бутун вужуди билан уринаётган улуғ Пайғамбарга муомалалари мана шунақа бўлган.

«Улар (ҳақдан) бурилган эдилар Аллоҳ уларнинг қалбини буриб қўйди. Аллоҳ фосиқ қавмларни ҳидоят қилмас.»

Улар Аллоҳнинг амрларидан бўйин товлаб, саркашлик қилишган. Оқибатда Аллоҳ таоло уларнинг қалбларини ҳидоят таъсир қилмайдиган этиб қўйган. Чунки, Аллоҳ фосиқларни ҳидоят қилмайди, балки ҳидоят талабида юрган бандаларини тўғри йўлга солади.

Мусо алайҳиссалом ўтганидан сўнг, вақти-соати келиб Аллоҳ таоло Исроил аҳлига Ийсо алайҳиссаломни Пайғамбар қилиб юборди:

6. Ийсо ибн Марям: «Эй, Бани Исроил, албатта, мен ўзимдан олдин келган Тавротни тасдиклаш ва мендан кейин келувчи Аҳмад исмли Расулнинг башоратини бериш учун Аллоҳ сизларга юборган Пайғамбарман», деганини эсла. Қачонки у(Аҳмад) уларга ҳақ билан келган вақтда эса, бу очиқ-ойдин сеҳрдир, дедилар.

Ушбу оятда Ийсо алайҳиссаломнинг ўз умматларига айттан гаплари муҳим гаплар бўлиб, диний таълимотлардаги улкан масалаларни ўз ичига олади.

«Ийсо ибн Марям: «Эй Бани Исроил, албатта, мен ўзимдан олдин келган Тавротни тасдиқлаш ва мендан кейин келувчи Аҳмад исмли Расулнинг башоратини бериш учун Аллоҳ сизларга юборган Пайғамбарман», деганини эсла.»

Биринчи масала: **«Ўзимдан олдин келган Тавротни тасдиқлаш учун...»** келганман, демоқдалар. Масийҳий дини китобларида ҳам Ийсо алайҳиссалом тилидан: «Мен номусни йўқ қилиш учун эмас, балки тўлдириш учунгина келдим», дейилган экан.

Иккинчи масала: «...ва мендан кейин келувчи Аҳмад исмли Расулнинг башоратини бериш учун...» келганман, демоқдалар. Аҳмад Пайғамбаримизнинг исмларидир. Аҳмад, Муҳаммад ва Маҳмуд исмлари Пайғамбаримизга ном бўлиб, шукр, мақтов маъносини англатувчи «ҳамд» сўзидан олингандир. Ийсо алайҳиссаломнинг ушбу башоратлари Инжилда ҳам келган. Юҳанно Инжилда: «Агар менга муҳаббат қилсаларингиз, васиятларимни тутинглар: мен отадан сизлар билан абадий собит бўлиш учун форҳилатни талаб қиламан», дейилган Лекин замон ўтиши билан роҳиблар кейинги нашрларда бу сўзнинг ўрнига бошқа сўз ишлатадиган бўлишган. Замондошларимиздан устоз Аҳмад Нажжор ғарб олимларидан бири доктор Карлу Нилинудан «Форҳилат»нинг маъноси нима?» деб сўрасалар, у киши:

«Роҳиблар «мъази» деб айтишади», дебди. Шунда устоз Нажжор: «Мен роҳибдан эмас, балки юнон тили фан доктори Карлу Нилинудан сўраяпман», деб рад қилибдилар. Фақат шу гапдан кейингина ажнабий доктор:

«Бу сўзнинг асл маъноси «кўп шукр»— ҳамд, дебди. Сўнгра устоз Нажжор «Арабча «ҳамд» сўзининг «Аҳмад» шаклида ишлатилишига тўгри келадими?» десалар, доктор Карлу:

«Ҳа», деб жавоб қилибди. Лекин шунчалик башоратлар бўлса ҳам, «Аҳмад», яъни Муҳаммад алайҳиссалом ҳақ дин билан Пайғамбар бўлиб келганларида, улар иймон келтирмадилар. У кишига чексиз ҳурматсизлик ва душманликлар қилдилар. У зотнинг Пайғамбарликларини сеҳр деб, ўзларини сеҳргар дедилар.

Учинчи масала: Ийсо алайҳиссалом ўз тиллари билан,

«Аллоҳ сизларга юборган Пайғамбарман», демоқдалар, худоман ёки худонинг ўғлиман, деганлари йўқ. Ийсо алайҳиссаломга келган масийҳий динига эътиқод қилувчи кишиларнинг ҳозирги ақийдаси бўйича, у зот худо ёки худонинг ўғли ҳисобланади. Бу эса, мутлақо хато ва адашувдир.

Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло келаси оятида Исломни ҳабул ҳилмаганларнинг бузуҳ ниятларини фош ҳилиб, бундай дейди:

## 7. Исломга даъват қилиниб турганида Аллоҳга нисбатан ёлғон туҳиган кимсадан ҳам золимроҳ киши борми? Ҳолбуки, Аллоҳ золимларни ҳидоятга солмас.

Яъни, инсон Исломга даъват қилинса, икки дунёнинг саодатига эриштирувчи динга чақирилса, уни хурсандлик билан қабул қилишнинг ўрнига, Аллоҳга нисбатан ёлғон тўқиса, ҳақиқатан, у энг ашаддий золим ҳисобланади. Ундайларнинг Аллоҳ таолога нисбатан тўқиган ёлғонлари турлича бўлади. Жумладан, Қуръонни «сеҳр» ёки «шеър» дейишади, Аллоҳ бизни бунга буюргани йўқ, дейишади, Муҳаммад Пайғамбар эмас, дейишади ва бошқа кўплаб бўҳтон ва туҳматлар қўллашади. Аллоҳ таоло эса, бунақа золимларни ҳидоятта бошламайди. Чунки, гуноҳкорлиги туфайли ҳидоятта нолойиқ шахсларни ҳидоятта бошламаслик У зотнинг суннатидир. Бу золимларнинг нияти нима ўзи? Ушбу саволга келаси оят жавоб беради.

8. Оғизлари билан Аллоҳнинг нурини ўчирмоқчи бўладилар. Ҳолбуки, Аллоҳ, кофирлар ёқтирмаса ҳам, ўз нурини тугал этгувчидир. Оятдаги «Аллоҳнинг нури»дан мурод Ислом динидир. Ислом динини йўқ қилиш учун уринувчиларнинг ҳаракати қуёшнинг шуъласини оғиз билан пуфлаб ўчиришга ҳаракат қилишга ўхшайди. Ундайлар қанчалик уринмасин, қуёшни сўндира олмаганларидек, Ислом нурини ҳам ўчира олмайди.

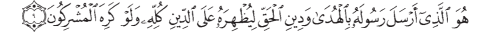
Пайғамбаримиз алайҳиссаломга Қуръони Каримнинг биринчи ояти тушган замондан то ҳозиргача Аллоҳ таолонинг душманлари Исломга, мусулмонларга қарши қанчадан-қанча ишлар олиб бордилар. Турли усуллар ва услублар билан динимизга қарши урушни бир дақиқа ҳам тўхтаттанлари йўқ. Бу машъум урушни Макка мушриклари бошлаган бўлса, сўнг яҳудийлар, мунофиқлар давом эттирдилар. Кейинроқ ўша замоннинг икки улкан императорлиги—рум ва форс қарши чиқди. Қаршилар кўпайиб, дунёнинг ҳар тарафидан бош кўтара бошладилар. Салбчилар, саҳюнийлар (сионистлар) мусулмонларга қарши барча ваҳшийликларни қилдилар ва қилмоқдалар. Шундай давр бўлдики, азиз Исломий ватаннинг барча тупроғи мустамлакачилар оёғи остида топталди. Лекин оятда келганидек:

«Аллох, кофирлар ёқтирмаса ҳам, ўз нурини тугал этгувчидир». Мана, Ислом душманларининг ҳаммаси ўтди, ҳаммаси расвои радди бало бўлди, икки дунёси куйди ва тарихда номлари ёмонлик билан зикр этиладиган бўлиб қолди. Лекин Ислом юксаклигича, улуғворлигича қолмоқда, Аллоҳга шукр.

Ушбу ояти каримада сиз билан биз мусулмонларга улуғ башорат бордир. Бу масалада икки ироданинг тўқнашуви кўзга кўринмоқда. Бири—Ислом душманларининг иродаси.

Иккинчиси — Аллоҳ таолонинг иродаси. Албатта, Аллоҳнинг иродаси ғолиблиги ҳаммага маълум. Ислом истиқбол динидир.

Буни тушуниш учун келаси оятта эътибор берайлик. Ислом ҳали кучсиз, мусулмонлар ҳали жуда оз ва турли душманлар атрофдан ўраб турган пайтда тушган бу оятда Исломнинг келгусида бутун динлардан устун бўлиб, дунёга тарҳалишидан башорат берилмоҳда.



9. У зот Ўз Расулини ҳидоят ва ҳақ дин билан барча динлардан устун қилиш учун юборган зотдир. Гарчи мушриклар ёқтирмасалар ҳам.

Аллоҳнинг сўзи, ваъдаси ҳақ. Исломни бошқа барча динлардан устун бўлиши учун туширганини ушбу оят ила хабар берган эканми, шундай бўлиши муқаррар.

Дарҳақиқат, Пайғамбар алайҳиссаломнинг вафотларидан сўнг бу ваъда амалга ошди — Ислом дунёга тарқалди. Бу ҳақиқат ҳам Қуръони Каримнинг улкан мўъжизасидир ва Муҳаммад алайҳиссаломнинг ҳақ Пайғамбар эканликларига ёрқин далилдир. Иншоаллоҳ, бу ваъда охиригача рўёбга чиқади. Ислом барча динлардан устун бўлиб, жаҳон халқларини икки дунё саодатига эриштиради. Унинг ҳақиқатлари жамийки инсониятга етиб бориши учун эса, аввало, мусулмонлар ўзлари Исломни тўғри тушуниб, ҳаётларига татбиқ қилиб, сўнгра ўзгаларга ҳам етказмоқлари лозим.

Иймон голиб, Ислом устун бўлишининг баёнини қилиб бўлгандан сўнг, Аллох таоло мўминларни азобдан қутқарувчи ва кўплаб яхшиликларга етказувчи «тижорат» га таргиб қилади.

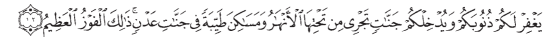
- 10. Эй, иймон келтирганлар! Сизларни аламли азобдан нажот топтирувчи тижоратга далолат қилайми?
- 11. Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтирасизлар ҳамда Унинг йўлида молингиз ва жонингиз билан жиҳод қиласизлар. Шундоқ қилмоқларингиз, агар билсангизлар, ўзларингиз учун яхшидир.

Аллоҳга иймон келтириш ҳаётда Унинг йўриги—Қуръони Карим таълимоти асосида яшашни тақозо қилади. Аллоҳнинг Расули Муҳаммад алайҳиссаломга иймон келтириш эса, ҳаётда у кишидан ўрнак олиб, суннатларига амал қилиб яшашимизни талаб этади. Шартлардан энг муҳими—Аллоҳ йўлида молу жонни тикиб жиҳод қилишдир.

«Жиҳод» сўзи жамийки имкониятни ишга солиш маъносини англатади. Шундан келиб чиқадиган бўлсак, мусулмон одам нажотта эришмоқчи бўлса, ўзининг барча куч-қуввати, ақл-заковати ва моддий имкониятларини Аллоҳ йўлида, Унинг дини учун сарфлаши керак. Жиҳод руҳининг йўқолиши кишиларни ҳойи-ҳавасга, ўткинчи ҳаёт лаззатларига берилиб кетишларга, маънавий бузилишларга олиб келади. Натижада, жамият тубанликка юз тутади. Оятда иймон ва жиҳоднинг «тижорат» деб номланишига сабаб шуки, араблар ўша вақтларда энг кўп фойда келтирадиган соҳа тижорат деб ҳисоблашарди. Мазкур тижоратнинг тез келадиган фойдалари бор ва кейин келадиган фойдалари бор.

Кейин келадиган фойдалари ҳақиқий ва афзал бўлгани учун келгуси оятда аввал ўшалар зикр қилинмоқда.

Ана шунда Аллох таоло



## 12. Гуноҳларингизни кечирур ва сизларни адн жаннатидаги остидан анҳорлар оқиб турган боғларга ва яхши масканларга киритур. Бу нарса сиз учун улуғ ютуқдир.

Яъни, Аллоҳга ва Унинг Расулига иймон келтирсангиз ҳамда Унинг йўлида молингиз ва жонингиз билан жиҳод ҳилсангиз, Аллоҳ таоло, аввало, бу дунёда сизларнинг

«Гуноҳларингизни кечирур...»

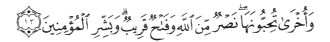
Энг мухими ва асосийси эса, охиратда

«...сизларни адн жаннатидаги остидан анхорлар оқиб турган боғларга ва яхши масканларга киритур».

Бундай бўлиши, жуда хам чексиз бахт-саодатдир.

«Бу нарса сиз учун улуг ютуқдир.»

Сўнгра тез келадиган фойдалар зикр қилинади:



### 13. Ва сизлар яхши кўрадиган бошқаси ҳам бор. Аллоҳдан ёрдам ва яқин зафар. Ва мўминларга башорат бер.

Ушбу оят Қуръони Каримнинг ғойибдан берган хабарларидан бўлиб, улкан мўъжиза ҳамдир. Чунки, у Маккаи Мукаррама фатҳ этилишидан аввал тушган. Бундан бир оз вақтдан кейин Аллоҳ таоло ушбу оятда берган ваъдаси устидан чиқди. Аллоҳ таолонинг ёрдами бўлиб, Макка мусулмонлар қўлига ўтди. Сўнг тезда бутун Арабистон ярим оролига Ислом дини тарқалди.

Суранинг охирги оятида Қуръони Карим мусулмонларни Аллоҳнинг динига, Ийсо алайҳиссаломга ҳаворийлар ҳандоҳ ёрдам берган бўлса, шундоҳ ёрдам беришга чаҳиради.

يَّا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوَاْ أَنصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى اَبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّيِنَ مَنَ أَنصَارِيَ إِلَى اللَّهِ قَالَ اللَّهِ قَالَ عَلَى عَدُوهِمَ الْمَعَوَارِيِّيُونَ نَحُنُ أَنصَارُ اللَّهِ فَعَامَنَت طَآبِفَةُ مِّنُ بَغِي إِسْرَهِ بِلَ وَكَفَرَت طَآبِفَةُ فَأَيَّدُنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوهِمَ الْمَهَوْنِ نَعْوَى نَظْهِرِينَ لَهُ اللَّهِ مِن لَهُ اللَّهِ مِن لَهُ اللَّهُ عَلَى عَدُوهِمَ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهُ اللْ

14. Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳнинг ёрдамчилари бўлинг! Ийсо ибн Марям ҳаворийларга: «Ким Аллоҳ учун менинг ёрдам-

чим(бўлади))?» деганида, ҳаворийлар: «Биз Аллоҳнинг ёрдамчиларимиз», дедилар. Бас, Бани Исроилдан бир тоифа иймон келтирди ва бир тоифа кофир бўлди. Бас, Биз иймон келтирганларни душманлари устидан қўллаб-қувватладик. Ва улар ғолиб бўлдилар.

Ҳаворийлар Ийсо алайҳиссаломнинг шогирдлари, у кишига яқин одамлардир. Аллоҳ таоло бу ояти каримада мусулмонларни Ислом динига хизмат қилишга чақирмоқда ва бу хизматни «Аллоҳга ёрдамчи бўлиш» деб атамоқда.

«Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳнинг ёрдамчилари бўлинг!»

Демак, кимки динга хизмат қилса, диний ишларга ёрдам берса, бевосита Аллоҳ таолонинг ўзига ёрдам берган бўлар экан.

Бу ишда Ийсо алайҳиссаломнинг яқин ёрдамчилари бўлган ҳаворийлардан ўрнак олиш кераклиги уқтирилмоқда.

«Ийсо ибн Марям ҳаворийларга: «Ким Аллоҳ учун менинг ёрдамчим(бўлади))?» деганида, ҳаворийлар: «Биз Аллоҳнинг ёрдамчиларимиз», дедилар.»

Хаворийлар фидокорлик билан Ийсо алайхиссаломга, у зот орқали Аллоҳнинг динига хизмат қилган эдилар ва оқибатда кофирлар устидан ғолиб бўлдилар. Ҳа:

«Бас, Бани Исроилдан бир тоифа иймон келтирди ва бир тоифа кофир бўлди. Бас, Биз иймон келтирганларни душманлари устидан қўллаб-қувватладик. Ва улар голиб бўлдилар».

Оятдан маълум бўладики, агар бандалар Аллох таолонинг динига хизмат қилсалар, ўз навбатида Аллох таоло уларни доимо қўллабқувватлар экан. Аллох таоло ҳаммамизнинг фақат Ўзи учун, Ўзининг дини учун хизмат қиладиганлардан бўлишимизни насиб этсин.



#### ЖУМУЪА СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 11 оятдан иборат.

Бу сура «Софф» сурасидан сўнг нозил бўлган. Мавзуи «Софф» сурасида кўтарилган масалаларга ўхшаш, лекин бошқача, ўзига хос услуб билан муолажа қилинади. Номидан ҳам маълум бўлиб турибдики, сурада жума намози ҳақида сўз кетади. Жума сўзи ўзбек ва бошқа туркий тилларда арабча «жумуъа» сўзининг бир оз бузиб талаффуз этилишидир. Жумуъа, аслида, «жамъ» (жамланиш) сўзидан олинган. Чунки жума куни мусулмонлар ўзларининг оммавий катта жамоатли намозларига жамланадилар. Бу жамоат намозининг айнан шу кунда ўқилишини Аллоҳ таоло мусулмон бандаларига фарз қилган.

Сураи карима Ислом дини инсоният учун Аллоҳнинг раҳмати эканини, ушбу дин ила араблар ширк ва залолатдан холос бўлганликларини, бу дин башариятнинг барча дардларига малҳам эканини баён қилади.

Сўнгра, яхудийлар ҳақида, Аллоҳ таоло Таврот ҳукмларига амал қилишга буюрган бўлишига қарамай, уларнинг йўлдан озганликлари, Аллоҳнинг динидан юз ўгириб кетганликлари тўгрисида ҳикоя қилинади. Қуръони Карим уларни устига китоб ортилган эшакка ўхшатади. Яъники, устига катта китоблар ортилган эшак ҳорибчарчаши мумкин, аммо бу китоблардаги маънолардан фойда ололмаганидек, яҳудийлар ҳам устларига шунча яҳши китоблар туширилганига қарамай, ўзларига фойда олмаган, Аллоҳ таолонинг динига кирмаган эдилар.

Ундан кейин Жума намози ҳукмлари ҳақида сўз кетади. У намозга азон айтилиши билан мўминлар масжидларга шошилишлари зарурлиги, бу вақтда савдо-сотиқ ҳаром бўлиши баён қилинади. Намозга бормай, тижорат ва ўйин-кулгу билан машғул бўлишнинг оқибати ёмон бўлиши таъкидланади.



#### 1. Осмонлару ердаги барча нарсалар Малик, Қуддус, Азийз ва Ҳакийм булган Аллоҳга тасбиҳ айтадир.

Аллоҳта барча нарсалар қандоқ тасбиҳ айтиши «Софф» сурасида шарҳ қилинди. Фарҳи шундаки, ушбу суранинг биринчи ояти охирида Аллоҳ таолонинг сифатлари келган. Бу усул Қуръонга хос бўлиб, кўплаб ҳикматлари бордир. Жумладан, суранинг кейинги оятларида Аллоҳ таолонинг биринчи оятда зикр қилинган сифатларига мос ишлар келади. Сўнгра Аллоҳ таоло инсониятта уларни куфр залолатидан қутҳариш учун Муҳаммад алайҳиссаломни Пайғамбар этиб юборганини эслатади.

# 2. У зот саводсизлар ичидан, гарчи улар бундан аввал очиқ залолатда бўлсалар ҳам, уларга оятларини ўқиб берадиган ва уларни поклайдиган ҳамда китобни ва ҳикматни ўргатадиган Пайғамбарни юборди.

Биз «Саводсиз» деб таржима қилган маъно араб тилида «уммий» дейилиб, бу сўз ўқиш-ёзишни билмайдиган шахсга нисбатан ишлатилади. «Умм» она дегани. Яъни, онадан тугилгандек, ўқиш-ёзишни ўрганмай юрган, деган маънони тушуниш керак. Ўша давр араблари «уммий қавм» дейилган, чунки уларнинг ичларида ўқиш-ёзишни биладиганлари жуда оз бўлган. Пайгамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом ҳам ўқиш-ёзишни мутлақо ўрганмаганлар. Албатта, Аллоҳ таолонинг улкан ҳикмати туфайли шундай бўлган. Нега ҳикмат деяпмиз? Чунки саводсиз жамиятда уммий бўлиб ўсган, умрида ҳеч нарса ўқимаган-ёзмаган, ўзга динлар, шариат ва маданиятлардан бехабар ҳолда вояга еттан, Пайгамбар бўлганларидан кейин ҳам ўқиш-ёзишни ўрганмаган бир одам қирқ ёшга тўлганларида Аллоҳнинг иродаси билан халқларни дунёда энг мукаммал дин бўлмиш Исломга даъват қила бошладилар. У кишига Қуръони Карим оятлари тушиб, ўттан ишлар, келажак воқеалар, ахлоқ ва одоб

қоидалари, ибодатлар, сиёсат, иқтисод ва инсон ҳаётининг барча тарафларини ўз ичига қамраган, унга икки дунё саодатининг кафолатини берадиган ҳукмлар баёни келди. Орада замонлар ўтиши ва илм-фан ривожланиши билан Қуръон мўъжизалари тасдиқланиб бормокда. Саҳрода ўсган, ўқиш-ёзишни ўрганмаган одамдан барча замонларнинг энг ҳақ таълимоти ўзидан-ўзи чиқмаслигини, фақат оламлар Парвардигоригина Ўз қудрати, илми ва ҳикмати билан бу ишга қодир эканини тушуниш қийин эмас. Бунга дўст ҳам, душман ҳам тан бермасдан иложи йўк.

Энди бевосита ояти кариманинг шархига ўтайлик.

### «У зот саводсизлар ичидан, гарчи улар бундан аввал очиқ залолатда булсалар ҳам», Пайғамбар юборди.

Аллоҳ таоло арабларга ўзларининг ичидан чиққан ва ўзларига ўхшаш уммий кишини элчи қилиб юборганини миннат қилмоқда. Бу элчи—Муҳаммад алайҳиссаломдирлар. Бу элчининг вазифалари жумласига қуйидагилар киради:

Ўша уммий Пайғамбар арабларга

#### «...уларга оятларини ўқиб берадиган...»

Яъни, Пайғамбар алайҳиссалом ўзларига Аллоҳ таоло томонидан тушаёттан Қуръони Карим оятларини уммий қавмларга етказадилар;

#### «...ва уларни поклайдиган...»

Яъни, Ўша Пайғамбар уларни куфр ва гуноҳлар ботқоғидан поклайди. Уларнинг қалбларини, руҳларини, виждонларини, муомалаларини, хуллас, барча-барча тарафларини поклайди;

### «...ҳамда китобни ва ҳикматни ўргатадиган Пайғамбарни юборди.»

«Китоб»дан мурод Қуръони Каримдир, яъни, Ўша Пайғамбар уларга Қуръон таълимотларини, ундаги амрларни, қайтариқларни ва аҳкомларни ўргатади.

«Ҳикмат»дан мурод эса, Пайғамбаримизнинг суннатларидир. «Суннат» Пайғамбар алайҳиссаломнинг сўзлари, қилган ишлари ва ўзгалар томонидан айтилган сўз ёки қилинган ишни маъқуллаганликларидан иборатдир. Суннат мусулмонлар учун Қуръондан кейинги иккинчи манба ҳисобланади. Динимизнинг кўпгина аҳкомлари, ҳаётимиздаги зарур таълимотлар Пайғамбар алайҳиссаломнинг суннатлари, ҳадисларидан олингандир.

**«...гарчи улар бундан аввал очиқ залолатда бўлсалар ҳам...»** дегани, Исломдан олдин дунё халқлари қаттиқ адашишда эканлигига, улар жаҳолат ботқоғида қулоқларигача ботиб ётганлигига ишоратдир.

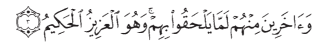
Жумладан, арабларда ҳам бошқалар қатори инсонга ор-номус бўладиган, унинг шаънига доғ туширадиган турли урф-одатлар бор эди. Бу ҳолатни яхшироқ тушуниш учун саҳобий Жаъфар ибн Абу Толибнинг 
 Хабашистон подшоси Нажоший хузурида мазкур холатни ва Исломнинг фазилатини баён қилиб сўзлаган сўзини эслаб ўтсак яхши бўлади:

«Эй подшох, биз буту санамларга ибодат қилувчи жоҳил бир қавм эдик. Ўлимтикларни ер эдик. Кучлиларимиз заифларимизни ер эди, фоҳиша ишларнинг барчасини қилардик, қариндошлик алоқаларини узардик, қушниларимизга ёмон муомала қилардик. Бизга Аллоҳ таоло ўзимиздан чиққан Пайғамбар юборгунча шу ҳолатда давом этдик. Унинг насабини, ростгуйлигини, омонатга хиёнат қилмаслигини, поклигини яхши билардик.

Пайғамбар бизни ягона Аллоҳга эътиқод ва ибодат қилишга чақирди, ўзимиз ва ота-боболаримиз ибодат қилиб юрган тошлар ва бутларни тарк этишга даъват этди. У бизларни ростгуй булишга, омонатта хиёнат қилмасликка, қариндошлик ва қўшнилик алоқаларини яхшилашга, харом ишлардан ва қон тукишдан қайтишга буюрди. Шу билан бирга, фахш ишлардан, ёлғон гапиришдан, етимларнинг молини ейишдан, пок кишиларни зинода айблашдан қайтарди. У бизларни Аллохга ширк келтирмасликка, намоз ўқишга, закот беришга, рўза тутишга ва хоказо Ислом таълимотларини бажаришга буюрди. Биз унинг сўзларини тасдиклаб, унга иймон келтирдик, у олиб келган таълимотта эргашдик, ягона Аллохнинг Ўзига ибодат қилдик, Унга ширк келтирмадик, нимани харом деб айтса, харом деб билдик, халол деб айтса, ҳалол деб билдик. Ўз қавмимиз бизга душманлик қилдилар, бизни азобладилар, динимиздан қайтариб яна бутларга ибодат қилдирмоқчи бўлдилар, ифлос, жирканч нарсаларни яна халол дейишга мажбур килдилар, бизга зулм ўтказдилар, қахр кўрсатдилар, динимиздан қайтармоқчи бўлган эдилар, сенинг юртингта хижрат қилиб келдик...»

Саҳобий Жаъфар сўнгра «Марям» сурасининг аввалидан тиловат қилди. Нажоший таъсирланиб, кўзига ёш олди. Мусулмонларни қурайш қабиласига беришдан бош тортди. Кейинчалик ўзи ҳам мусулмон бўлди. Унинг юртига ҳижрат қилган мусулмон аёллардан бирига Пайғамбар алайҳиссалом уйланмоқчи бўлганларида, у зотнинг номларидан совчи бўлди ва келинга катта совғалар берди. Нажоший вафот этганда, Аллоҳ унинг ўлими хабарини ғойибдан Пайғамбар алайҳиссаломга билдирди. У киши масжиддан чиқиб туриб саҳобаларга «бугун Аллоҳнинг солиҳ бандаларидан бири вафот этди», дедилар ва ғойиб жаноза ўқидилар.

Юқоридаги оятда Пайғамбар арабларга юборилганлиги зикр қилинганлигидан, Ислом араблар учун хос дин экан, деган фикр келмаслиги керак, чунки келаси оятда арабмас халқларнинг мусулмонликка кириши ҳақида очиқ-ойдин баён келади.



### 3. Ва хозирча уларга қушилмаган бошқаларга ҳам. Ва У зот ғолиб ва ҳикмат эгасидир.

«Бошқаларга» деганда араблардан бошқалар назарда тутиляпти. Оят нозил бўлган пайтда бошқа халқлар ҳали Пайғамбар уммати сафига қўшилмаган, чунки уларга Ислом даъвати етиб бормаган эди. Улар келажақда қўшилишади, деб башорат қилинмоқда. Бу ояти карима ҳам Қуръоннинг улкан мўъжиларидан биридир. Бу ғойибнинг хабаридир. Араблардан бошқа халқларнинг Исломга киришини ўша пайтда Аллоҳ таолодан ўзга ҳеч ким билмасди.

Имом Бухорий ўз китобларида ривоят қилган ҳадисда улкан саҳобий Абу Ҳурайра бундоқ дейдилар, «Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳузурларида ўтирган эдик, «Жумуъа» сураси нозил бўлди. У сурада: «Ва ҳозирча уларга қўшилмаган бошқаларга ҳам», жумласи бор эди. Мен: «Уларким, ё Расулуллоҳ?» деб уч марта сўрадим. Ичимизда Салмони Форсийҳам бор эди. Расулуллоҳ алайҳиссалом қўлларини Салмони Форсийнинг елкаларига қўйдилар ва: «Агар иймон Сурайёда (сурайё юлдузида) бўлса ҳам, мана булардан бўлган кишилар унга етадилар», дедилар».

Ўша пайтда Осиё халқларидан фақат ҳазрати Салмони Форсийгина Исломга келган эдилар. Бу ояти кариманинг ва Пайғамбар алайҳиссаломнинг башоратлари юзага чиқди. Дунё халқлари тезда Исломни қабул қилдилар ва унга улкан хизматларни қилдилар. Кўпгина илмларда ва ишларда араблардан ҳам ўзиб кетдилар.

### **4. Бу нарса Аллоҳнинг фазлидир** (ва уни) **хоҳлаган кишисига берадир. Аллоҳ улуғ фазл эгасидир.**

Ушбу ояти каримадаги «Бу нарса»дан мурод икки хил бўлиши мумкин:

Биринчиси – Пайғамбарлик.

Унда оятнинг маъноси: Пайғамбарлик Аллоҳнинг фазлидир, уни хоҳлаган кишисига беради, деган бўлади.

Иккинчиси – Исломга хидоят қилиш.

Унда оятнинг маъноси: Исломга ҳидоят қилиш Аллоҳнинг фазлидир, уни хоҳлаган кишисига беради, деган бўлади.

Аллоҳ таоло Пайғамбарлик динга ҳидоят қилиш эканини, Қуръон ва ҳикмат ўзининг улуғ фазли эканлигини баён қилиб бўлгандан сўнг, бу улкан неъматларнинг қадрига етиш зарурлигини, уни унутиш ва ундан фойдаланмаслик катта гуноҳ ҳамда бадбахтлик эканлигини уқтириш учун яҳудийларни мисол қилиб келтиради:

# مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱللَّهُ النَّالِمِينَ اللَّهُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾

5. Устларига Таврот юклатилган, сўнгра уни кўтармаганлар, мисоли устига китоб юкланган эшакка ўхшарлар. Аллоҳнинг оятларини ёлғонга чиқарган қавмнинг мисоли қандоқ ҳам ёмон. Аллоҳ золим қавмларни ҳидоят қилмас.

Бу ояти каримадаги «Устларига Таврот юклатилган»лар — яҳудийлар. Аллоҳ таоло уларга Мусо алайҳиссаломни Пайғамбар қилиб юбориб, тўғри йўлни кўрсатиш учун Тавротни туширган эди. Лекин улар бу илоҳий китобга амал қилмадилар. Ундаги илоҳий кўрсатмалардан фойдаланмадилар. Бу катта бадбахтликдир. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло уларни устига китоб ортилган эшакка ўхшатмоҳда.

«Устларига Таврот юклатилган, сўнгра уни кўтармаганлар, мисоли устига китоб юкланган эшакка ўхшарлар.»

Эшак устидаги китобни кўтариб чарчаса чарчайди, аммо асло бу китобдаги илм ва таълимотлардан фойдаланмайди. Бу оят гарчи яхудийларга қарата айтилган бўлса-да, мусулмонларга ҳам тегишлидир. Яъни, Аллоҳ таоло мусулмонларга: сизлар ҳам яҳудийларга ўхшаб Аллоҳнинг китобига амал қилмасангизлар, худди уларга ўхшаган бўласизлар, демоқда.

Демак, Қуръонга амал қилинмаса, ундаги илоҳий таълимотлардан фойдаланилмаса, мусулмонлар ҳам устига китоб ортилган эшакка ўхшаган бўладилар.

«Аллоҳнинг оятларини ёлғонга чиқарган қавмнинг мисоли қандоқ ҳам ёмон.»

Аллоҳнинг оятларини ёлғонга чиқарганларни ҳар қандай ёмон нарсага ўхшатса ҳам бўлаверади.

#### «Аллох золим қавмларни хидоят қилмас.»

Албатта, Аллоҳ таоло золим қавмларни ҳидоят қилмайди. Чунки, улар Аллоҳ таолонинг йўлидан юрмай ўзларига ўзлари зулм қилдилар.

Шундан сўнг Аллох таоло яхудийларнинг, биз Аллохнинг суйган бандаларимиз, деган даъволарини фош қилади.

Эй Мухаммад!

قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوٓا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوْتَ إِن كَنْتُمْ صَلِاقِينَ لَيُ

6. Сен: «Эй, яхудий бўлганлар, албатта, сиз, бошқалардан фарқли ўлароқ, Аллоҳнинг авлиёларимиз деб даъво қиладиган бўлсангиз, бас, ўлимни орзу қилинг, агар ростгўй бўлсангиз», деб айт.

Яҳудийлар доимо, биз Аллоҳнинг танлаган бандаларимиз, қолганларни у бизга эшак қилиб берган, деган даъвони қиладилар. Ушбу оятда Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз алайҳиссаломга хитоб қилиб, яҳудийларнинг бу нотўғри даъволарига раддия беришни таълим беряпти.

Агар гапингиз рост бўлса, Аллоҳнинг суйгани бўлсангиз, ўлишни орзу қилинг, чунки қанча тезроқ ўлсангиз, Аллоҳга шунча тез эришасиз ва мақсадингиз ҳосил бўлади. Одатда, ҳар бир севувчи маҳбубига тезроқ эришиш учун ҳамма чорани қўллайди. Хўш, яҳудийлар ўлимни яҳши кўрармикинлар? Йўқ, асло ёҳтирмайдилар. Дунёда уларчалик бу дунё ҳаётига ҳизиҳҳан ҳалҳ йўқ. Буни ҳамма яҳши билади, шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло кейинги оятда юҳоридаги саволга Ўзи жавоб бериб ҳўя ҳоляпти:

7. Улар қўллари қилган(гунох)лари туфайли ҳеч қачон, у(ўлим)ни орзу қилмаслар. Аллоҳ золимларни билувчидир.

Яҳудийларнинг ўлимни сира орзу қилмасликларига гуноҳларининг кўплиги сабаб экан. Улар ўлимдан кейин савол-жавоб бўлишини, гуноҳларга яраша азоб белгиланишини биладилар. Бу эса, улар учун ниҳоятда даҳшатли.

Яхудийлар хоҳламаганлари учун ўлмай қоладиларми? Йўқ. Албатта, ўладилар, ўлимдан қочиб қутула олмайдилар. Бу ҳақиқатни келаси оят баён қилади.

Эй Мухаммад!

8. Сен: «Албатта, сиз ундан қочаётган ўлим, таъкид шулки, сизга барибир йўлиқувчидир. Сўнгра махфий ва ошкор нарсаларни Билувчининг хузурига қайтарилурсизлар. Бас, У сизга нима қилиб юрганингизнинг хабарини берадир», деб айт.

Ҳа, ҳеч бир кимса ўлимдан қочиб қутула олмайди. Шу жумладан, яҳудийлар ҳам. Ўлим инсонни, вақти-соати келганда, қаердан бўлса ҳам, излаб топади.

### «Албатта, сиз ундан қочаётган ўлим, таъкид шулки, сизга барибир йўликувчидир.»

Хар бир инсон ўлганидан сўнг, махфий ва ошкора нарсаларнинг барчасидан хабардор Аллох таолонинг хузурига қайтарилади ва бу дунёда қилган ҳар бир иши учун жавоб беради.

#### «Сўнгра махфий ва ошкор нарсаларни Билувчининг хузурига қайтарилурсизлар.»

Агар яширмоқчи бўлса, Аллох таолонинг Ўзи у банда бу дунёда нималар қилганини айтиб беради.

#### «Бас, У сизга нима қилиб юрганингизнинг хабарини берадир.»

Аллоҳ таоло мусулмонларга мана шу тариқа ўрнакли дарс ўтиб, уларнинг ҳимматини қўзиб, ҳар қандай амрни зўр иштиёқ билан кутиб олишга тайёрлаб қўйгандан сўнг, Ислом уммати учун энг муҳим ишлардан бири—жума намози ҳақида сўз очади.

## 9. Эй, иймон келтирганлар! Жума кунида, намозга нидо қилинган пайтда, Аллоҳнинг зикрига шошилинг ва савдони қуйинг. Агар билсангиз, бу узингиз учун яхшидир.

Жума куни ҳафта кунлари ичида энг фазилатлиси ҳисобланади. Пайгамбар алайҳиссалом: «Қуёш чиқиб турган кунларнинг энг яхшиси жума кунидир. Ўша куни Одам яратилган, жаннатта киритилган, жаннатдан чиқарилган. Қиёмат ҳам жума куни қоим бўлади», деганлар.

Оятдаги **«намозга нидо қилинган пайтда»**дан мурод, имом минбарга чиққандан сўнг айтиладиган иккинчи азондир. Пайғамбар алайҳиссалом вақтларида, Абу Бакр Сиддиқ билан Умар Форуқ даврларида жумага фақат бир марта азон айтилган. Ҳазрати Усмон халифа бўлганларидан сўнг шаҳар кенгайиб, одам кўпайганда, у киши бозордаги ўзларининг Завро номли ҳовлиларида ҳам бир марта азон айтишни ташкил қилганлар. Уни эшитиб, кишилар масжидга юзланганлар. Кейин имом минбарга чиққанда жуманинг ҳақиқий азони айтилган. Ушбу оятдаги ҳукмлар ҳам мана шу иккинчи азонга тааллуқлидир.

### «Эй, иймон келтирганлар! Жума кунида, намозга нидо қилинган пайтда, Аллохнинг зикрига шошилинг ва савдони қуйинг.»

Худди шу оят билан икки ракъатли жума намози мусулмонларга жамоат билан ўқиш учун фарз қилинди. Унинг вақти—пешин намозининг вақти. Яъни, жума куни пешин ўрнига жамоат билан жума намози ўқилади.

Аллохнинг оятдаги:

«Ва савдони қўйинг», деган фармонига асосан, жума куни иккинчи азондан бошлаб намоз ўқиб бўлгунча савдо-сотиқ ҳаром қилинган.

Оятнинг охирида Аллох таоло жума намозида мусулмонлар учун катта фойдалар борлигига кафолат беряпти.

#### «Агар билсангиз, бу ўзингиз учун яхшидир.»

Ўша фойдалар қуйидагилар:

- 1. Жамоат намози вақтида мусулмонлар бир-бирлари билан танишадилар, ораларидаги фарқлар йўқолади. Давлат бошлиғи оддий фуқаро билан, бой камбағал билан, оқ танли қора танли билан бир сафда туриб, бошини ерга қўйиб сажда қилади, яъни, жамоат намозида ўзаро тенглик ғояси ҳаётга татбиқ қилинади.
- 2. Озода кийинган, хушбўй атирлар сепган катта-кичик барчанинг бир сафда туриб, катта жамоат билан намоз ўқиши Исломнинг фазлини кўз-кўз қилади. Кишиларга ўз таъсирини ўтказади.
- 3. Жума намозида доимо хутба—ваъз, насиҳат булади. Кишилар яхшиликка даъват қилинади ва ёмонликдан қайтарилади. Умуман, мусулмонларга керакли барча мавзулар баёни булади.
- 4. Кўпнинг дуоси кўл, деганларидек, жума куни кўпчилик хайрбарака тилаб дуолар қилади. Унинг устига, Аллох таоло жума кунида дуолар қабул бўладиган соатни жойлаган. Пайғамбаримиз алайхиссаломнинг кўпгина хадисларида жумага ғусл қилиб, ювиниб, хушбўй нарсаларни сепиб бориш тавсия қилинган. Жума намозини узрсиз қолдириш эса, жуда катта гунох хисобланади.

## فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُرُ نُفْلِحُونَ ﴿ ﴾

## 10. Бас, намоз тугагандан сўнг ер юзи бўйлаб тарқалинг ва Аллоҳнинг фазлидан талаб қилинг ва Аллоҳни кўп эсланг, шоядки, ютуққа эришсангиз.

Маълумки, аввалги оятда Аллох таоло азондан кейин савдони тарк этиб намозга шошилишга буюрган эди. Энди эса, жума намози тамом бўлгандан сўнг яна аввалги холатга қайтиш мумкинлигини баён килмокда.

#### «Бас, намоз тугагандан сўнг ер юзи бўйлаб тарқалинг.»

Намоздан кейин ким савдосига, ким касал кўргани, ким илм талабига ва ҳоказо—ҳамма ўз ишига қайтиши мумкин. Ер юзи бўйлаб тарқалиш ҳақидаги буйруқ мажбурий эмас. Лекин баъзи кишилар

бу амрга жиддий амал қилганлар. Мисол учун, Арок ибн Молик розияллоху анху жума намозидан сўнг масжид эшигидан чиқар эканлар: «Эй бор худоё, мен даъватингта муҳаббат қилдим, фарз намозингни ўқидим ва айтганингдек, ер юзига тарқалдим. Менга ўз фазлингдан ризқ бергин, сен энг яхши ризқ бергувчисан», дер эканлар.

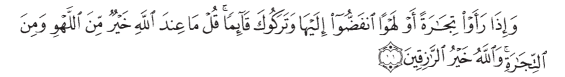
#### «...ва Аллохнинг фазлидан талаб қилинг...»

Аллоҳнинг фазлини талаб қилиш давомида дунёга ҳаддан ташқари берилиб кетиб, йўлдан адашиш ҳам мумкин. Шунинг учун, оятнинг охирида,

**«...ва Аллоҳни кўп эсланг, шоядки, ютуққа эришсангиз»,** дейилмокда.

Суранинг охирида бир гуруҳ мусулмонларнинг Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам жума намози хутбасини ўҳиб турганларида савдо карвони келганидан хабардор бўлиб, чиҳиб кеттанлари эслатилади. Одатда, карвон келганда шовҳин-сурон билан дўмбира чалиб келар экан. Ўшанда Пайғамбар алайҳиссалом билан ўн икки киши ҳолиб, бошҳалар чиҳиб кеттан экан. Чиҳиб кеттанларнинг баъзилари яшаш учун зарурий ашёлари тутаб, карвонни орзиҳиб кутиб турган эканлар. Баъзилари эса, хутба ваҳтида чиҳса бўлаверади, намоз ваҳтида чиҳмасак бўлди, деб ўйлашган экан.

Эй Мухаммад!



11. Ва улар тижорат ёки ўйин-кулгу кўрганларида, унга томон ёпирилдилар ва сени тик холда тарк этдилар. Сен: «Аллохнинг хузуридаги нарса ўйин-кулгудан ва тижоратдан яхшидир. Ва Аллох энг яхши ризқ берувчидир», деб айт.

Дунё ташвиши деб ибодатни тарк этиш яхши эмас. Чунки, ризқ берувчи Аллохнинг Ўзи. Аввал Унинг ибодати адо бўлса, ризқ топишда кейин Ўзи ёрдам беради.

Имом Байҳақий ўзларининг «Сунан» китобларида Жобир ибн Самурадан ривоят қилган ҳадисда айтиладики: «Пайғамбар алайҳиссалом жума куни шом намозда «Қул йа айюҳал каафируун» ва «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни ўқирдилар, ҳуфтон намозида эса «Жумуъа» сурасини ва «Мунофиқун» сурасини ўқирдилар». Бу далил «Жумуъа» сурасининг шарафи наҳадар улуғлигини кўрсатади.



#### МУНОФИКУН СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 11 оятдан иборат.

Бу сураи каримада ҳам шариат аҳкомлари, Исломнинг амалий тарафлари ҳақида сўз кетади. Асосан, Мадийнада юзага келган нифоқ ва мунофиклар ҳақида сўз юритилади. Суранинг «Мунофикун» — «Мунофиклар» деб аталишининг боиси шундан.

Сураи карима аввалида мунофиқларнинг хулқлари, уларнинг разил сифатлари, жумладан, ёлғончиликлари, ичлари бошқа-ю, устлари бошқа, диллари ўзга-ю, тиллари ўзга эканлиги баён этилади.

Сўнгра, уларнинг Пайғамбар алайҳиссаломга ва мусулмонларга қарши уюштирган фитналари ҳақида хабар берилади. Мунофиқлар сиртдан мусулмонликни кўрсатиб, аслида, дин учун ҳатто кофирлар ҳам қила олмайдиган ёмонликларни қилишлари баён этилади. Сиртдан мусулмонлик даъволарига кўплар ишониб қолиши мумкин, шунинг учун уларнинг динга, мусулмонларга етказадиган зарарлари кофирлар етказадиган зарарлардан ҳам кўра хатарлироқдир.

Бинобарин, улар дўзахда тортадиган азоб ҳам кофирларга бериладиган азобдан кўра кучлироқ бўлади.

Бу сурада яна мунофикларнинг Пайғамбар алайҳиссалом шаънларига айтган шармсиз сўзлари, у кишининг ишлари охирига етмайди, деган эътиқодлари ва бошқа кирдикорлари ҳақида сўз юритилади.

Сура охирида мусулмонлар мунофикларга ўхшамасликка, дунё зийнатларига, ҳойи-ҳавасга берилиб, Аллоҳнинг тоат-ибодатини унутмасликка даъват қилинади. Вақт борида Аллоҳ йўлида хайр-эҳсон қилиб қолиш кераклиги, кейин афсус-надомат фойда бермаслиги таъкидланади.

Аввал нифоқ ва мунофиклар ҳақида тўлиқроқ тушунчага эга бўлиб олишимиз келажақда ояти карималарни тушунишимизга ёрдам беради.

Араб тилида «нифоқ» сўзи ичи бўш, ташқи кўриниши ўзгача нарсага ишлатилади. Мисол учун, юмронқозиқ ёки тулкининг уясига ҳам «нифоқ» сўзи ишлатилади. Чунки, улар устидан оддий ерга ўхшайди, бир тарафдан кирса, иккинчи тарафдан чиқиб кетавера-

ди. Ҳозирги кунда ажнабий тилларда «тоннель» деб номланаётган иншоотлар ҳам арабчада «нафақ» дейилади.

Агар бу маънони диний-ақийдавий истилоҳда ишлатмоқчи бўлсак, сиртдан мусулмонликни эълон қилиб, ичидан унга лойиқ бўлмасликка «мунофиқлик» деб айтилади. Одамлар кўз ўнгида Ислом динига мансублигини эълон қилиб, ҳатто баъзи амалларни ҳам қилиб юрадиган, аслида эътиқоди бузуқ бўлган кишиларни «мунофиқ» дейлади.

Кўпгина ҳадиси шарифларда мунофиқларнинг аломатлари ҳақида сўз юритилган, улардан бирида Расули Акрам алайҳиссалом: «Мунофиқнинг белгиси учтадир: гапирса, ёлғон гапиради, омонатта хиёнат қилади, ваъда берса, устидан чиқмайди. Кимда шу хислатлар бўлса, унда мунофиқнинг барча хислатлари бўлган бўлади, агар биттаси бўлса, битта хислати бўлади», деганлар.

Мунофиқларнинг очиқ-ойдин кофирлардан ҳам катта хатарли эканликлари шундаки, кофирлар билан бўладиган алоқа ва муомалаларда биз уларнинг кимлигини эътиборга олиб, ўзларига яраша иш тутамиз. Мунофиклар эса, сиртдан мусулмон бўлиб кўринадилар, одамнинг ичидагини билиб бўлмайди, натижада, уларга ҳам мусулмонча муомала қилишга мажбур бўлинади. Бу билан мунофикларга динга катта зарарлар етказишга имкон яратилади.

Айнан мана шу ҳолат уларга қиёмат куни кофирлардан кўра кўпроқ ва аламлироқ азоб берилишига сабаб бўлади. Аллоҳ таоло мунофиқлар жаҳаннамнинг энг қаъридан жой олишларини таъкидлаб айттан.

Ислом динининг аввалги пайтларида Маккаи Мукаррамада мунофиқлик йўқ бўлган. Ҳижратдан кейин, мусулмонлар Мадийнаи Мунавварада алоҳида жамият бўлиб, «кўкракларига шамол тегиб» яшай бошлаганларидан сўнггина бу дард пайдо бўлди.

Маккада мусулмонлар оз сонли, заиф бўлиб, хоҳлаган киши уларга бемалол зулм ўтказар ва азоб берар эди. Одатда, бундай пайтда фақат ҳақиқий мўминларгина сабр-чидам билан динларини маҳкам ушлайдилар. Мадийнада эса, мусулмонлар куч-қувватга, ўз давлатларига эга бўлдилар, улар билан ҳисоблашмасликнинг иложи қолмади. Шундай бир пайтда дилларини моғор босган, қалбларида марази бор баъзи кимсалар мунофиқлик йўлига ўтдилар. Аллоҳдан эмас, Аллоҳнинг бандаларидан қўрқиб, Исломга юзаки кирдилар.

Ушбу сураи карима мунофиқларнинг кўпгина кирдикорларини фош қилади. Жумладан, улар турли ёлғон миш-мишлар тарқатадилар, мусулмонларни маънавий-руҳий тарафдан заифлаштиришга,

уларнинг қалбларида иймонни сусайтиришга ва умидсизликни кучайтиришга ҳаракат қиладилар.

Мунофиклик турли ахлоқий разилатнинг уясидир. Риёкорлик, алдамчилик, хиёнат, ёлгончилик, иккиюзламачилик, ваъдага хилоф қилишлар шулар жумласидандир. Мунофиклик ҳар бир умматнинг жисмини титиб юборадиган ижтимоий касалликдир.

«Мунофиқун» сурасининг нозил бўлиш сабаблари ҳақидаги ривоятларни мухтасар қилиб келтирадиган бўлсак, қуйидаги воқеа кўз ўнгимизда намоён бўлади.

Бани Мусталақ қавми билан бўлган урушга Пайғамбар алайҳиссалом ва мўминларга қўшилиб, жиҳод учун эмас, балки ўлжа олиш умидида мунофиқлар ҳам чиқишган эди.

Fазот Пайғамбар алайҳиссаломнинг ғалабалари билан тугаб, барча ортга қайтаётганда, йўлда Синан ва Жаҳжаҳ исмли кишилар қудуқ устида сув талашиб, уришиб қолдилар. Жаҳжаҳ Синанни уриб юзини қонатди. Синан:

«Ё хазражликлар, бормисан!» деди, улар югуриб келдилар. Ўз навбатида Жаҳжаҳ:

«Ё қурайшликлар, бормисан!» деди, улар ҳам югуриб келдилар. Орада фитна чиқадиган ҳолат пайдо бўлди. Муҳожирлардан бир гуруҳи фитнанинг олдини олдилар. Бу ҳабар мунофиқларнинг бошлиғи Абдуллоҳ ибн Убайга етиб борганида, у: «Аллоҳга ҳасамки, сизлар билан анави қурайшликлар ҳудди эскиларнинг, итингни семиртирсанг, ўзингни ҳопади, деган гапига ўҳшайсизлар Ўзингизга ўзингиз ҳилдингиз. Уларга уйларингизни бўшатиб бердингиз. Молу мулкингизни сарфладингиз. Улар кучли бўлдилар. Сиз заифлашдингиз. Аллоҳга ҳасамки, агар сиз ёрдам бермасангиз, анавининг (Пайғамбарнинг) атрофидагилар тарҳаб кетишади. Мадийнага етиб борганимизда азиз ундан ҳорни чиҳаради», деди. «Хор» деб Пайғамбар алайҳиссаломни қўзда тутди.

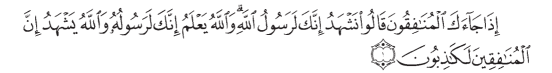
Ўша ерда Зайд ибн Арқам номли балоғатта етмаган йигитча ҳам турган эди. Бўлиб ўтган гап-сўзни Пайғамбар алайҳиссаломга бориб айтди. Ул зот Абдуллоҳ ибн Убайни олдириб келдилар ва:

«Шу гапларни сен айтдингми?» – дедилар. У бўлса:

«Сенга Қуръонни нозил қилган Зот билан қасамки, бу гаплардан биттасини ҳам айттаним йўқ, Зайд ёлгончи экан», деди. Ўша ерда ҳозир бўлган мусулмонлар, кичкина боланинг гапига ишонавериш керак эмас, балки адашгандир, дейишди. Расулуллоҳ уни кечирдилар. Ансорийлар Зайдни маломат қилишди, ёлгончига чиқаришди. Сўнгра Аллоҳ таоло «Мунофиқун» сурасини тушириб, Зайднинг сўзини тасдиқлади ва Абдуллоҳ ибн Убайнинг ёлгонини фош қилди.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.



1. Мунофиқлар ҳузурингта келганларида, гувоҳлик берамизки, сен, албатта, Аллоҳнинг Расулисан, дерлар. Ҳолбуки, Аллоҳ, албатта, сен Унинг Расули эканингни биладир. Ва Аллоҳ гувоҳлик берурки, албатта, мунофиқлар ёлғончидирлар.

Мунофиқлар дилларида Пайғамбар алайҳиссаломга иймонлари бўлмаса ҳам, у кишини кўрганларида, биз сенинг Расулуллоҳ эканлигингга иқрормиз, эътироф этамиз, дейишади. Аллоҳ бу ҳақиқатни билиб турибди.

«Мунофиқлар ҳузурингта келганларида, гувоҳлик берамизки, сен, албатта, Аллоҳнинг Расулисан, дерлар.»

Яна, Аллох таоло мунофиклар бу гувохликни ёлгондан бераёт-ганликларини хам билиб турибди.

«Холбуки, Аллох, албатта, сен Унинг Расули эканингни биладир. Ва Аллох гувохлик берурки, албатта, мунофиклар ёлгончидирлар.»

Мунофиқлар воқеъликка тўгри гапни, Муҳаммад алайҳиссаломнинг Пайғамбар эканликларини айтсалар ҳам, гаплари дилларига тўгри келмагани учун, Аллоҳ таоло уларни «ёлгончилар» деб атамоқда.

2. Улар қасамларини қалқон қилиб олдилар ва Аллоҳнинг йулидан тусдилар. Бас, уларнинг қилган ишлари ёмон булди!

Мунофиқлар одамларни ишонтириш учун, биз мусулмонмиз, деб қасам ичардилар. Мусулмонлар қасамга ишониб, уларга тегмас эдилар. Шундоқ қилиб, қасам уларга қалқон бўлиб хизмат қиларди.

«Улар қасамларини қалқон қилиб олдилар ва Аллоҳнинг йўлидан тўсдилар.»

Бу имкониятдан фойдаланиб, улар Аллоҳнинг тоатидан юз ўгирар ва одамларни ҳам Яраттаннинг йўлидан бошқа томонга бурар эдилар.

#### «Бас, уларнинг қилган ишлари ёмон бўлди!»

Ёлғон, алдамчилик ва залолатдан ҳам ёмонроқ иш борми бу дунёда?! Келаси оятда Аллоҳ таоло улар нифоқининг ҳақиқатини баён қилади.

3. Бунга сабаб шуки, улар иймон келтирдилар, сўнг кофир бўлдилар, бас, қалбларига мухр босилди. Энди улар фахмламаслар.

Ушбу ояти кариманинг биринчи жумласига икки хил маъно бериш мумкин.

Биринчи маъно: Аввал улар иймон ҳақиқатини билдилар, лекин кейин кофирликни ихтиёр қилдилар.

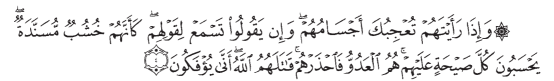
Иккинчи маъно: Улар мўминларни кўрганда юзаки иймон келтирдилар, сўнг ўз қавмлари хузурига борганларида кофирликка қайтдилар.

Шунинг учун уларнинг қалбига муҳр босилди.

«Бунга сабаб шуки, улар иймон келтирдилар, сўнг кофир бўлдилар, бас, қалбларига мухр босилди.»

Энди ҳақ йўлга ҳидоят топмайдилар. Улар Қуръонни, иймонни тушунмайдилар. Нур билан зулматни ажрата олмайдилар. Ҳа,

«Энди улар фахмламаслар».



4. Ва агар уларни кўрсанг, жисмлари сени ажаблантирур ва агар гапирсалар, гапларига қулоқ осарсан. Улар худди суяб қўйилган ходага ўхшарлар. Ҳар қичқириқни зиддиларига ҳисобларлар. Улар душмандирлар. Улардан ҳазир бўл. Аллоҳ уларга уруш очсин, ҳақдан қандоқ ўгирилурлар.

Бу оятда Аллоҳ таоло мунофиқларнинг баъзи сифатлари ва тасарруфларини мўминлар улардан эҳтиёт бўлишлари учун баён қилмоқда.

«Ва агар уларни кўрсанг, жисмлари сени ажаблантирур ва агар гапирсалар, гапларига қулоқ осарсан.»

Чунки, мунофикларнинг ичида чиройли юзли, келишган гавдали, сўзга уста кишилар бор. Бундай қараганда, келишган, туппатузук одамлар, гаплари ҳам кишиларни ром қиладиган. Масалан, мунофикларнинг ўша пайтдаги раҳбари Абдуллоҳ ибн Убай қомат-

ли, чиройли ва сўзамол одам эди. Бошқа мунофиқлардан ҳам унга ўхшашлари бор эди. Пайғамбар алайҳиссаломнинг мажлисларига келиб, деворга суяниб ўтирар эдилар. Саҳобалар уларнинг қоматларига ҳавас билан боҳишар, гапларига ҳулоҳ солар эдилар. Лекин барибир ҳалблари иймондан, яхшилиҳдан холи бўлгани учун, Аллоҳ таоло уларни деворга суяб ҳўйилган ходага ўхшатмоҳда.

#### «Улар худди суяб қўйилган ходага ўхшарлар.»

Мунофиқларнинг сифатларидан яна бири,

#### «хар чақириқни зиддиларига хисобларлар».

Яъни, улар доимо қўрқинчда бўладилар, ҳар бир баланд овозни ўзларига қарши деб ўйлайдилар. Икки киши орасида кечаётган ҳар қандай суҳбатдан ҳам, улар менга қарши гаплашяпти, деб ҳадиксирайверадилар. Мазкур хусусиятларга эга бўлган кишилар тўлиқ душманлар бўладилар. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло оятда:

#### «Улар душмандирлар», демоқда.

Яъни, ҳақиқий душманлар ўша мунофиқлардир. Чунки, душманнинг энг ёмони юзингга кулиб қараб туриб, қўйнида сенга отиш учун тош сақлаганидир. Демак, уларнинг ташқи кўринишига ишониб қолмаслик керак. Аллоҳ:

«Улардан ҳазир бўл», деб огоҳлантиряпти. Оят уларнинг зиддига дуо билан якунланади. Биз,

«Аллох уларга уруш очсин», деб таржима қилган жумла арабчада «Қоталахумуллох» дейилади ва тафсирчиларимиз: Аллох уларни лаънатласин, Ўз рахматидан узоқ қилсин, деб тафсир қиладилар.

#### «...хақдан қандоқ ўгирилурлар.»

Шунча нарсани кўриб-билиб туриб, қандоқ қилиб ҳақдан ботилга қараб ўгирилиб кетдилар?!

Зикр этилган бу сифатларга эга бўлган кишилардан яхшилик умид қилиш қийин, уларнинг мусулмон бўлишини орзу қилмаса ҳам бўлади.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوَا يَسْتَغْفِر لَكُمْ رَسُولُ ٱللّهِ لَوَّوَا رُءُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهِ مَ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمُلَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمُ لَن يَغْفِر ٱللّهُ لَمُمُ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقِينَ ﴾

5. Ва агар уларга: «Келинглар, Аллоҳнинг Расули сизларга истифор айтур», дейилса, улар бошларини чайқарлар. Ва уларнинг мутакаббирлик ҳолида юз ўгираётганларини кўрурсан.

## 6. Улар учун истигфор айтасанми ёки айтмайсанми, бари бир. Аллох уларни хеч магфират қилмас. Зеро, Аллох фосиқ қавмларни хидоят қилмас.

Истиғфор айтиш – гуноҳнинг кечишини Аллоҳдан сўраш. Суранинг нозил бўлиши ҳақидаги ривоятларда келишича, мунофиқларнинг раҳбари Абдуллоҳ ибн Убайнинг ёлғончилиги фош бўлгандан сўнг кишилар унга: «Энди Расулуллоҳнинг ҳузурларига бориб узр сўра, у киши сенинг гуноҳларингни кечишини сўраб Аллоҳга дуо ҳилсалар, гуноҳларинг мағфират ҳилинса, ажаб эмас», дейишганда, мутакаббирлик билан бош чайҳаб, бормаган экан. Лекин оятнинг ҳукми ҳамма мунофиҳлар учун бир.

«Ва агар уларга: «Келинглар, Аллоҳнинг Расули сизларга истигфор айтур», дейилса, улар бошларини чайқарлар. Ва уларнинг мутакаббирлик ҳолида юз ўгираётганларини кўрурсан.»

Мунофиклар мусулмонлик даъвосини килиб юргани учун, баъзи гунохларни содир эттанларида, оддий мусулмонлар каби уларни хам Аллохдан гунохларини магфират килишини сўрашга, истигфор айтишга чорлансалар, улар бу таклифга кўнмасдан бошларини чайқайдилар. Шу билан улар ўзларининг мунофикликларини ўзлари фош этиб қўядилар. Айникса, уларга, келинглар, Аллохнинг Расули сизларга истигфор айтади, дейилганда, бошларини чайқашлари уларнинг мунофикликларини жуда хам очик-ойдин фош этади. Чунки, қалбида заррача иймони бор шахс Аллохга истигфор айтишдан зинхор бош тортмайди. Хусусан, Аллохнинг Расули сизларга истигфор айтади, дейилганда, уларнинг рад маъносида бошларини чайқашлари мутлақо мумкин эмас.

Эй Пайғамбар!

«Улар учун истигфор айтасанми ёки айтмайсанми, бари бир.» Улар учун истигфор айтдинг нимаю, айтмадинг нима, фарқи йўқ. «Аллох уларни хеч магфират қилмас.»

Чунки, улар фисқу фужурга берилиб, куфрда ҳаддан ошиб кетдилар. Бўлмаса, уларга, келинглар, Аллоҳнинг Расули сизларга истигфор айтади, дейилганда, бошларини чайқармидилар?!

#### «Зеро, Аллох фосиқ қавмларни хидоят қилмас.»

Бу, Аллох таолонинг ўзгармас, умумий қоидасидир.

Сўнгра, Аллох таоло мунофикларнинг мусулмонларни заифлаштириш учун қиладиган режаларидан хабар беради.

هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلَّهِ خَزَآيِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ ﴾ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾

## 7. Улар, Расулуллоҳнинг ҳузуридагиларга нафақа берманглар, ҳаттоки, тарқаб кетсинлар, дерлар. Ҳолбуки, осмонлару ернинг ҳазийналари Аллоҳникидур. Ва лекин мунофиқлар тушунмаслар.

Яъни, мунофиклар: Расулуллоҳга ва у киши билан бирга бўлганларга иқтисодий кўмак қилманглар, шунда улар оч-наҳор қолиб, тарқалиб кетади, Пайғамбарга ҳам ёрдам бера олмайдилар, деб тушунтирадилар.

«Улар, Расулуллоҳнинг ҳузуридагиларга нафақа берманглар, ҳаттоки, тарқаб кетсинлар, дерлар.»

Бу, иқтисодий уруш дейилади. Қозирги кунда мустамлакачи давлатлар ўз сўзига кирмаган кичик халқларни бўйсундириш учун иқтисодий қамал қиладилар ёки ўзга усулларни ишга соладилар. Улар ўзларича бу услуб қўл келади, деб ўйлашади. Лекин Қуръони Карим уларнинг бунақа режалари фойдасиз эканини таъкидлайди. Мўминларнинг қалбларига таскин бериб айтадики:

#### «Холбуки, осмонлару ернинг хазийналари Аллохникидур».

Яъни, ҳаммага ризқ берадиган ҳам, ризқни кесиб қўядиган ҳам Аллоҳ таолонинг Ўзидир.

#### «Ва лекин мунофиклар тушунмаслар.»

Ҳа, мунофиқлар, Аллоҳга иймонлари йўқ бўлгани учун, бунинг фарқига бормайдилар.

Бу масала ойдинлаштириб олингандан кейин, мунофиқлар бошлиғининг Пайғамбар алайҳиссаломни Мадийнадан хорларча қувиб чиқараман, деб қилган дўқ-пўписасига раддия берилади.



## 8. Улар, агар Мадийнага қайтиб борсак, албатта, азиз хорни ундан чиқарур, дерлар. Қолбуки, азизлик Аллоҳга, Унинг Расулига ва муминларига хосдир. Аммо мунофиқлар билмаслар.

Бу дўқни мунофиқларнинг бошлиғи Абдуллоҳ ибн Убай ибн Салул қилганини, «азиз» деганда ўзини кўзлаб, «хор» деганда Пайғамбаримиз алайҳиссаломни назарда тутганини юқорида айтдик.

«Мадийнага қайтиб борсак», дейилгандан мурод Мусталақ қавмига қарши ғазотдан қайтиб Мадийна шахрига борсак, деганидир.

### «Улар, агар Мадийнага қайтиб борсак, албатта азиз хорни ундан чиқарур, дерлар.»

Бундан кўриниб турибдики, мунофиклар мусулмонларга қарши турли жабҳа ва услубларни, шу жумладан, маҳаллийчиликни ҳам ишга сола-

дилар. Маълумки, Пайғамбар алайхиссалом ва мухожирлар Мадийналик эмаслар, балки бу ёкка дин үчүн Маккадан хижрат килиб келганлар. Мунофиклар Мадийнанинг туб ахолиси бўлмиш ансорийларда турли йўл билан махаллийчилик рухини қўзғаб, уларни ўз дин қардошларига қарши қўйишга ҳам уринганлар. Улар бундай йўллар билан мўминларни хор қилмоқчи бўлдилар. Лекин Аллох таоло уларнинг ўзларини хору зор қилиб қўйди. Улар ўйламаган тарафдан бошларига балоларни олиб келди. Мазкур ходисада Абдуллох, ибн Убай ва унинг нифокдаги шерикларининг ишлари фош бўлгандан сўнг, одамлар ичида, Расулуллох Абдуллох ибн Убайни қатл этишга фармон берганмишлар, деган гаплар тарқалади. Баъзи шижоатли мусулмонлар у зотдан бу ишни амалга оширишга рухсат ҳам сўрайдилар. Лекин Пайғамбар алайҳиссалом кўнмайдилар. Бу хабар мунофиклар рахбари Абдуллох ибн Убайнинг ўглига хам етиб боради. Шунда у йигит Пайғамбар алайхиссаломнинг хузурларига шошилиб келиб: «Эй, Аллохнинг Расули, эшитишимча, отамни ўлдиришта амр бермоқчи экансиз, Аллохга қасамки, бизнинг қабиламизда мендан кўра отасини хурмат қиладиганроқ одам йўқлигини хамма билади. Сизнинг амрингизни бажариб отамни қатл этган кишини кўриб юриш менга оғир бўлади. Шунинг учун, изн берсангиз, мунофик отамнинг бошини ўзим танасидан жудо қилсам», дейди. Пайғамбар алайхиссалом унга хам рухсат бермайдилар. Ха, иймон хақиқий булса, бунга ўхшаш мўъжизалар содир бўлади. Мунофиклар ўзларини азиз билиб, мўминларни хор қилишга уринсалар хам, Аллох таоло уларнинг ўзини икки дунёда хору зор қилиб қўяди. Бунга Абдуллох ибн Убайнинг бошига тушган кўргиликлар яққол мисол бўлади.

Имом Абу Довуд ривоят қилишларича: «Одамлар (ўша ғазотдан сўнг) қайтиб Мадийнага яқинлашиб келганларида Абдуллох ибн Убайнинг ўғли шаҳарга кираверишда қиличини яланғочлаб турди. Одамлар бир-бир унинг олдидан ўтиб кетавердилар. Қаршисига отаси Абдуллоҳ ибн Убай келганда: «Аллоҳга қасамки, Расулуллоҳ изн бермагунларича бу ердан ўтмайсан, албатта, у зот азиз, сен бўлса хорсан», деди. Абдуллоҳ ибн Убай ўғлидан Расулуллоҳга шикоят қилди. Ўғил эса: «Аллоҳга қасамки, эй Расулуллоҳ, сиз изн бермагунингизча шаҳарга кирмайди», деди. Расулуллоҳ изн бердилар. Шундан кейингина ўғил отасига: «Расулуллоҳ изн берган бўлсалар, ўтавер», деди.

Мунофиқлар ва кофирлар нимани ўйласалар ўйлайверсинлар, лекин Қуръони Карим рост хабар берганидек,

«Холбуки, азизлик Аллоҳга, Унинг Расулига ва муминларга хосдир. Лекин мунофиклар билмаслар».

Ушбу ояти карима мусулмонлар заиф бўлиб, уларга турли ҳужум-лар уюштирилиб турган пайтда нозил бўлган. Аммо мўъжиза экан-6-3733

лиги тезда намоён бўлди. Аллох таоло Ўз Пайғамбарига душманларга қарши курашда ёрдам берди. Арабистон ярим ороли аҳолиси у кишига эргашди. У кишидан сўнг, халифалари даврида ўша пайтдаги дунёнинг икки улкан салтанати мусулмонлар қаршисида тиз чўкди; дунёда Ислом дини тарқалди. Ҳақиқий азизлик Аллоҳга, Унинг Расулига ва мўминларга хослиги исбот бўлди.

Суранинг охиридаги оятларда Аллох таоло мўмин бандаларини мунофикларнинг сифатларидан холи бўлишга чакиради.

9. Эй, иймон келтирганлар! Молларингиз ва болаларингиз сизни Аллоҳнинг зикридан чалғитмасин. Ким шундай қилса, бас, ана ўшалар ютқазганлардир.

Агар кишининг қалби уйғоқ бўлмаса, молу дунё ва бола-чақа уни банд қилиб, Аллоҳнинг зикрини унуттириб қўяди.

Шунинг учун ҳам, Қуръони Карим такрор ва такрор мусулмонларни Аллоҳнинг зикрини унутмасликка даъват этади.

«Эй, иймон келтирганлар! Молларингиз ва болаларингиз сизни Аллоҳнинг зикридан чалғитмасин.»

Ундай кишилар, аввало, охират неъматини ютқазадилар, қолаверса, бу дунёда Аллоҳнинг зикридан келиб чиқадиган хотиржамлик ва осойишталик ва бошқа кўплаб фойдалардан қуруқ қоладилар.

«Ким шундай қилса, бас, ана ўшалар ютқазганлардир.»

Аллоҳни унутган жамият куп нарсани бой берган жамиятдир. Чунки, гофиллик сабабли гуноҳ ишлар, жиноят ва ўзга мусийбатлар купаяди.

10. Ва бирингизга ўлим келиб: «Эй Роббим, агар менинг ўлимимни яқин муддатга орқага сурсанг, бас, садақа қилиб солихлардан бўлсам», демасдан аввал, Биз сизларга ризқ қилиб берган нарсалардан нафақа қилинг.

Ризқнинг асосий манбаи Аллоҳ таолонинг Ўзидир ва У зот одамларга Ўзи хоҳлаганича ризқ бериб қўйган ва ундан нафақа, хайрэҳсон қилиб туришга буюрган. Албатта, бу иш ўлим келишидан аввал бўлиши шарт. Соғ-саломатликда, ҳамма нарсага қодирлик пайтида хайр-эҳсон қилса, ўрнига тушади. Ўлим келганда эса, ҳамма ҳам ёлбориб, Аллоҳдан яна озгина умр беришини сўрайди, садақа қилиб, яхши кишилар қаторида бўлишни истаб қолади. Лекин унда кеч қолган бўлади. Чунки:



### 11. Аллоҳ ажали келган жонни ҳеч-ҳеч орқага сурмас. Ва, Аллоҳ нима қилаётганингиздан хабардордир.

Оқил киши бошига ўлим келмасидан аввалроқ хайрли ишларни кўпроқ қилиб қолишга интилади ва шундай бўлиши ҳам лозим. Чунки, Аллоҳ таоло ҳар бир гапу ишдан хабардор Зотдир.



#### ТАГОБУН СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 18 оятдан иборат.

«Тағобун» сўзи баҳонинг пастлашини билдиради. Бу сурада у қиёмат куни исми сифатида зикр қилинган ва унга ном бўлиб қолган.

«Тағобун» сураси, барча маданий суралар каби, шариат аҳкомларига алоҳида иноят билан қарайди, лекин сиёқидан маккий сураларга ўхшайди. Бошида Аллоҳ таолонинг улуғлиги, Унинг қудратининг белгилари ҳақида сўз кетади. Сўнгра, ўз Роббисини эътироф этган мўмин ва Аллоҳнинг неъматларига куфр келтирган кофирларнинг баёни келади. Илгариги умматлар Аллоҳ таолонинг Пайғамбарларини ёлғончига чиқарганликлари учун қандай азоб-уқубатларга дучор бўлганлари эслатилади.

Сурада мушриклар иқрор бўлсалар ҳам, инкор этсалар ҳам, ўлгандан кейин барибир қайта тирилиш ҳақлиги қасам билан кафолатланади. Шу билан бирга, Аллоҳга ва Унинг Расулига итоат қилишга, илоҳий даъватдан юз ўгирмасликка чақирилади. Баъзи хотин ва фарзандларнинг душман бўлиб, мўминни Аллоҳ таолонинг йўлидан, жиҳоддан қайтаришга сабаб бўлиб қолишидан огоҳлантирилади.

Ва нихоят, суранинг сўнгида Аллох таолонинг йўлида, Унинг динининг ривожи йўлида мол-дунёни аямасликка чақирилиб, бахиллик ва қизғанчиқликдан ҳазар қилишга даъват этилади. Чунки, мўмин кишининг сифатларидан бири Аллох таолонинг розилиги учун Унинг йўлида нафақа қилиш—мол-дунё сарфлашдир.



БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.

يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ٢

## 1. Осмонлардаги нарсалар ва ердаги нарсалар Аллоҳга тасбиҳ айтурлар. Мулк Унга хосдир, мақтов ҳам Унга хосдир ва У барча нарсага қодирдир.

Аллоҳ таолога тасбиҳ айтишнинг маъноси кенг бўлиб, улуғлаш, кўкларга кўтариш, Аллоҳни поклаб ёдга олиш, уни айб ва нуқсонлардан холи деб эътиқод қилиш каби амаллар назарда тутилади. Бу ва бунга ўхшаш бошқа оятларда ҳамма мавжудот Аллоҳ таолога тасбиҳ айтиши таъкидланган. Мўмин инсон ўзини яратган Аллоҳ таолога тасбиҳ айтади, уни улуғлайди ва айбу нуқсонлардан поклаб ёдга олади. Чунки, у борлиққа, махлуқотларга назар солганда, Аллоҳ таолонинг нуқсонсиз қудратини англаб етади.

Шунингдек, инсондан бошқа жонзотлар ҳам ўз тилларида Аллоҳ таолога тасбиҳ айтади. Мисол учун, «Нур» сурасида қушларнинг тасбиҳ айтиши ҳақида зикр этилган.

Табиатда содир бўладиган ҳодисалар ҳам ўз услуби ила тасбиҳ айтади. «Раъд» сурасида момақалдироқ Аллоҳга тасбиҳ айтишии эслатиб ўтилган. Ўз навбатида, жонсиз нарсалар ҳам тасбиҳ айтади. Гапнинг қисқаси, «Исро» сурасида таъкидланганидек, Аллоҳ таолога тасбиҳ айтмайдиган ҳеч нарса йўқ.

Оят охирида Аллох таолонинг хамманинг тасбих айтишига сазовор бўлган баъзи сифатлари келтирилади.

**«Мулк Унга хосдир...»** Яъни, оламдаги барча мавжудотлар, нарсаларнинг эгаси Аллох таолонинг Ўзидир. Уларни Ўзи хохлаганича бошқариб турадиган зот ҳам фақат Унинг Ўзидир.

**«...мақтов ҳам Унга хосдир...»** Ҳаммани яратиб, ҳаёт, ризқ берган зот ягона Ўзи бўлгандан кейин, барча мақтов-олқишлар ҳам фақат Унинг Ўзига хос бўлади-да.

**«У барча нарсага қодирдир.»** Аллоҳ таолонинг қудрати чексиздир. Нимани хоҳласа, ўшани қилади. Шунинг учун ҳам, барча мавжудот Унга сиғиниб, фақат Унгагина тасбиҳ айтади.

Борликдаги барча жонсиз нарсалар Аллох таолога тасбих айтади ва Унга бўйсунади, ўзидан талаб қилинган вазифани адо этади. Яъни, бошқача қилиб айттанда, мусулмон бўлади. Масалан, тупроқ ўсимликларнинг ўсишида ўз вазифасини бўйин товламай адо этади. Лой бўлиши керак бўлса, лой бўлади ва ҳоказо. Бошқа жонсиз нарсалар ҳам шундай.

Наботот ҳам Аллоҳ таолога тасбиҳ айтади ва унга бўйсунади. Зиммаларига ҳавони тозалаш вазифаси юклатилган бўлса, бўйин товламасдан тозалайди. Ҳайвонга, инсонга озуҳа бўлиши буюрилган бўлса, озуҳа бўлади ва ҳоказо. Демак, булар ҳам Аллоҳ таолога бўйсунувчи мусулмонлардир.

Хайвонот олами ҳам ўзидан паст босқичдаги жонсизлар ва наботот оламларидан фойдаланган ҳолда, Аллоҳ таолога тасбиҳ айтади ва Унга бўйсунади. Ўз зиммасига қўйилган вазифаларни оғишмай бажаради: инсонга улов, озуқа, кийим бўлади ва ҳоказо. Хуллас, улар ҳам мусулмонлардир.

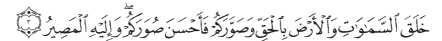
Аллоҳ таоло яратган мавжудотларнинг олий босқичи, гултожи Аллоҳ таолонинг ердаги халифаси — Инсондир. У ўзидан аввалги босқичдаги махлуқотларнинг барчасидан ўз манфаати йўлида фойдаланади. Дунёдаги барча нарсаларни Аллоҳ таоло инсонга хизматкор қилиб қўйган. Инсон деб аталмиш бу махлуқ ўзининг Яратганига қандай муносабатда бўлишини қуйидаги ояти карима баён қилади:

## 2. У сизларни яратган зотдир. Бас, баъзиларингиз кофир ва баъзиларингиз мўминдир. Аллох нима қилаётганингизни кўриб турувчидир.

Ха, инсоннинг ҳоли шундай: эътиқод, иймон, фикр бобида турли-туман бўлиб келади. Кимки ақлини ишлатса, борлиққа ибрат кўзи билан боқса, ундаги ажойиботларни англаб етса, мавжудотларнинг яратувчиси борлигини ақли унга билдирса, мўмин бўлиб, Аллоҳ таолога иймон келтиради. Аммо борлиққа тафаккур кўзи билан қарамаса, атрофидаги нарсалардан ибрат олмаса, қалбини моғор босган бўлса, кофир бўлиб, Яратганини инкор этади. Ўз ҳавойи нафсига қул бўлиб қолади. Аммо, ҳар ким ўз билганини қилиб юргани билан, кейин қиёматда жавоб бериши аниқ. Чунки:

#### «Аллох нима қилаётганингизни кўриб тургувчидир».

Шундан сўнг, Қуръон Аллоҳ таолонинг қудрати кўринишларини баён қилишга ўтади:



## 3. У, осмонлару ерни ҳақ билан яратди. Ва қиёфангизни чиройли сувратда қилди. Ва қайтиб бориш Унинг Ўзигадир.

Уламоларимиз «Осмонлару ерни ҳақ билан яратди» жумласини «Ҳикмат билан яратди», деб тушунтирадилар. Осмондаги ҳисобсиз юулдузлар ва бошқа жисмлар, уларнинг бир-биридан маълум узоқлиқда ва қатъий тартибда жойлашиши, ўзаро тўқнашиб кетмаслиги, ҳали инсон илми етмаган кўпгина нарса ва ҳодисалар уларни ягона Аллоҳ таоло яратганини тасдиқлайди. Ҳа,

«У, осмонлару ерни хак билан яратди».

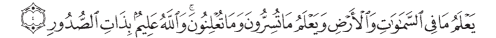
Инсоннинг қадди-қомати, тузилиши, аъзолари — ҳамма-ҳаммаси уни чиройли қилиб яратган Аллоҳ таолога иймон келтиришга чақиради. Инсон аъзоларидан бирортасини бошқа жойга қуйишни уйлаб курайлик-чи, қандай буларкин. Ёки узимизнинг ҳар бир аъзомизнинг тузилиши ва ишлаш жараёнини фикр қилиб курайлик. Ҳар бири улкан муъжиза, яратганга иймон келтиришга чақирувчи далил.

#### «Ва қиёфангизни чиройли сувратда қилди.»

Лекин, инсон ўзининг чиройли суврати ва имкониятларидан гурурга кетиб қолмаслиги керак. Бу чиройли кўриниш, бу ҳолат ва бу ҳаёт унга вақтинча берилган, тезда ҳиёмат бўлиб, у Аллоҳ таоло ҳузурига ҳайтиб боради.

#### «Ва қайтиб бориш Унинг Ўзигадир.»

Келаси оятда хам Аллох таолонинг васфи давом этади.



4. У, осмонлару ердаги нарсаларни биладир. Сизлар сир тутаётган нарсани ҳам ва эълон қилаётган нарсани ҳам биладир. Аллоҳ кукракдаги нарсаларни ҳам билувчидир.

Инсон қанча ғурурланмасин, дунёдаги баъзи нарсаларнигина билади. Лекин Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло илмидан ҳеч нарса четда қолмайди.

#### «У, осмонлару ердаги нарсаларни биладир.»

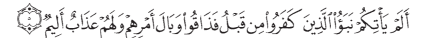
Аллоҳ таоло инсонларнинг очиқ-ойдин хатти-ҳаракатларини бил-ганидек, уларнинг сир туттан нарсаларидан ҳам огоҳдир.

«Сизлар сир тутаётган нарсани ҳам ва эълон қилаётган нарсани ҳам биладир.»

Xатто, кўнгиллардан кечган ўй-хаёлларни хам билади. Xa,

«Аллох кўкракдаги нарсаларни хам билувчидир».

Демак, инсон ҳар жиҳатдан ўзини поклаши, эҳтиётлаши, Аллоҳ таоло ҳузурига ҳар қандай гуноҳ ва ёмонликлардан холи бўлиб боришга интилиши керак.



5. Сизларга олдин кофир бўлганларнинг хабари келмадими? Бас, улар ўз ишларининг азобини татидилар ва уларга аламли азоблар бор.

Бу оятдаги хитоб Пайғамбар алайҳиссалом даврларидаги кофирларга қаратилган бўлиб, уларга ўзларидан аввал ўтган кофирларнинг ҳоли эслатилмоқда.

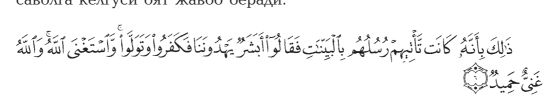
«Сизларга олдин кофир бўлганларнинг хабари келмадими?» Шоядки, бу эслатма уларнинг ақлини жойига келтириб, ибрат олиб, тўгри йўлга тушиб кетишларига сабаб бўлса.

#### «Бас, улар ўз ишларининг азобини татидилар ва уларга аламли азоблар бор.»

Ўтган кофир умматлар барчаси кофирликнинг азобини тотишган, улардан кейин келган кофирлар ҳам вақтида ўзларини тузатмасалар, оқибат бир хил бўлиши турган гап.

Қиёмат кунида эса, барча кофирларга аламли азоблар тайёрлаб қўйилган.

Нима сабабдан уларга бу қадар азоб-уқубатлар бўлади, деган саволга келгуси оят жавоб беради:



6. Бунинг боиси шуки, уларга Пайғамбарлари ойдин далиллар билан келардилар, улар бўлса, бизни башар ҳидоятга бошларми, деб куфрга кетардилар ва (ҳақдан) юз ўгирардилар. Ва Аллоҳ беҳожат бўлди. Аллоҳ беҳожат ва мақталгандир.

Демак, кофирлар бу дунёда ҳам, у дунёда ҳам азобга бекорданбекорга дучор бўлмайдилар. Уларнинг бу ҳолга тушишларига жиддий сабаб бор.

«Бунинг боиси шуки, уларга Пайғамбарлари ойдин далиллар билан келардилар, улар бўлса, бизни башар ҳидоятга бошларми, деб куфрга кетардилар ва (ҳақдан) юз ўгирардилар.»

Хидоятта бошловчи ўзларига ўхшаган инсон бўлишига қарши эътироз билдириш барча кофирларга хосдир. Бу эътироз Ислом динининг хусусиятини билмасликдан келиб чиқади. Аллоҳ таоло Ислом аҳкомларини инсон учун саодат йўли қилиб туширган, ўзгача эмас. Демак, уларнинг ичидан бири диний кўрсатмаларга ўз шахсида амал килиб кўрсатиб, илоҳий таълимотнинг ердаги таржимони бўлиши керак. Агар Пайғамбар фаришта бўлганида, бу мақсад ҳосил бўлмас эди. Энг аввало, ўша кофирларнинг ўзлари, «Бу, фаришта бўлгани учун диний кўрсатмаларга амал қила олади, биз ожиз инсонмиз, бу ишларга эргаша олмаймиз, қўлимиздан келмайди», дейишган бўларди.

Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло уларнинг бу жоҳилона эътирозларига эътибор ҳилмади.

**«Ва Аллох бехожат бўлди. Аллох бехожат ва мақталгандир.»** Кофирларнинг ўзларини бундоқ тутишларига яна бир сабаб бор. У хакда келаси оятда зикр қилинади.



7. Кофирлар ҳеч қайта тирилмасликларини даъво қилурлар. Сен: «Ундоқ эмас, Роббим билан қасамки, албатта қайта тирилтириласизлар, сўнгра қилган ишларингиздан хабардор қилинасизлар. Бу иш Аллоҳ учун осондир», деб айт.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло Ўз Пайғамбари Муҳаммад алай-ҳиссаломга хитоб ҳилиб, кофирлар ўлгандан сўнг ҳайта тирилиш ҳаҳида нима дейишларини хабар бериш билан бирга уларнинг бу даъвосига ҳандоҳ жавоб беришни ҳам ўргатмоҳда.

«Кофирлар хеч қайта тирилмасликларини даъво қилурлар.»

Ўлгандан кейин қайта тирилишга ишонмаслик кофирликнинг асосий кўринишларидандир. Агар инсон қиёматда қайта тирилишига ва бу дунёдаги ҳар бир иши учун жавоб бериши муқаррарлигига иймони бўлса, ҳеч ёмонлик қилмас эди.

Аммо кофирлар бу ҳақиқатта ишонмайдилар. Балки таъкид ила, ўлгандан кейин ҳеч тирилмаймиз, дейдилар.

Эй Пайғамбар!

«Сен: «Ундоқ эмас, Роббим билан қасамки, албатта қайта тирилтириласизлар, сўнгра қилган ишларингиздан хабардор қилинасизлар. Бу иш Аллох учун осондир», деб айт.»

Ушбу жумлада ўлгандан сўнг қайта тирилиш қатъий тарзда ва қайта-қайта таъкидланмоқда.

#### «Ундок эмас...»

Эй, кофирлар! Гап сиз айтгандек эмас, ўлгандан сўнг тирилиш бор.

#### «Роббим билан қасамки...»

Ўлгандан сўнг тирилиш борлигига Роббим билан қасам ичаман.

#### «...албатта қайта тирилтириласизлар...»

Қайта тирилиш билан иш тугаб қолмайди, балки бу дунёда қилинган ҳар бир ишнинг хабари ҳам берилади. Ҳа,

#### «...сўнгра қилган ишларингиздан хабардор қилинасизлар».

Албатта, хабар қуруқ бўлмайди. Ортидан яхши ишлар учун мукофот, ёмонлар учун жазо ҳам бўлади.

**«Бу иш Аллох учун осондир...»** Бас, шундай экан...

فَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ ٱلَّذِي أَنزَلْنا وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرُ لَ

## 8. Бас, Аллоҳга, Унинг Расулига ва Биз туширган нурга иймон келтиринглар. Аллоҳ нима қилаётганингиздан хабардордир.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло Ислом ақийдасининг бош асослари булмиш уч арконга иймон келтиришга амр қилмоқда:

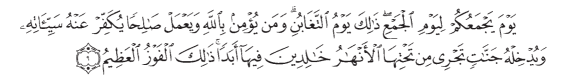
Аллохга;

Унинг Расулига;

Биз туширган нурга.

Жоҳилият зулматида ёруғ нур бўлиб, инсонларга икки дунё саодатининг йўлини ёритиб бергани учун ҳам Қуръони Карим «нур» деб баҳоланяпти.

Бу дунёда кишилар бири мўмин, бошқаси кофир бўлиб, турли ишларни қилиб ўтса, уларнинг оқибати нима бўлади, деган савол туғилиши табиий. Келгуси оятда бунга жавоб берилган:



9. У сизларни «Жамлаш куни» га тўплайдиган кунни эсланг. У кун «тагобун» кунидир. Ким Аллоҳга иймон келтирса ва солиҳ амаллар қилса, унинг гуноҳларини кечирур ва остидан анҳорлар оқиб турган жаннатларга киритур. Унда абадул-абад қолурлар. Бу улкан ютуқдир.



10. Куфр келтириб, Бизнинг оятларимизни ёлгонга чиқарганлар, ана ўшалар оташ эгаларидир. Унда абадий қолурлар. Қандоқ ҳам ёмон жой у!

Бу ояти каримада Аллоҳ таоло қиёмат кунини икки хил ном билан атамоқда.

Биринчиси — «жамлаш куни», Аллоҳ таоло у куни аввалги ва охирги барча бандаларини жамлайди.

Иккинчиси — «тағобун» куни. Арабча «тағобун» «ғибн» сўзидан олинган бўлиб, баҳонинг пастлашини билдиради. Кофирлар бу дунёда иймонни тарк қилганлари учун қиёмат куни баҳолари пастлаб, дўзахга равона бўладилар. Яхши ишларни камроқ қилиб қолган мўминлар ҳам баҳолари пастлаб, жаннатнинг олий мартабаларига ета олмай қоладилар.

## «У сизларни «Жамлаш куни»га тўплайдиган кунни эсланг. У кун «тагобун» кунидир.»

Демак, баҳони пастлатиш куни ҳар бир банданинг эсида доимий турмоги лозим.

Кофир банда жамлаш кунини, Аллох таоло ҳаммани маҳшарга туплайдиган кунни эслаб, «тағобун» куни ўз баҳосининг пастлатилиб дўзахга тушишини эслаб, иймонга келсин.

Мумин банда жамлаш кунини, Аллох ҳаммани маҳшарга туплайдиган кунни эслаб, «тағобун» куни ўз баҳосининг паслатилиб жаннатдаги маҳоми пастлаши мумкинлигини ўйлаб, амали солиҳларни купроқ қилсин.

Оятнинг давомида нажот ва охират саодати йўли иймон билан солих амал эканлиги баён қилинган.

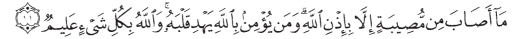
## «Ким Аллоҳга иймон келтирса ва солиҳ амаллар қилса, унинг гуноҳларини кечирур ва остидан анҳорлар оқиб турган жаннатларга киритур. Унда абадул-абад қолурлар. Бу улкан ютуқдир.»

Иймон илоҳга бўлган қуруқ ишонч эмас, балки Аллоҳнинг муқаддаслигини ва улуғлигини бутун вужудига сингдириш ва ўша иймоннинг асари солиҳ амал бўлиб юзага чиқишидир. Шунинг учун ҳам, Қуръони Каримда қаерда «Эй, иймон келтирганлар» хитоби келса, ортидан «солиҳ амал қилганлар» ибораси ҳам келади. Ҳақиқий иймон ўз соҳибининг қалбидан яхшилик булоқларини отилтириб чиқаради. Аллоҳ таолога бўлган иймони ва солиҳ амали эвазига инсон гуноҳлари кечирилишига ва жаннатта кириш ҳуқуқига эга бўлади.

Аксинча, кофир бўлганлар жаҳаннамга тушадилар ва азобларга дучор бўладилар.

## «Куфр келтириб, Бизнинг оятларимизни ёлгонга чиқарганлар, ана ўшалар оташ эгаларидир. Унда абадий қолурлар. Қандоқ ҳам ёмон жой у!»

Юқоридаги оятларда иймоннинг ҳақиқати баён қилиниб бўлгандан кейин, ушбу иймонни воқеъликда ишлатиш, яъни, мўмин киши ҳаётида содир бўладиган барча ишларнинг Аллоҳ таолонинг изни билан бўлишига иймон келтириш зарурлиги ҳайд этилади. Банда Аллоҳ таолонинг ҳазои-ҳадарига таслим ва рози бўлмоғи керак. Бу фоний дунёда, инсон ҳаётида рўй берадиган оғир машаҳҳатларнинг руҳий муолажаси, аслида, мана шундай эътиҳодга асосланади.



## 11. Сизга Аллоҳнинг изнисиз ҳеч бир мусийбат етмас. Ким Аллоҳга иймон келтирса, У зот унинг ҳалбини ҳидоятга солур. Аллоҳ ҳар бир нарсани билувчидир.

Аллоҳнинг қозои-қадарисиз, илмисиз ҳеч бир мусийбат етмайди, деган эътиқод доимо инсон хотирасида туриши керак.

#### «Сизга Аллохнинг изнисиз хеч бир мусийбат етмас.»

Пайғамбаримиз алайҳиссалом ҳадисларидан бирида: «...Ва бил-гинки, сенга етган мусийбат адашиб бошқага ўтиши мумкин эмас, агар бошқага бўлса, сенга етмасди...» деганлар.

Мўмин киши ўзига еттан мусийбатнинг Аллоҳнинг тақдири — ўлчови бўлганини тушуниб етса, бу қийинчилик ва мусийбатларни осон кечиради. Чунки, унинг хотири жам, кўнгли тўқ бўлади. Мусийбатта сабр қилади. Аллоҳдан ёрдам сўрайди. Иймонсиз киши бўлса, мусийбат етганида сабрсизлик қилади, турли сабаблар ахтаради, ғам-ғуссага ботади ва ўзича қутулмоқчи бўлиб, турли зарарли усулларни қўллайди.

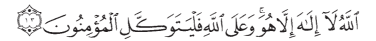
Мўмин киши ҳар қанақа кўнгилсиз воқеа юз берганда истиржоъ айтиб, сабр қилиши зарурдир. Истиржоъ «Иннаа лиллааҳи ва иннаа илайҳи рожиъун» дейишдан иборатдир. Бунинг маъноси «Биз Аллоҳникимиз ва биз Унга қайтиб борувчилармиз», деганидир. Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом бир ҳадиси шарифларида: «Агар бирортангизнинг ковушингизнинг боғичи узилиб кетса ҳам, истиржоъ айтсин», деганлар.

Имом Бухорий ривоят қилган бир ҳадисда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам марҳамат қилиб: «Мўминнинг иши ажойиб, Аллоҳ унга нимани қазо қилса, фаҳат яхшиликка бўлади. Агар унга мусийбат етса, сабр қилади. Бу ўзича яхши. Агар яхшилик етса, шукр қилади. Бу ҳам ўзича яхши. Бунаҳа неъмат мўминдан ўзга ҳеч кимга насиб этмайди», деганлар.

Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло келгуси оятда мўмин бандларини Ўзига ва Расули Муҳаммад алайҳиссаломга итоат қилишга даъват этади.

12. Аллоҳга итоат қилинг ва Расулга итоат қилинг. Агар юз ўгириб кетсангиз, бас, Бизнинг Расулимизга (вазифа) очиқ-ойдин етказиш, холос.

Аллоҳга итоат қилиш Қуръонга амал қилиш билан бўлади. Пайғамбар алайҳиссаломга итоат қилиш эса, у кишининг суннатларига эргашиш билан бўлади. Агар ким юз ўгириб, итоат қилмай кетса, ўзига ёмон, Аллоҳ таоло ундан беҳожат. Агар дунёдаги барча инсоният энг тақводор киши каби ибодат қилса ҳам, Парвардигорнинг хазийнасига бирор нарса қушилиб қолмайди. Аксинча, дунёдаги барча инсоният энг фосиқ-фожир кишидек гуноҳ ишлар қилса ҳам, Аллоҳ таолонинг бирор нарсаси камайиб қолмайди. Шунингдек, Пайғамбар алайҳиссалом ҳам ҳаммадан беҳожатдирлар, у кишига юклатилган вазифа—Аллоҳ таолонинг фармонларини бандаларга очиқ-ойдин етказиб қуйиш, холос.



## 13. Аллоҳ Ундан ўзга ибодатга сазовор зот йўқ. Бас, мўминлар Аллоҳнинг Ўзигагина таваккал қилсинлар.

Яъни, тирилтирувчи, ризқ берувчи, ўлдириб яна қайта тирилтирувчи Аллохдан ўзга ибодатта сазовор зот йўқ. Инсон ушбу ҳақиқатни англаб етса, турли хурофотлардан ва ўзгаларга қул бўлишдан озод бўлади. Бу даражага етган инсон Аллоҳ таолонинг Ўзигагина таваккал қилади, суянади. Аллоҳ таолога таваккал қилган кишининг эса, хотири жам бўлади, ҳеч нарсадан қўрқмайди.

Инсон якка ўзи бўлса, бу ишларни амалга ошириши бирмунча осон кечарди. Лекин у жамиятда яшайди, оиласи, хотини, бола-чақаси бор. Уларга қараши керак, баъзан эса, хотин ва бола-чақа иймон тақозо эттан нарсадан чалғитиши ҳам мумкин.

14. Эй, иймон келтирганлар! Албатта, жуфти ҳалолларингиздан ва болаларингиздан сизга душман бор, бас, улардан ҳазир бўлинг. Ва агар афв этсангиз, кўнгилга олмасангиз ва айбларини кечирсангиз... Бас, албатта, Аллоҳ кўп мағфират қилувчи ва раҳимлидир.

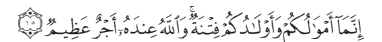
Ояти каримада «жуфти ҳалолларингиздан ва болаларингиздан сизга душман бор» дейиляпти. Аслида, хотин, бола-чақа Аллоҳ таоло берган неъматлардир. Лекин баъзилари кишини ўзларига банд қилиб, иймон тақозо этган ишлардан қайтариб, душман қиладиган ишни қилгани учун ҳам, шундай дейилмоқда.

Маълумки, аёл кишининг ўз эрига таъсири катта. Халқимизнинг «эрни эр қилган ҳам хотин, ер қилган ҳам хотин», деган гапи ҳам бежиз эмас. Аёл киши диндор, тақводор бўлса, эрининг тақвосига, жиҳодига ҳалақит қилмайди. Аллоҳ кўрсатмасин, аксинча бўлса, ундан катта душман йўқ. Фарзандлар борасида ҳам шу гапни айтса бўлади.

Оятдаги «жуфти ҳалолларингиздан» сўзини ҳам эркакка, ҳам аёлга нисбатан ишлатса бўлади, деган уламоларимиз ҳам бор. У вақтда тақводор эрга хотин ва бола-чақа дин йўлида баъзида душман бўлганидек, тақводор хотинга ҳам эр ва бола-чақа баъзан душман бўлиши мумкин.

Оятнинг нозил бўлиш сабаби ҳақидаги ривоят бундай: Бир гуруҳ кишилар Маккада иймонга келиб, Мадийнага ҳижрат қилишмоқчи бўлганларида, хотин ва бола-чақалари, бизни ташлаб ҳаёҳҳа борасан, деб тўсиҳ бўлишган экан. Ваҳти келиб Мадийнага боришса, улардан аввал ҳижрат ҳилганлар динда илғор бўлиб кетишибди. Шунда уларни ҳижратдан тўсган оила аъзоларига иҳоб ҳилишмоҳчи бўлганларида Аллоҳ таоло:

«Ва агар афв этсангиз, кўнгилга олмасангиз ва айбларини кечирсангиз... Бас, албатта, Аллох кўп магфират қилувчи ва рахимлидир», деган оятини тушириб, уларни бу ишдан қайтарган экан.



### 15. Албатта, мол-мулкларингиз ва фарзандларингиз синовдан бошқа нарса эмас. Ва Аллоҳнинг ҳузурида улуғ ажр бор.

Мол-мулк киши учун синовдир. Қўлига мол-дунё келганда ҳам ҳовлиқмасдан, тўгри йўлда сарфласа, ибодатини вақтида қилса, улкан савобларга эга бўлади. Аммо, дунёга берилиб йўлдан озса, ҳаром-хариш ишларни қилса, мол топиш учун гуноҳ йўлларга ҳам кираверса, унда синовдан ўта олмаган бўлади ва гуноҳига яраша жазосини олади.

Шунингдек, фарзандлар ҳам Аллоҳ таолонинг улкан неъмати. Уларни тўгри тарбиялаб, художўй, Аллоҳ таолонинг амрларига бўйсунадиган қилиб ўстирилса, икки дунёнинг обрўйини олиб беради. Агар тескариси бўлса, икки дунёда шарманда қилади. Демак, Аллоҳ таолонинг муҳаббатини мол-мулк ва фарзандлар муҳаббатидан устун қўймоқ зарур. Чунки, Унинг ҳузурида улуғ ажр бор.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал шундай бир ҳадисни ривоят қилганлар: «Расулуллоҳ алайҳиссалом хутба айтиб турган эдилар. Бирдан Ҳасан билан Ҳусайн қизил куйлак кийиб, қоқилиб-йиқилиб кела бошладилар. Расулуллоҳ алайҳиссалом минбардан тушиб, икковларини кўтариб, олдиларига қўйдилар, ва: «Албатта, мол-мулкларингиз ва фарзандларингиз синовдан бошқа нарса эмас», деб Аллоҳ билан Унинг Расули тўғри айтган. Бу икки гўдакнинг қоқилиб-йи-қилиб келаётганини кўриб, чидаб тура олмадим ва гапимни бўлиб, уларни кўтариб олдим», дедилар».

16. Аллоҳга қулингиздан келганича тақво қилинг ва (амрини) тингланг ва итоат қилинг ва инфоқ қилинг — ўзингизга яхши буладир. Ва кимки нафсининг қизғанчиқлигидан сақланса, ундайлар нажот топувчилардир.

Бу оятнинг аввалида Аллох таоло мумин бандаларини Унга иложи борича ва имкони борича такво қилишга даъват этяпти, буюряпти.

#### «Аллохга қўлингиздан келганича тақво қилинг.»

Тақвонинг чегараси йўқ, қанча кўп бўлса, шунча яхши. Лекин инсон ўзини ортиқча такаллуфга уринтириши Ислом гояси эмас. Аллох таоло бандаларини тоқатидан ташқари ишларга буюрмайди. Пайғамбаримз алайҳиссалом: «Сизларни бир ишга буюрсам, қўлингиздан келганича қилинг, бир ишдан қайтарсам, ундан қайтинг», деганлар. Демак, итоатнинг чеки йўқ, аммо манъ қилинган нарсалар бўлакларга бўлинмайди, уларнинг ҳаммасини бирдан адо этиш даркор.

Илохий амрларни оқилона тинглаб, уларга итоат этиш ҳар бир иймонли шахснинг бурчидир.

Аллоҳ таоло мўминларни яна молу дунёларидан нафақа қилишга ҳам буюрмоқда ва бу иш мол сарфловчининг ўзига яхши бўлишини уқтирмоқда.

### «...ва (амрини) тингланг ва итоат қилинг ва инфок қилинг – ўзингизга яхши бўладир.»

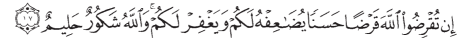
Чунки, хайр-эҳсон қилаёттан киши, одатда, фақирларга яхшилик қиляпман, деб ўйлайди. Аслида эса, ўзига яхшилик қилаёттан бўлади. Чунки, қиёматда айни ўша хайр қилинган моли унга фойда беради. Тўплаб қўйгани, ўзимники, деб ўйлагани, жуда нари борса, меросхўрларига қолади, холос.

Албатта, мол-мулкни ҳамма ҳам Аллоҳ таолонинг йўлида сарфлай олмайди.

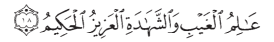
**«Кимки нафсининг қизғанчиқлигидан сақланса»**гина бу ишга сазовор бўлади.

#### «...ундайлар нажот топувчилардир.»

Ана ўшандай кишилар нажот топувчилардир.



17. Агар Аллоҳга яхши қарз берсангиз, У сизга кўпайтириб берур ва сизни кечирур. Аллоҳ шакур ва ҳалиймдир.



#### 18. У гойиб ва очикни билувчи, азийз ва хакийм зотдир.

Аллоҳ таоло бу оятда бева-бечора ва муҳтожларга бериладиган моддий ёрдамни ўзига берилган «яҳши қарз» деб таърифлаяпти. Холбуки, У зот бутун дунёдан беҳожат, барча Унга ҳожатманддир. Ушбу услубнинг ўзида ҳайру эҳсонга тарғиб мавжуд.

#### «Агар Аллоҳга яхши қарз берсангиз...»

Сўнг, Аллох таоло бу берилган қарзнинг савобини кўпайтириб қайтаришга ваъда бермокда. Энг мухими, бу ишнинг сабабидан бандаларининг гунохларини кечишини эълон қиляпти.

«У сизга кўпайтириб берур ва сизни кечирур.»

Чунки:

«Аллох шакур ва халиймдир».

#### «У ғойиб ва очиқни билувчи, азийз ва ҳакийм зотдир.»

Аллоҳ «шакур»дир, яъни озгина ибодатни ҳам қабул қилиб, чексиз куп неъматларни берувчидир.

У, яна, «ҳалиймдир» , яъни, бахиллик қилганларнинг ва бошқаларнинг ҳам айбидан ўтади, жазолашга шошилмайди.

У, гойибни, инсон илми етмайдиган сирларни ҳам, ошкора нар-саларни ҳам биладиган голибдир ва ҳар бир ишни ҳикмат билан ҳилувчи зотдир.



#### ТАЛОҚ СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 12 оятдан иборат.

Ушбу суранинг «Талоқ» деб аталишининг ўзи унинг асосий мавзуидан хабар бериб турибди. Мухим шаръий ахкомлардан бўлмиш талоқ масаласи, эр-хотиннинг ўзаро муносабатлари, талокдан келиб чиқадиган идда, нафақа, турар жой, эмизувчига бериладиган ҳақ ва бошқа ҳукмлар тўғрисида сўз кетади.

Сураи кариманинг аввалида талоқ икки хил (сунний ва бидъий) бўлиши айтилади ва мўминлар, агар муҳтож бўлсалар, афзалини, суннийни танлашга чақирилади. Шу билан бирга, талоқ қўядиган бўлса, шариатда кўрсатилганидек муносиб вақтда, яъни, ҳайздан покланган вақтда қўйишни тавсия этилади.

Яна, сурада идда сақлашга, бунда ҳам бошқа ишларга ўхшаб, Аллоҳ таоло белгилаган чегарада туришга, ундан чиқмасликка чақирилади. Идданинг ҳукмлари баён қилинади. Ёши ўттанлиги муносабати ила ёки касаллиги туфайли ҳайз қўрмайдиган аёлларнинг иддаси қанча бўлади? Ёши кичиклиги учун ҳайз кўрмайдиганларнинг иддаси қандай бўлади? Ҳомиладор аёлларнинг иддаси қанақа? Ва ҳоказо ҳукмларнинг очиқ-ойдин баёни келади.

Ушбуларнинг баёнига ёнма-ён ўлароқ, доимо Аллоҳга тақво қилишга, Ундан қўрқишга даъват қилиб борилади.

Бу сураи кариманинг тафсирини бошлашдан аввал бир оз муқаддима қилиб ўтилса, унинг оятларини тушунишда катта ёрдам беради.

Ислом душманлари аёллар масаласини динимизнинг кураги остидан уриладиган заҳарли ханжарга айлантириб олганлар. Улар маккор устозлари тарафидан туҳилган сийҳа дийдиёларни туҳиҳушдек таҳрорлайверадилар. Жумладан, талоҳ масаласини ҳам уз ғаразлари йуҳида ҳурол ҳилиб олганлар. Душманларимиз гапига ҳулоҳ солсангиз, Исломда оила ҳуришдан асосий маҳсад талоҳ ҳуйишдек буҳиб туюлади. Аслида олганда эса, узоҳҳа бориб уҳтирмасдан, ҳозирги кундаги ҳисоб-китобларга бир назар солишнинг уҳзи бу даъвонинг асоссизлигини исботлашга кифоя. Исломга душманлар жамиятида янги

оилаларнинг етмиш фоизи бир йилга бормай бузиляпти. Улар билан ўзаро муносабат ва сухбатларда, ўз оиласи билан бахтли ҳаёт кечираёттан эркак ёки аёлни учратиш амримаҳол. Фақат номигагина мусулмон бўлиб юрганлар юртида эса, акс ҳолни кўрамиз. Ислом оилавий алоқаларни муқаддаслик даражасига кўтарган. У алоқа меҳрибонлик, муҳаббат алоқасидир. Никоҳ — сокинлик, барқарорлик алоқасидир. Исломий оила бир-бирининг айбини беркитиш, гўзаллик, ўзаро эҳтиром алоқасидир. Ислом инсондаги табиий рағбат ёки шаҳватни қораламайди. Балки уни поклайди ва тартибга солади. Эркагу аёлдаги мавжуд хоҳишларни ҳайвоний даражадан инсоний даражага кўтаради. Никоҳ орқали икки жасаднинг қўшилишини икки руҳ, икки қалб, икки нафснинг, қисҳа қилиб айтганда, икки инсоннинг қўшилишига айлантиради. Уларни бир-бирларининг ҳаҳ-ҳуҳуҳларини адо этиб, ўзаро ҳурмат ва эҳтиром билан яшашга тарғиб қилади. Оилани мустаҳкамлаш учун барча чораларни кўради.

Шу билан бирга, талоқ масаласида бошқа дин ва тузумлар қандай йўл тутганини ҳам билиб қўйиш керак. Бу масалада икки хил йўл танланган:

Биринчиси—талоққа рухсат бермаслик. Бу йўл баъзи масийхий мазхаблар тутган йўлдир.

Иккинчиси — талоққа рухсат бериш. Бу йўл кўпларнинг, шу жумладан, мусулмонларнинг ҳам тутган йўлидир.

Талоққа рухсат бермаслик инсон табиатига қарши ҳукмдир. Чунки, инсон ўз ҳаётида турли ҳолатларга тушиб туради, баъзи ҳолатларда эр-хотин оилавий ҳаётни бирга давом эттиришга ҳеч имкон топа олмай қоладилар. Шунинг учун, талоққа рухсат берилмаган давлатларда эр-хотинлар расман ажрашмаган бўлсалар-да, амалда бирга яшамай, ўзларига ўйнаш тутадилар ёки зино билан машғул бўлиб юрадилар.

Талоққа рухсат берганлар ҳам ўзаро бир неча тоифага бўлиниб кетадилар.

Баъзилар, талоқни қози, яъни, ҳозирги тил билан айтганда, суд орқали амалга ошириш керак, дейдилар.

Баъзилар, хотинларга ҳам талоқ қўйиш ҳуқуқини бериш керак, дейишади.

Учинчи тоифа эса, талоқ қўйиш эрнинг хаққи, дейдилар.

Энди бу йўналишларни қиёслаб кўрайлик.

Талоқ қози томонидан бўлиши умуман мумкин эмас. Чунки, талоқ эр-хотиннинг ўзаро оилавий сирлари билан боглиқ нарса. Кўпгина сабабларни одамларга, жумладан, қозига айтишга инсоний одобахлоқ йўл қўймайди. Бу ҳолатда ким юзсизроқ, гапга устароқ бўлса,

ёлғонни кўпроқ ишлатса, ўша ютади. Буни ҳозирги кунда ҳамма кўриб, билиб турибди.

Хотинга талоқ қўйиш ҳаққи берилиши ҳам тўғри эмас. Чунки, аёл кишини Аллоҳ таоло алоҳида хос табиат билан яратган. У, мулойимлик, юмшоқлик, латофат, гўзаллик соҳибаси ва бундай ҳолатларда ўзини қулай ҳис этади. Аксинча, қўполлик, уриш-жанжал, куч ишлатиш, аччиқни ютиш каби ҳолатлар уларга ёт.

Ушбу ҳолатларни эътиборга олиб, фараз ҳилинг-а: ихтиёр аёл кишида бўлса, эрини неча марта талоҳ ҳўйиши мумкин?

Учинчиси Исломий ечимдир. Бу, инсон табиатини эътиборга олишдан келиб чиққан илохий ечимдир. Одатда, оила қуриш учун бўлғуси келин эмас, бўляуси куёв кўпрок елиб-югуради. У бу максад йўлида мол-пул сарфлайди, қаллиққа махр беради, тўй харажатини кўтаради. Оиланинг обруйи унинг шахсий обруйидан хам устун булиб қолади. Фарзандлар унга нисбат берилади. Хуллас, мазкур ва яна бошқа сабабларга кўра, талок килишдан аввал эр етти ўлчаб, бир кесмоги шарт бўлиб қолади. Шунинг учун хам, Исломда талоқ қилиш хақ-хуқуқи эрга берилган. Лекин шариат талоқ қилишдан аввал бошқа енгилроқ чораларни кўриб, ажрашишнинг олдини олишга даъват этади. Аёл кишида эрига нисбатан хурматсизлик, итоатсизлик пайдо бўлса, аввал ваъзнасихат тавсия этилади. У фойда бермаса, жойни бошка килиб ётиш лозим. У хам таъсир қилмаса, зарар етказмасдан уришгача рухсат этилган. Эр-хотиннинг ораси бу билан хам тузалмаса, эрнинг қариндошларидан бир киши, хотиннинг қариндошларидан хам бир киши хакам этиб сайланади ва улар эр-хотинни яраштириш чораларини кўрадилар. Бу чоратадбирларнинг хеч бири фойда бермай, эр-хотиннинг бирга яшаши икковларига хам чексиз азоб-укубатта айланиб қолгандагина, талоққа рухсат берилади. Тўгри, Исломда талоққа рухсат берилган, айни чоқда, Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом: «Ўзи ҳалол-у, лекин Аллоҳ энг ёмон кўрган нарса – талокдир», деганлар. Бошка ривоятларда, талок тушганда Аллохнинг арши ларзага келади, дейилган.

Бошқа ҳукмлар қатори талоқ масаласида ҳам Ислом дини инсон табиатини эътиборга олиб иш тутади. Чунки, инсонни Аллоҳ таоло яратган, унга нима мос келишини ҳам Аллоҳ таолонинг Ўзи яҳши билади. Исломдан аввал бошқа масалалар қатори талоқ масаласида ҳам аёллар ҳорланар эди. Уларни инсон ўрнида кўрмасдилар. Баъзилар хотинини хоҳламай қолса, бошқага уйланиб, уни қаровсиз қолдирар, на ўзи хотин қилар ва на бошқага эрга тегиб кетишга имкон берар эди. Ёки талоқ қилиб, иддаси яқин қолганда яна қайтиб, уни ўйинчоқ қиларди. Шу ва шунга ўҳшаш усуллар билан аёлларни ҳайвондан баттар ҳолга солар эдилар.

Ислом бунақа хорликларга чек қўйди. Эр кишига фақат уч талоқнинг ҳаққини берди. Аёлни қийнамасликка буюрди. Айни чоқда, аёлга «ҳулуъ» ҳаққини берди. Яъни, аёл киши эри билан яшашни хоҳламаса, бунга жиддий сабаб бўлса, қозига арз қилиб, ажраб кетишига имкон берди. Албатта, бу борада бошқа китобларда батафсилроқ сўзлармиз, лекин ушбу сура тафсирида ҳам қисқача бўлса-да, эслатиб ўтиш фойдадан холи эмас, деб билдик.

«Талоқ» сўзи луғатда бирор нарсани бўшатиб қўйиш маъносини англатади. Шариатда эса, эру хотинлик боғланишини очиқ ёки киноя иборалари билан бўшатишга айтилади. «Сен талоқсан, сени талоқ қилдим» каби иборалар эру хотиннинг ажралишини очиқ англаттани учун уларни очиқ иборалар деяпмиз. Киноя иборалари эса, «Сен менга ҳаромсан» каби ифодалардир.

Талоқнинг шариатда рухсат берилганига сабаблар кўп. Шулардан иккитасини зикр қилиб ўтайлик.

- 1. Фараз қилайлик, бир кишининг хотини туғмас касалига мубтало. У киши ўзгаларга ўхшаб ортидан зурриёт қолдиришни хоҳлайди. Икки хотинни ушлаб туришга эса, имкони йўқ. Шунда аввалга хотинни талоқ қилиб, фарзанд кўришга лаёқати бор аёлга уйланиши мумкин.
- 2. Эру хотиннинг феъл-атворлари бир-бирларига тўгри келмай қолиб, бир-бирларига нафратлари кучайиб, бирга яшашнинг сира иложи қолмаганида ҳам, талоқ ёрдамга келади. Икковини бир-биридан қутқаради. Ҳозирда талоқни Исломга айб қилиб тақайдиган ғарбий давлатларнинг кўпида ўз динларининг аҳкомларига қарши чиқиб, талоққа рухсат берилган.

Баъзилар эр кишининг бир оғиз сўзи билан талоқ тушишини жуда ҳам енгил ҳукм, ҳаётга жиддий қарамаслик, деб тушунадилар. Аслини олганда, бундай хавотирга асос йўқ. Ислом ҳаётга жиддий қарайди. Ислом нуқтаи назаридан қаралганда, балоғатга етган ҳар бир инсон ўз сўзига жавобгардир. «Қиёмат куни, бекордан-бекорга ўлдирилган чумчуқ Аллоҳнинг ҳузурида тортишиб, эй Парвардигор, манави банданг мени фойдаланиш учун эмас, балки бекордан-бекорга ўлдирган эди, энди менинг қасосимни олиб бер, дейди», деган эдилар маҳбуб Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом. Демак, ҳаётга жиддият билан қарашлик ҳар бир мусулмоннинг бурчи. Жумладан, талоқ масаласида эҳтиёт бўлиш ҳам ҳар бир мусулмон эркакнинг вазифасидир. Бўлар-бўлмас сабабларга кўра аёлни талоқ қилавериш мусулмончиликка тўғри келмайди. Суранинг тафсири баёнида яна кўплаб масалалар ойдинлашади. Шуни ҳам айтиш керакки, бу сура талоқ ҳақидаги ҳамма оятларни ўз ичига олган эмас.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.

يَّا يُّهُ ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ فَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ وَٱلَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمُّ لَا تُحْرِجُوهُ مَّ اللَّهِ وَمَن بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَعْرَجُوهُ مَن بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّحُدُودُ ٱللَّهِ فَقَدْ ظُلَمَ نَفْسَهُ لِلاَتَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَذَ لِكَ أَمْرًا فَيَ

1. Эй Набий! Агар аёлларни талоқ қиладиган бўлсангиз, иддалари учун қилинг ва иддани ҳисобланг ва Аллоҳга тақво қилинг. Уларни уйларидан чиқарманглар ва ўзлари ҳам чиқмасинлар, илло, очиқ-ойдин фоҳиша иш қилган бўлсалар (чиқарилурлар) ва ана шулар Аллоҳнинг чегараларидир. Ким Аллоҳнинг чегарасидан чиқса, ҳақиқатан ўзига ўзи зулм қилибди. Сен билмассан, шоядки, Аллоҳ ундан кейин бирор ишни пайдо қилса.

Бу оятда Аллох таоло уммат ўрнига,

**«Эй Набий!»** деб Пайғамбар алайҳиссаломнинг ўзларига бевосита нидо қиляпти.

«Агар аёлларни талоқ қиладиган бўлсангиз, иддалари учун қилинг ва иддани хисобланг ва Аллохга тақво қилинг.»

Оятдаги «иддалари учун» дегани, идда бошлашга муносиб вақтда талоқ қилинг, деганидир. Бу огохлантиришни тўликроқ тушуниб олишимиз учун аввало «идда»нинг маъносини тушуниб олмогимиз даркор. «Идда» сўзи араб тилида «санаш» маъносини англатади. Шариатда эса, эридан ўлим ёки талоқ туфайли ажраб қолган аёл бошқа эрга тегмасдан кутиб турадиган оралиқ муддатга айтилади. Унинг яна бошқа ҳукмлари ҳам бор. Идда, аслида, ўлган эрнинг хотираси ва ажрашган эр билан ўтган ҳаёт ҳурмати учун, энг муҳими, аёл ҳомиладор бўлиб қолганми-йўклигини аниклаш учун шариатта киритилган.

Аёллар учун идда ўтиришни бошлашга муносиб вақт ҳайздан пок бўлганларидан сўнг жинсий яқинлик қилмай туриб талоқ қўйиш-дир. Бунинг акси ҳам бўлиши мумкин. Шундан келиб чиқиб, талоқ иккига бўлинади: сунний талоқ ва бидъий талоқ.

Сунний талоқ – эр киши ўз хотинини ҳайздан пок пайтида, жинсий яқинлик қилмай туриб талоқ қилиши ёки ҳомиладорлиги аниқ

бўлган аёлни талоқ қилишидир. Ушбу шартларнинг қўйилиши ҳам талоқнинг олдини олиш учун тутилган йўлдир. Эр киши хотинининг ҳайздан пок бўлишини кутиб, ҳовридан тушиб, талоқ ниятидан қайтиб қолиши мумкин. Ёки ҳомиладорлиги аниқлангандан сўнг меҳри кучайиб, талоқни унутиши ҳам мумкин.

Бидъий талоқ — юқорида саналған шартлар вужудға келмаған пайтдаги талоқдир. Яъни, ҳайз пайтида ёки поклик пайти-ю, аммо жинсий яқинлик содир бўлгандан кейинги талоқдир. Бидъий талоқ қилган киши гуноҳкор ҳисобланади. Лекин ўртаға талоқ тушаверади.

Оятдаги

**«...ва иддани ҳисобланг»** дейилишидан мурод, қачон бошланишини ва қачон тугашини аниқ қилиб, охиригача риоя қилинг, деганидир.

Идда ўтириш никохдан сўнг эру хотин бўлиб, яшаб туриб сўнг талоқ қилинган хотинлар учундир. Баъзи ҳолатларда никохдан сўнг қўшилмай туриб ажралиш ҳам бўлади. Бундай пайтда идда ўтиришнинг ҳожати йўқ. Аммо, энг муҳими, Қуръони Карим хотинни талоқ қилган эркакни Аллоҳга тақво қилишга, аёлга зулм қилмасликка ва иддаси тугамагунча уйдан чиқариб юбормасликка буюради.

Ҳа, Қуръон сиз билан бизга доимо Аллоҳга тақво қилишни эслатиб туради. Ҳатто оилавий ишлар, эру хотин орасидаги муомалаларда ҳам. Чунки, худди шу пайтда Аллоҳдан қўрқиш, тақво қилиш бўлмаса, хотинларга нисбатан зулм содир бўлиши ҳеч гап эмас. Одатда, эр киши аёли билан келишмай қолса, уни уйдан чиқариб юборишга шошилади. Аслида, унинг бунга ҳаққи йўқ, ҳатто талоқ қилгандан сўнг ҳам, иддаси чиқмагунча аёлни уйдан чиқариб бўлмайди. Худди шу маънони таъкидлаш учун Аллоҳ таоло:

**«Уларни уйларидан чиқарманглар»** демоқда, «уйларингиздан» эмас. Аёл киши ўзи чиқиб кетса бўладими? Қозир бизда шунақа: сал гап-сўз ўтиши билан аёл тугунини кўтариб, ота-онасиникига жўнайди. Бу ҳам нотўгри. Қуръони Карим:

«ва ўзлари ҳам чиқмасинлар», деяпти. Қайси аёл талоқдан сўнг иддаси чиқмай туриб, эрининг уйидан чиқиб кетса, гуноҳкор бўлади. Шариатнинг бу ҳукми ҳам ўзга ҳукмлари каби ҳикматлидир. Иддада ўтирган аёл, эрининг кўзига чиройли бўлиб кўриниб турса, эр аччигидан тушиб, кўнгли эриб, қайта ярашишга мойил бўлиб қолади. Уйдан чиқиб кеттанда эса, бунинг акси бўлади. Яъни, келин бориб, эридан шикоят қилади, оқибатда унинг қариндошларининг жаҳли чиқади. Келиб куёв ва унинг яқинлари билан уришадилар, шундай қилиб, юз кўрмас бўлиб кетишлари мумкин. Бундай ҳолда аёлнинг уйдан чиқишига бирдан-бир сабаб бор, у ҳам бўлса:

**«...илло, очиқ-ойдин фохиша иш қилган бўлсалар** (чиқариладилар)...» Уламоларимиз уни «зино» деб айтадилар, баъзилари зинодан ташқари, қаттиқ озор беришлик, хафа қилишликни ҳам айтадилар.

«...ва ана шулар Аллоҳнинг чегараларидир. Ким Аллоҳнинг чегарасидан чиқса, ҳақиқатан ўзига ўзи зулм қилибди.»

Оятда таъкидланишича, юқорида зикр қилинган аҳкомлар Аллоҳ таолонинг бандалари учун қўйган чегаралари бўлиб, ким бу чегаралардан чиқса, ўзига зулм қилган бўлади. Оятнинг сўнгида:

«Сен билмассан, шоядки, Аллох ундан кейин бирор ишни пайдо килса», деганидан мурод, юкорида айтиб ўтганимиздек, шоядки, ярашиб кетсалар, деганидир.

Ўрни келганда, талоқ тўғрисида яна бир маълумот бериб ўтмоқ зарур. Талоқ икки турга бўлинади: ражъий ва боин талоқлар.

Ражъий – қайтса бўладиган талоқ, эр ўзи билан яшаётган хотинини талоқ лафзи билан қўйиб юборишидир. Агар бу талоқ биринчи ёки иккинчи маротаба бўлса, эр идда чиқмасдан туриб хотинини ўз ихтиёрига қайтариб олиши мумкин. Бундай холда эр сўз билан: масалан, «Сени ўз зиммамга қайтариб олдим», деб ёки амал билан: масалан, ўпиш каби ишлар билан ўзига қайтариб олади.

Боин талоқ ҳам ўз навбатида иккига бўлинади: кичик боин, катта боин.

Эр хотинини қушилмасдан туриб, киноя сузлар билан талоқ қилса ёки ражъий талоқ қилса-ю, иддаси ичида узига қайтариб олмаса, кичик боин талоқ булади. Чунки, идда чиққандан сунг, ражъий талоқ ҳам кичик боин талоққа айланиб қолади. Кичик боин талоқ булганда, эр хотинни фақат янги ақд никох ва махр билан қайтариб олиши мумкин.

Катта боин талоқ эса, уч талоқдан иборат бўлади ва ундан сўнг эру хотин бирга яшаши мумкин эмас. Фақат, хотин бошқа эрга тегиб, у билан оддий оилавий ҳаёт кечирса ва иккинчи эри вафот этса ёки табиий ҳолатда талоқ қилсагина, қайтадан никоҳланишлари мумкин.

فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدَلِ مِّنَكُرُ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ مُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرَ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِخْرَجًا لَنِّ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسُبُهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ إِقَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا فَيَ

2. Ва улар муддатларига етсалар, яхшилик билан ушланглар, ёки яхшилик билан ажралинглар ва сиздан икки адолатли кишини гувох қилинглар. Ва гувохликни Аллох учун қилинглар. Бу

ишингиздан, кимнинг Аллоҳга ва қиёмат кунига иймони бўлса, ваъзланур. Ким Аллоҳга тақво қилса, унинг йўлини очиб қўядир.

3. Ва унга ўзи ўйламаган тарафдан ризқ берур. Ким Аллоҳга таваккал қилса, бас, унга У зотнинг Ўзи кифоядир. Албатта, Аллоҳ Ўз ишини етказувчидир. Ҳақиқатан, Аллоҳ ҳар бир нарсага ўлчов қилиб қўйгандир.

Ўттан оятда, эридан ажраган аёл идда ўтириши лозимлиги ҳақида ва яна иддага тегишли баъзи гаплар ҳақида сўз кеттан эди. Ушбу икки оятда эса, идда тугагандан кейин нималар қилиш тўгрисида гап кетади.

«Ва улар муддатларига етсалар, яхшилик билан ушланглар, ёки яхшилик билан ажралинглар ва сиздан икки адолатли кишини гувох қилинглар.»

Ушбу жумладаги «Ва улар муддатларига етсалар» дегани, иддалари тугашига яқин қолса, деганидир. Мисол учун, бир аёл талоқ қилинади. У уч марта ҳайз кўриб, яна поклангунча муддатда идда ўтирмоги лозим. Демак, учинчи поклик охирлаб қолганда эр ражъат қилиб қайтариб олса, оилавий ҳаётлари давом этиб кетаверади.

#### «...яхшилик билан ушланглар...»

Лекин ушбу қайтариб олиш яхшилик билан, яъни, аёлга қаттиқ тегмасдан, таъна қилмасдан, турли зарарлар етказмасдан бўлиши зарур. Аксинча, узр сўраб, яхши гапириб, совғалар бериб ярашмоқ лозим.

Агар Аллоҳ кўрсатмасин, мабодо, идда тугашига яқин қолганда ҳам ажралиш фикридан қайтмаган бўлса, унда ҳам яхшилик билан ажралиш керак.

#### «...ёки яхшилик билан ажралинглар...»

Тушунмаган кишилар ундай пайтда бир-бирларини дунёдаги барча ёмонликлар билан айблай бошлайдилар. Бунақа бўлмаслиги керак. Ўтган солих зотлардан бирлари ўз хотинларини талоқ қил-ганларида, кишилар нима айби учун бу аёл талоқ қилинганини сўрашибди. Шунда ҳалиги зот: «Нима учун айбини очишим керак? Агар ҳайта ярашиб кетсам, ўз хотинимни ёмонлаган бўламан, ярашмасам, бировнинг хотинини ёмонлаган бўламан», деган эканлар.

Шариат бўйича, ажралаёттан аёлга эр томонидан совғалар бериш ҳам жорий ҳилинган. Бу иш бошига мушкуллик тушган аёлнинг кўнглини кўтаради ва одамларда ҳам турли ёмон фикрлар туғилишидан ҳайтаради. Улар: фалончи хотини билан яхшиликча, совғалар бериб ажрашибди, демак, бошҳа бир узрли сабабга кўра ажрашяптилар экан, дейишади. Исломда ҳар бир нарса, ҳатто ажралиш ҳам яхшилик билан амалга ошиши керак.

Хотинга ражъат қилиб ярашадиган бўлса ҳам ёки бир йўла ажраб кетадиган бўлса ҳам, мусулмонлардан икки кишини гувоҳ қилиш керак.

#### «...ва сиздан икки адолатли кишини гувох қилинглар.»

Аввало, адолатли шохидлар яхши амалли кишилар бўлади, улар доимо яхшиликни хохлайдилар, эр-хотиннинг ярашиб кетишига ҳаракат қиладилар. Энг муҳими, улар шак-шубҳа ва ҳар хил миш-мишларнинг олдини олишга керак бўлади. Мисол учун, биров талоқ ҳақидаги хабарни эшиттан-у, яраш ҳақидагини эшитмаган бўлса, ҳар хил гумонларга бориши мумкин. Гувоҳлар ўша гумонларни кўтаради. Шунингдек, ҳақ-ҳуқуқларни аниқлашда ҳам ёрдам берадилар. Гувоҳлар адолатли бўлишини ҳам Аллоҳ таоло шарт қилиб қўймоқда. Яъни, улар комил мусулмон бўлиб, бирор ибодатни тарк қилмаган, динимиз манъ қилган нарсаларга қўл урмаган, ҳеч ёлғон гапирмаган, тақводор кишилар бўлишлари шарт. Гувоҳлик катта масъулият, у кишиларнинг такдирини белгилайди. Ким гувоҳлик берса, ҳушёр бўлиб, қасддан ёлғон гувоҳлик беришлиқдан холис бўлиши керак. Шунинг учун ҳам, оятда:

#### «Ва гувохликни Аллох учун қилинглар», дейилмоқда.

Оятнинг давомида Аллоҳ таолога тақво қилишнинг фойдалари ҳақида сўз юритилади.

# «Бу ишингиздан, кимнинг Аллоҳга ва қиёмат кунига иймони бўлса, ваъзланур. Ким Аллоҳга тақво қилса, У зот унинг йўлини очиб қўядир. Ва унга ўзи ўйламаган тарафдан ризқ берур.»

Яъни, ким Аллоҳ таолонинг буюрганини қилиб, қайтарганидан қайтса, бу дунё ва у дунёнинг қийинчиликларидан чиқадиган йўлни Аллоҳ таолонинг Ўзи кўрсатиб қўяди. Тақводор шахснинг мушкулини доимо Аллоҳ таолонинг Ўзи енгил қилиб туради. Шу билан бирга, унга ўзи ўйлаб хаёлига ҳам келмаган томондан ризқу рўз етказиб беради. Одатда, кишилар ризқу рўзим сероб бўлсин, деган мақсадда тақводан воз кечишади. Бу эса, аксинча натижага олиб келади. Ушбу ояти кариманинг маъносидан келиб чиқадиган қоидага биноан, тақводорлик қийинчиликларнинг осонлашиши ва ризқнинг ўйламаган тарафдан келишига сабаб бўлади.

Юқорида зикр этилган ишларда ҳийла-найранг кўп ишлатилади. Ҳийладан қўрқишнинг ўзи янги ҳийлага олиб боради. Шунинг учун, Қуръони Карим мусулмонларни Аллоҳга таваккал қилишга ундаб,

#### «Ким Аллоҳга таваккал қилса, бас, унга У зотнинг Ўзи кифоядир. Албатта, Аллоҳ Ўз ишини етказувчидир. Ҳақиқатан, Аллоҳ ҳар бир нарсага ўлчов қилиб қўйгандир», дейди.

Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳу «Қуръондаги энг катта умидбахш оят, ушбу «ва ман яттақиллаҳа яжъал лаҳу махражан ва йарзуқҳу мин ҳайсу лаа яҳтасиб» деган эканлар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбар алайҳиссалом: «Албатта, банда қилган гуноҳи туфайли ризқ-

дан махрум бўлади. Қадарни дуодан ўзга ҳеч нарса рад қила олмайди, умрни яхшиликдан ўзга ҳеч нарса зиёд қила олмайди», деганлар.

«Ким Аллоҳга таваккал қилса, унга У зотнинг Ўзи кифоядир», жумласи тафсирига уламоларимиз қуйидаги ҳадисни келтирадилар. Пайғамбар алайҳиссалом Абдуллоҳ ибн Масъудга қилган насиҳатларида, жумладан: «...Ва билки, агар умматнинг барчаси йиғилиб сенга манфаат етказмоқчи бўлсалар ҳам, Аллоҳ сен учун тақдир қилиб қўйган нарсадан ўзга ҳеч бир нарса қила олмайдилар. Агар сенга зарар етказиш учун тўплансалар ҳам, Аллоҳ сен учун тақдир қилиб қўйган нарсадан ўзга ҳеч бир нарса қила олмайдилар», деганлар.

Тўртинчи ва бешинчи оятларда, катта ва кичик ёшли ҳамда ҳомиладор аёлларнинг иддаси ҳақида сўз кетади.

- 4. Аёлларингиздан ҳайздан ноумид бўлганларининг иддаси, агар шубҳангиз бўлса, уч ойдир. Ҳайз қўрмаганлариники ҳам. Ҳомиладорларнинг иддаси ҳомилаларини қўймоҳликдир. Ким Аллоҳга таҳво ҳилса, У зот унинг ишида осонлик ҳилиб берадир.
- 5. Булар Аллоҳнинг сизга туширган амридир. Ким Аллоҳга тақво қилса, унинг гуноҳларини кечирур ва ажрини кўпайтириб берур.

Аввалги оят тафсирида ҳайз кўрадиган аёлларнинг иддаси уч марта ҳайз кўриб, ундан покланиш эканлигини билган эдик. Аммо ҳамма аёллар ҳам ҳайз кўравермайдилар.

«Аёлларингиздан ҳайздан ноумид бўлганларининг иддаси, агар шубҳангиз бўлса, уч ойдир.»

Ёши улуғлиги боис ҳайз кўришдан тўхтаган аёлларни Қуръони Карим, **ҳайздан ноумид бўлганлар**, деб атаяпти. Бунақа аёл талоқ қилинса, ушбу оятдан маълум бўляптики, уч ой идда ўтирар экан.

«Хайз кўрмаганлариники хам.»

Ёшлари кичиклиги туфайли ҳайз кўрмайдиганлар ҳам уч ой идда ўтирадилар.

Хайз кўрмайдиган аёлларнинг учинчи тоифаси хомиладорлардир. **«Хомиладорларнинг иддаси хомилаларини қўймоқликдир.»** Ундай аёллар талоқ қилинсалар, хомилаларини туғишлари би-

лан иддалари чиқади.

Талоқ, идда ва уларга тегишли бошқа масалалар оилавий ажралишларга боғлиқ бўлгани учун уларда бир-бирига зулм қилиш эҳтимоли кўп. Шунинг учун ҳам, бу масалага оид оятларда Аллоҳ таоло қайта-қайта тақвога чақиради.

«Ким Аллоҳга тақво қилса, У зот унинг ишида осонлик қилиб берадир. Булар Аллоҳнинг сизга туширган амридир. Ким Аллоҳга тақво қилса, унинг гуноҳларини кечиради ва ажрини кўпайтириб берадир.»

Энди, талоқ қилинган аёлга идда давомида қандай муомалада булиш лозимлигининг баёни келади.

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِن وُجْدِكُمْ وَلَا نُضَارَّوُهُنَّ لِنُصَيِّقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمُواْ بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفِ وَإِن تَعَاسَرَتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ وَأُخْرَى فَيْ لِينْفِقَ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنفِقَ مِمَّا عَائمهُ ٱللَّهُ لَا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ فَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنها شَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَعُسْرٍ يُشْرًا فِي

- 6. У(аёл)ларга, имконингиз борича, ўзингиз яшаб турган жойдан жой беринг. Уларга сиқиштириш мақсадида зарар етказманг. Агар хомиладор бўлсалар, то хомилаларини қуйгунларича уларга нафақа беринглар. Агар сизга (фарзандни) эмизиб берсалар, ҳақларини беринглар, ўзаро яхшилик билан маслаҳат қилинглар. Агар қийинчиликка учрасангиз, у(эр)га бошқа аёл эмизиб берур.
- 7. Ризқи кенг кенглигидан нафақа қилсин. Кимнинг ризқи тор булса, унга Аллоҳ берганидан нафақа қилсин. Аллоҳ ҳар бир нафсни Ўзи берганидан ортиқчага таклиф қилмас. Аллоҳ қийинчилиқдан сўнг тезда осонликни берур.

Аллоҳ таоло амр қилиб айтадики, талоқ қилинган аёлларингизнинг ўзингиз яшаб турган масканда яшашига имкон яратинг.

«У(аёл)ларга, имконингиз борича ўзингиз яшаб турган жойдан жой беринг. Уларга сиқиштириш мақсадида зарар етказманг.» Яъни, талоқ бўлди деб, масканингиздан чиқариб юборманг.

«Имконингиз борича» дегани— ҳеч қандай узр, баҳона топишга уринманг, жой яхши бўлмаса, бундайроги ҳам бўлаверади, деганидир.

«Агар ҳомиладор бўлсалар, то ҳомилаларини қўйгунларича уларга нафақа беринглар.»

Талоқ қилинган аёл ҳомиладор бўлса, талоқ қилувчи эр уни туққунича нафақа билан таъминлаб туриши керак. Ушбу нафақа таом, кийим ва маскан кабиларни ўз ичига олади.

## «Агар сизга (фарзандни) эмизиб берсалар, ҳақларини беринглар, ўзаро яхшилик билан маслаҳат қилинглар.»

Агар аёл талоқ қилган эридан бўлган фарзандни эмизса, хоҳласа, эмизгани учун ҳақ олади. Бу ҳақнинг қанча бўлиши «ўзаро яхшилик билан маслаҳат қилинглар» деган амрга биноан келишилади.

Ораларига талоқ тушган эру хотин фарзандни эмизиш ҳақини келишишда,

# «Агар қийинчиликка учрасангиз, у $(\mathfrak{p})$ га бошқа аёл эмизиб берур».

Яъни, эр бошқа бегона аёл билан шартнома тузиб, унга ҳақ бериб, боласини эмиздиради. Ислом дини аёлларни қанчалик эъзозлаганини ушбу ҳукмдан ҳам билиб олса бўлади. Таоми, кийими ва маскани эрининг зиммасига. Ҳатто болани эмизиш ташвиши ҳам хотиннинг эмас, балки эрнинг зиммасида, унинг бурчи.

Талоқ тушгандан сўнг иддаси чиққунча таом, кийим ва маскан кўринишларида аёлга бериладиган нафақа миқдори қанча бўлади?

#### «Ризқи кенг кенглигидан нафақа қилсин.»

Бой-бадавлат («ризқи кенг») эр нафақани каттароқ қилади. Аммо, «Кимнинг ризқи тор бўлса, унга Аллох берганидан нафақа қилсин.»

Агар эрнинг «ризқи тор бўлса», яъни камбағал бўлса, «унга Аллох берганидан нафақа қилсин».

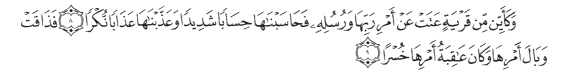
Демак, камбағал эр нафақани ўз ҳоли-қудратига қараб беради. Ундан ортиқча талаб қилишга хотиннинг ҳаққи бўлмайди. Чунки:

# «Аллоҳ ҳар бир нафсни Ўзи берганидан ортиқчага таклиф қилмайди. Аллоҳ қийинчилиқдан сўнг тезда осонликни берур».

Ҳа, Аллоҳ таоло ҳам «ҳар бир нафсни Ўзи берганидан ортиқчага таклиф қилмайди». Бунда ҳам Аллоҳ таолонинг бандаларига меҳршафқати намоён бўлмоҳда.

Уламоларимиз **«Аллох қийинчиликдан сўнг тезда осонликни беради»,** деган жумланинг тасдиғига кўплаб мисолларни келтириш-ган. Уларнинг барчасида Аллох таолога ёлбориш, тақво қилиш оғирни енгил қилиши ҳақида сўз кетади.

Қуйидаги оятларда эса, ҳидоятдан юз ўгирганларни огоҳлантириш мақсадида, уларга ўхшаб исёнга кеттанларнинг ўтмишда оқибатинима бўлгани зикр қилинади:



- 8. Кўпгина қишлоқлар ўз Роббисининг амрига саркашлик қилди. Бас, Биз уларни шиддатли ҳисобга олдик ва қаттиқ азоб ила азобладик.
- 9. Бас, улар ўз ишларининг ёмонлигини тотиб кўрдилар ва ишларининг окибати юткизик бўлди.

Тарихда қайси юрт, қайси уммат мағлубиятта учраган бўлса, шиддатли азобларга йўлиққан бўлса, хароба-вайронагарчиликларга дучор бўлган бўлса, Аллоҳнинг амрига исён қилгани учун, илоҳий кўрсатмаларга амал қилмагани учун шундай бўлган. Демак, ўшаларга ўхшамаслик учун Аллоҳнинг амрига итоат этиб, айтганидан чиқмай юриш керак бўлади. Уларнинг хатосини такрорламаслик лозимдир.

Келаси ояти каримада осийларнинг охиратдаги насибалари ҳам ҳаттиҳ азоб экани таъкидланади ва итоатли мўмин мусулмонларга яхши мукофотлар борлигидан хабар берилади.

أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُمْ عَذَا بَاشَدِيدَ أَفَا تَقُوا ٱللَّهَ يَنَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدَأَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُمْ وَكُرَا ﴿ كَالْمُواُ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورَ وَمَن يُؤْمِنُ يَنْفُواْ عَلَيْكُمْ وَالسَّلِحَتِ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورَ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّتِ مَعْتِهِ اللَّا أَمْرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبْدًا قَدُأَحُسَنَ ٱللَّهُ لَهُ وِرْقَالِيْ اللَّهُ مِن تَعْتِهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ فَيهَا أَبْدًا قَدُأَحُسَنَ ٱللَّهُ لَهُ وِرْقَالِيْ اللَّهُ مَا يَعْمَلُ صَلِحًا يُدَا فَدُ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ وَرَفَا لَيْنَ

- 10. Аллоҳ уларга қаттиқ азобни тайёрлаб қўйди. Бас, Аллоҳга тақво қилинг, эй, иймон келтирган ақл эгалари. Ҳақиқатан, Аллоҳ сизларга зикрни туширди.
- 11. Пайғамбарки, иймон келтириб ва яхши амалларни қилганларни зулматлардан нурга чиқариш учун, сизларга Аллоҳнинг равшан оятларини тиловат қилиб берур. Ва ким Аллоҳга иймон келтирса ва яхши амалларни қилса, У зот уни дарахтлари остидан анҳорлар оқиб турган жаннатларга киритур. У ерда абадул-абад қолурлар. Ҳақиқатан, Аллоҳ унинг ризқини яхши қилгандир.

Осийлар икки дунёнинг қаттиқ азобларига дучор бўлишлари ҳақ экан. Ҳа,

«Аллох уларга қаттиқ азобни тайёрлаб қўйди».

Демак, Аллоҳга тақво қилиш керак.

**«Бас, Аллоҳга тақво қилинг, эй, иймон келтирган ақл эгалари.»** Ояти каримада ақл эгаларинингтина иймон келтиришига ишора қилиняпти. Халқ ичидаги, ақл билан худони топибди, деган нақл ҳам бежиз эмас. Ислом — ақл дини. У, инсонни ақл ишлатиб, Аллоҳ таолонинг қудратларини мулоҳаза қилиб, иймонга келишга даъват қилади. Ақлни тўғри ишлаттан инсон мўмин бўлишига ҳеч шубҳа йўқ.

Аллох тало оятнинг давомида:

**«Хақиқатан, Аллох сизларга зикрни туширди»,** деб туриб, «зикр»дан мурод Расулуллох—Муҳаммад алайҳиссалом эканликларининг хабарини бермоқда.

#### «Пайғамбарки...»

Одатда, «зикр» деганда Қуръони Карим тушунилади. Кўпгина оятларда шу маъно ёрқин ифодасини топган. Бу оятда эса, «зикр»нинг «Расул» деб айтилиши Пайғамбар алайҳиссаломнинг шарафларини улуғлашдан иборатдир. Ҳақиқатан, Пайғамбар алайҳиссалом икки оёқда юрадиган тирик Қуръон бўлганлар. Оиша онамиздан, у кишининг хулқлари қанақа бўлган эди, деб сўралганда, «Хулқлари Қуръон эди», деб жавоб берганлари ҳам ушбу маънони таъкидлайди.

«...иймон келтириб ва яхши амалларни қилганларни зулматлардан нурга чиқариш учун, сизларга Аллоҳнинг равшан оятларини тиловат қилиб берур.»

«Зикр» — «эслатма» деб васф қилинган Расулнинг вазифалари Аллоҳ таолонинг равшан оятларини тиловат қилиш ва иймон келтириб, яхши амалларни қилган шахсларни зулматлардан нурга чиқариш бўлган. Ушбу ўринда икки ҳолатта алоҳида эътибор бермоғимиз керак.

«Иймон келтириб ва яхши амалларни қилганлар...» Аллоҳ таоло бевосита иймон келтиришдан сўнг яхши амалларни қилишни кўпгина оятларда келтирган. Бундан хулоса шуки, ҳақиқий иймон доимо ўз эгасини яхши амалга чорламоғи лозим. Одамнинг иймони ҳақида билмоқчи бўлинса, унинг қилаётган ишига назар солиш керак. Тилида юз минг карра иймоннинг даъвосини қилгани билан, амалда иймон тақозосидаги ишларни қилмаса, гапи пуч бўлади.

Иккинчи алоҳида эътиборга сазовор ҳолат — **«зулматлардан нурга чиқариш»** жумласи.

«Нур»дан мурод Ислом экани ҳеч кимга сир эмас. Шунингдек, «зулматлар»дан мурод Исломдан бошқа дину тузумлар экани ҳам маълум. Қуръони Каримнинг мўъжизакорлиги шундаки, «зулматлар»ни кўплик сийғасида, «нур»ни бирлик сийғасида келтирган.

Дунёда фақат битта, ягона «нур» бор, у ҳам бўлса Исломдир. «Зулматлар» эса кўп, уларнинг турлари ҳам, номлари ҳам кўп. Уларнинг номи ҳар қанча жозибадор бўлса-да, ҳаммаси ҳам зулмат. Инсоният у зулматларнинг барчасини тарк этиб, нурга, Исломга юзланиши лозим.

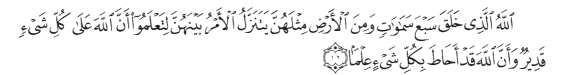
Одамлар Аллоҳ таолога иймон келтирса ва яхши амалларни қилса, фақат жаннатта кирибгина қолмайдилар, балки у ерда абадул-абад қоладилар.

«У зот уни дарахтлари остидан анхорлар окиб турган жаннатларга киритур. У ерда абадул-абад қолурлар.» Бу эса, беқиёс ризқдир.

Оятнинг сўнгида:

«**Хақиқатан, Аллох унинг ризқини яхши қилгандир»,** дейилганининг боиси ҳам шу.

Сураи кариманинг сўнгида Аллоҳ таолонинг чексиз қудратининг баёни келади. Бунда кишиларга, хусусан, эрларга катта эслатма бўлиб, гўёки, Аллоҳ таоло барча ишларингизни кузатиб турибди, аёлларингизга зулм қилманг, борлиқни яратган Аллоҳ таолонинг қудрати исён қилганлардан ўч олишга албатта етади, дейилмоқда:



12. Аллох етти осмонни ва улар мислидек ерни яратган зотдир. Уларнинг орасидан У зотнинг амри тушадир. Аллох хар бир нарсага қодир эканини ва, албатта, Аллох хар бир нарсани Ўз илми ила ўраб олганини билишингиз учундир.

Эй мўминлар, сизларга ушбу Қуръонда келган фармонларни нозил этган зот чексиз қудратга соҳиб бўлган Аллоҳдир. Ҳа, бу нарсани ҳар бирингиз жуда ҳам яхши билиб олмогингиз лозим.

«Аллоҳ етти осмонни ва улар мислидек ерни яратган зотдир.» Сиз бўлса, етти осмон нима эканлигини ҳалигача билмайсиз. Уларнинг мислича ер нима эканлигини билмайсиз. Шунчалик нарсаларни яратиб қуйган чексиз қудратли Зот сизга амр қилса, буйин товлайсиз! Билиб қуйинг!

#### «Уларнинг орасидан У зотнинг амри тушадир.»

Xa, ўша етти осмон ва улар мислидек ердан Аллох таолонинг амри тушади.

Бу ҳам Аллоҳ таолонинг қудрати қанчалик улуғ эканини кўрсатади. Ўша чексиз қудрат эгаси яратган, инсоннинг ақли ва тасаввурига сиғмайдиган етти осмон ва ернинг орасидан Аллоҳ таолонинг амри тушиб туради.

Нима учун бу амр тушишини билмоқчи бўлсангиз,

«Аллоҳ ҳар бир нарсага қодир эканини ва, албатта, Аллоҳ ҳар бир нарсани Ўз илми ила ўраб олганини билишингиз учундир».

Ўша амрлардан бири «Талоқ» сурасида келган. Бу амрга амал қилиш ҳар бир банда устидаги фарздир.



#### ТАХРИМ СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 12 оятдан иборат.

Бу сураи карима Пайғамбаримиз алайҳиссалом оилаларига тааллуқли масалалар ва ҳукмларни муолажа қилади. Пайғамбар алайҳиссаломнинг мўминларнинг оналари бўлмиш покиза аёллари ҳақида сўз юритади.

Пайғамбар алайҳиссалом баъзи хотинларининг розилигини ўйлаб ўзларига Аллоҳ таоло ҳалол ҳилган нарсани ўзларича ҳаром ҳилган эдилар. Сура мана шу ишнинг дуруст бўлмаганини баён ҳилиш билан бошланади.

Ундан сўнг, жуда ҳам хатарли бўлган иш—оилавий сирни фош қилиш ҳақида сўз кетади. Бунга Пайғамбар алайҳиссаломнинг шахсий ҳаётларидан мисол келтирилади.

Пайғамбар алайҳиссаломнинг хотинлари ораларида содир бўлган баъзи келишмовчиликлар, рашк қилишлар нотўғри эканлиги уларнинг ўзларига тушунтирилади. Уларни қаттиқ танқид қилинади.

Охирида эса, мўмин эр билан яшаган кофира аёл ва кофир эр билан турмуш қурган мўмина аёлнинг мисоли келтирилади. Охиратда ҳасабу насаб, яқинлик ва қариндошлик ҳеч фойда бермаслиги уқтириб ўтилади.

Кўриниб турибдики, бу сура Пайғамбар алайҳиссаломнинг шах-сий-оилавий ҳаётлари хусусидадир. Унда ҳатто хотинлари билан бўлиб ўттан ҳиссий туйғулар ҳам тилга олинади. Буларни Қуръонда зикр қилишнинг нима фойдаси бор, деган савол туғилиши мумкин. Жавоб шулки, Муҳаммад алайҳиссалом Пайғамбар бўлганларидан сўнг у кишининг ҳаётлари фаҳат ўзлари учун эмас, балки барча умматларига мулк бўлиб қолди. У кишининг ҳаётлари Қуръони Каримнинг ҳаётта жонли татбиқига айланди. Бу улкан ҳаётнинг ҳар бир лаҳзаси ҳиёмат кунигача мўмин-мусулмонлар учун яхши ўрнакдир. Шунинг учун, Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳаётларидаги нозик ва даҳиҳ ҳолатларни ҳам кашф этишнинг ҳикмати катта. Энг муҳими, бу ажойиб, беҳиес ва улкан ҳаётнинг бировдан беркитадиган жойи йўҳ, Ҳар бир лаҳзаси ва ҳар бир ҳаракати ҳидоят ва баракага тўла. Ўзга йўлбошчилар, до-

Тахрим сураси 193 Тафсири Хилол

ҳийлар, раҳбарлар ҳаётий йўлларини бунчалик дақиқ жойларигача кашф эта олмайдилар. Чунки, бундай қилсалар, барчаларининг камчиликлари, айблари очилиб, «доҳийлик» даъволари чилпарчин бўлади. Бизлар шунинг учун ҳам Муҳаммад алайҳиссаломнинг сийратларини, яъни, ҳаётий йўлларини пухтароқ ўрганишга ҳаракат қилишимиз керак. Раҳибларга уларнинг «доҳийлари» ҳаёти ва қилган ишларини Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ҳаётлари ва қилган ишларига солиштириб кўришни таклиф қилмоғимиз лозим. Ўшанда ҳамма нарса ўз ўрнини топади. Ўшандагина кўринган араҳхўрни, ҳаёлпараст ва бошқаларни «доҳий» деб юрганларнинг ҳуши жойига келади.

Сура оятлари тафсирини бошлашдан аввал уларнинг тушиш сабаблари ҳақидаги ривоятларни келтириб, тадқиқ этиб, ўрганиб чиқайлик.

Абдуллоҳ ибн Аббосдан қилинган ривоятда айтиладики: «Умар ибн Ҳаттобга:

«Бу икки аёл кимлар?»—дедим. У киши:

«Оиша билан Ҳафса», дедилар. Гапнинг боши Иброхимнинг онаси Мория ҳақида бўлган. Расулуллоҳ Морияга Ҳафсанинг уйида яқинлик қилган эканлар. Буни Ҳафса билиб қолиб:

«Эй, Аллоҳнинг Пайғамбари, менга нисбатан ҳеч бир хотинингизга қилмаган ишни қилдингиз, навбат кунимда, уйимда, тушагимда шу иш булди», деди. Пайғамбар алайҳиссалом:

«Уни ўзимга ҳаром қилсам, яқинлашмасам, рози бўласанми?»— дедилар. Ҳафса:

«Ҳа», деди. Ул зот Морияни ўзларига ҳаром қилдилар ва Ҳафса-га:

«Бу гапни ҳеч кимга айтмагин», дедилар. Лекин Ҳафса бу сирни Оишага айтиб қўйди ва Аллоҳ қуйидаги оятларни туширди».

Тушунарли бўлиши учун ривоятда номлари зикр қилинган шахслар хақида қисқа маълумот берамиз.

Абдуллох ибн Аббос – машхур сахобалардан, Пайғамбар алайхиссаломнинг амакиваччалари, «Қуръон таржимони» номини олганлар.

Умар ибн Ҳаттоб — энг улуг саҳобийлардан, иккинчи халифа. Умари Одил номи билан машҳурдирлар.

Оиша—Пайғамбар алайҳиссаломнинг хотинларидан бирлари. Ҳазрати Абу Бакрнинг қизлари.

Хафса – Пайғамбар алайхиссаломнинг хотинларидан бири. Қазрати Умари Одилнинг қизлари.

Мория – Миср подшохи томонидан Пайғамбар алайхиссаломга ҳадя қилинган чўри. Шариат ҳукмига биноан, Пайғамбар алайҳиссалом Мория билан эр-хотинлик алоқасида бўлганлар ва у кишидан Иброҳим исмли ўғил кўрганлар, шунинг учун, Мория «Иброҳимнинг онаси» деб номланадилар.

Бу оятларнинг тушиш сабаби ҳақида умуман бошқа ҳодиса ҳам ривоят қилинади.

Имом Бухорий ривоятларида келадики: «Оиша онамиз айтадилар: «Пайғамбар алайҳиссалом Зайнаб бинти Жахш ҳузурида асал ичардилар ва у билан узоқ ўтирардилар. Ҳафса икковимиз келишиб олдик-да, кимимизнинг олдимизга у киши келсалар, асаларининг шамъини ебсизми, сиздан шамънинг ҳиди келяпти, деймиз, дедик. Ҳафсанинг олдига кирган эканлар, у ҳалиги гапни айтибди. Шунда Пайғамбар алайҳиссалом, йўқ, мен Зайнаб бинти Жахшнинг олдида асал ичган эдим, энди ҳайтиб бу ишни ҳилмайман, ҳасам ичдим, аммо сен бу гапни ҳеч кимга айтмагин, дебдилар».

Бу икки ривоят ва шунга ўхшаш бошқа ривоятларни синчиклаб ўрганган уламоларимиз, ривоятлардаги қиссалар икки хил бўлишида ҳеч қандай ажабланарли жойи йўқ, дейдилар. Пайғамбар алайҳиссалом Мория билан Ҳафсанинг уйида бирга бўлганларидан сўнг, Зайнаб бинти Жахшнинг олдиларига бориб асал ичганлар ва навбати бўлгани учун, Ҳафсанинг уйига қайтиб келганлар.

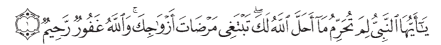
Ҳафса келишилган гапларни айттан, сўнг Мория ҳақида сўз кеттан ва ҳоказо.

Маълумот учун айтиш лозимки, Зайнаб бинти Жахш ҳам Пайгамбар алайҳиссаломнинг хотинларидан бири бўлиб, бошқа оналаримизга, сизларни ота-оналарингиз Расулуллоҳга хотин қилиб берган, менинг никоҳимни эса, Аллоҳ таолонинг Ўзи етти осмоннинг устидан амр қилган, дер эдилар.

Энди бевосита суранинг тафсирини бошласак.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ.

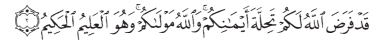


1. Эй Набий! Нима учун хотинларинг розилигини тилаб, Аллох сенга халол қилган нарсани харом қилурсан! Аллох кўп магфират қилувчи ва рахимлидир.

Яъни, Аллоҳ сенга ҳалол қилган чўрини ёки асални ўзингта ҳаром қилишинг дуруст эмас. Нима учун хотинларинг розилигини кўзлаб Аллоҳ сенга ҳалол қилган нарсани ўзингта ҳаром қиласан?

«Аллох кўп магфират қилувчи ва рахимлидир.»

Шунинг учун ҳам, бандасидан ўтган нарсаларни кечиб юборади ва уларга раҳим қилади.



# 2. Батаҳқиқ, Аллоҳ сизларга қасамларингизни бўшатишни шариатга киритди. Ва Аллоҳ сизнинг хожангиздир ва У ўта билувчи ва ўта ҳикматлидир.

Ислом кишиларни кўп қасам ичишга тарғиб қилмайди. Аммо, қасам ичгандан кейин, уни бажаришни талаб этади. Баъзи вақтларда қасам ичилган ишни бажаргандан кўра қасамни бузган афзал бўлиб қолади. Мисол учун, биров қасам ичиб ўзига бирор ҳалол нарсани ҳаром қилган бўлса, шариат бўйича қасамни бузишга рухсат берилади.

## «Батаҳқиқ, Аллоҳ сизларга қасамларингизни бўшатишни шариатта киритди.»

Лекин қасамни бузгани учун «каффорот» бериши керак. «Моида» сурасида баён қилинганидек, қасамнинг каффороти ўнта мискинни тўйдириш ёки кийинтириш, имкони бўлса, бир қул озод қилиш билан ёки уч кун рўза тутиш билан амалга ошади.

#### «Ва Аллох сизнинг хожангиздир ва У ўта билувчи ва ўта хикматлидир.»

Бас, шундоқ бўлгандан кейин, сиз Ҳожангизнинг амридан чиқманг. Аллоҳ ўта билувчилик сифати ила ҳамма нарсани, жумладан қасам масаласидаги қилмишларингизни ҳам билиб туради. У зот Ўзининг ўта ҳикматли сифати ила турли ҳукмларни, жумладан, қасамни бўшатишга оид ҳукмни жорий қилиб қўйди.

3. Набий хотинларидан баъзисига сир гап айтган эди. Бас, у (сир)дан хабар берди ва Аллох у(иш)ни у(Набий)га билдирди. У баъзисини билдирди ва баъзисини эсламади. Қачон у(Набий) ул-(аёл)га (иш) ҳақида хабар берганида, у, буни сенга ким хабар қилди, деди. У(Набий), менга ҳамма нарсани билувчи ва ҳамма нарсадан хабардор Аллоҳ хабар берди, деди.

Араб тилининг имкониятлари олдида, Қуръони Карим балоғати олдида ҳамма ҳам ожиз. Бўлиб ўтган ҳодисаларнинг жуда ҳам қисқа

сўзлар билан очиқ-ойдин баёни келганки, буни шарх қилмасак, сўзма-сўз таржима билан мақсадни тўлигича англатиш қийин.

#### «Набий хотинларидан баъзисига сир гап айтган эди.»

Оятда зикр этилган «Набий хотинларидан баъзиси» дан Хафса онамиз назарда тутиляптилар. «Сир гап» эса, Пайғамбар алайҳис-саломнинг у кишига Морияга яқинлик қилмаслик ёки асал ичмаслик ҳақида айттан гапларидир. Лекин Ҳафса онамиз сир гапни Оиша онамизга айтдилар.

## «Бас, y(сир)дан хабар берди ва Аллох y(иш)ни y(Набий)га билдирди.»

Набий алайҳиссаломнинг, бировга айтма, мен ўзимга фалон нарсани ҳаром қилдим, деган сир гапларини Ҳафса Оишага айтиб қўйди.

Аллоҳ Ҳафсанинг сирни фош этганини Пайғамбар алайҳиссаломга Жаброил фаришта орқали билдирди.

#### «У баъзисини билдирди ва баъзисини эсламади.»

Пайғамбар алайҳиссалом хотинлари Ҳафсага бўлиб ўтган ишдан хабар топганликларининг баъзисини билдирдилар ва қолганини карам қилиб айтиб ўтирмадилар. Улуғ кишиларнинг улуғлиги баъзи билган нарсаларини билмасликка олишда ҳам кўринади.

## «Қачон у(Набий) ул(аёл)га (иш) ҳақида хабар берганида, у, буни сенга ким хабар қилди, деди.»

Пайғамбар алайҳиссалом Ҳафсага сирнинг Оишага фош қилинганини эслатганларида, у «Бу хабарни сизга ким етказди», деб сўради. Пайғамбар алайҳиссалом:

«Хамма нарсани билувчи ва хамма нарсадан хабардор Аллох хабар берди», деб жавоб бердилар.

Сўнгра, ҳодисага сабаб бўлган икки хотинга—Ҳафса ва Оишага қарата келгуси оят қуйидагиларни баён қилади.

4. Агар икковингиз Аллоҳга тавба қилсангиз, батаҳқиқ, қалбларингиз (ҳаққа) мойил бўлур. Агар унга қарши чиқсангиз, бас, албатта, Аллоҳ унинг ёрдамчисидир ва Жаброил ҳам, солиҳ мўминлар ҳам. Ундан сўнг фаришталар унга суянчиқдир.

Бу оятни тўлиқ тушуниш, ўша пайтдаги ижтимоий холатдан хабардор бўлиш учун имом Аҳмад ибн Ҳанбал ўзларининг «Муснад» китобларида келтирган ривоятни ўрганмогимиз даркор.

Ибн Аббос айтадиларки: «Ҳазрати Умардан Аллоҳ таоло Қуръонда, «Агар икковингиз Аллоҳга тавба қилсангиз, батаҳҳиқ, қалбларингиз (ҳаққа) мойил бўлур», деб айтган Пайғамбаримизнинг икки аёллари кимлар эканини сўрашга ҳарис бўлиб юрардим. Умар ҳаж қилганларида мен ҳам ҳаж қилдим. Йўлда Умар четга чиққан эди, мен ҳам четга чиқдим. У қазои ҳожат қилди. Қайтиб келувди, қўлига сув қуйдим. У таҳорат қилди. Мен унга:

«Эй, мўминларнинг амири, Аллоҳ таоло «Агар икковингиз Аллоҳга тавба қилсангиз» деб айттан оятида Пайғамбаримизнинг қайси аёлларини назарда туттан, деб сўрадим. У киши:

«Ажойибсан-да, Ибн Аббос, улар Ҳафса билан Оиша», дедилар-да, қиссани бошидан бошладилар.

«Биз қурайшликлар аёлларга устун келадиган қавм эдик. Мадийнага келсак, уларнинг хотинлари устун келар экан. Бизнинг хотинлар ҳам уларнинг хотинларидан ўргана бошладилар. Менинг уйим Умайя ибн Зайднинг Аволийдаги ҳовлисида эди. Бир куни хотинимдан аччиғим чиққан эди, қарасам, менга гап қайтаряпти. Унинг бу ишини инкор қилсам, «Пайғамбар алайҳиссаломнинг хотинлари ҳам у кишига гап қайтарганда, ҳатто баъзилари бир кун-ярим кун гаплашмай юрганда, мен гап қайтарсам, нима бўпти», дейди.

Зудлик билан Хафсанинг олдига бориб:

«Пайғамбар алайҳиссаломга гап қайтарасанми?»—деб сўрадим. «Ха», деди.

«Сизлардан баъзиларингиз у киши билан бир кун-ярим кун гап-лашмай ҳам юрадими?» — десам,

«Ҳа», деди.

«Ичларингизда ким шу ишни қилса, ноумид бўлибди ва ютқазибди, — дедим. — Ораларингизда кимингиз Расулнинг ғазаби туфайли Аллоҳнинг ғазабига учрашдан омон қолиши мумкин. Ундоқ бўлса, ҳалокатга учрайди. Сен у кишига гап қайтармагин, бирор нарса ҳам сўрамагин, мендан сўра, сенга мол-дунё керак бўлса, мен бераман, сенинг қўшнинг чиройлироқ, Расулуллоҳга маҳбуброқ бўлиши кўнглингни бузмасин», дедим.

Менинг ансорийлардан бир қушним бор эди. Расулуллоҳнинг ҳузурларига навбат билан тушардик. Бир кун у тушарди, бир кун мен тушардим. У менга ваҳий ва бошқа ҳабарларни келтирарди. Мен ҳам унга шундоқ ҳабарларни келтирардим. Уша кунлари Fассон ҳабиласи бизга ғазот ҳилиш учун отларни тайёрлаёттанини ўзаро гаплашиб юрардик. Қушним бир кечаси келиб эшигимни таҳиллатди ва мени чаҳирди. Унинг олдига чиҳдим. У:

«Катта иш содир бўлди», деди. Мен:

«Нима бўлди, Fассон қабиласи келдими?» – дедим. У бўлса:

«Йўқ, ундан ҳам улканроқ иш бўлди. Расулуллоҳ хотинларини талоқ қилдилар», деди. Мен:

«Ҳафса ноумид бўлибди ва ютқазибди, шундоқ бўлиб қолмасайди, деб юрган эдим», дедим.

Эрталаб бомдод намозини ўқиб, кийим-бошни кийиб, Ҳафсаникига борсам, йиглаб ўтирган экан. Мен:

«Расулуллоҳ алайҳиссалом сизларни талоҳ қилдиларми?»—дедим. У: «Билмайман, анави жойда ҳаммадан ажраб олганлар», деди.

Қора танли ғуломнинг олдига бордим-да, Умарга изн сўраб бер, дедим. У ичкарига кириб кетди. Бир оздан кейин чиқиб:

«Сени эслатсам, индамадилар», деди. Минбар томон борсам, у ерда бир тўп одам ўтирибди, баъзилари йиглашяпти. Бир оз ўша ерда ўтирдим. Кейин чидай олмадим-да, гуломнинг олдига бориб, Умар учун изн сўраб кўр, дедим. У ичкарига кириб кетди. Бир оздан сўнг чиқиб:

«Сени эслатувдим, индамадилар», деди. Чиқиб яна минбарнинг ёнида ўтирдим. Чидай олмай яна ғуломнинг ёнига бордим ва Умар учун изн сўраб кўр, дедим. У ичкарига кириб, қайтиб чиқди-да:

«Сени эслатувдим, индамадилар», деди, Орқамга қайтиб кетаётган эдим, бирдан ғулом чақириб қолди:

«Киравер, сенга изн бердилар», деди. Кириб, Расулуллоҳга салом бердим. Бўйрага ёнбошлаб олган эканлар, ёнларига ботиб изи чиқиб қолибди.

«Хотинларингизни талоқ қилдингизми, эй, Аллоҳнинг Расули?» — дедим.

У киши бошларини кўтариб, менга қарадилар-да:

«Йўқ», дедилар. Мен:

«Ўзингиз биласиз, эй, Аллоҳнинг Расули, биз қурайшликлар аёлларга устун келадиган қавм эдик. Мадийнага келсак, уларнинг хотинлари устун келар экан. Бизнинг хотинлар ҳам уларнинг хотинларидан ўргана бошладилар. Бир куни қарасам, хотиним менга гап қайтаряпти. Мен буни инкор қилсам, Пайғамбар алайҳиссаломнинг хотинлари ҳам у кишига гап қайтарганда, ҳатто баъзилари бир кунярим кун гаплашмай юрганда, мен гап қайтарсам нима бўпти, деди. Мен, бу ишни ким қилса, ноумид бўлибди ва ютқазибди, дедим. Сиздан кимингиз Расулнинг ғазаби туфайли Аллоҳнинг ғазабига учрашдан омон қолиши мумкин, дедим.»

Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам табассум қилдилар. Мен: «Эй, Аллоҳнинг Расули, мен Ҳафсанинг олдига кирдим ва унга, қушнингнинг сендан чиройлироқ ва Расулуллоҳга маҳбуброқ булиши кунглингни бузмасин, деб айтдим, дедим».

Ул зот яна табассум қилдилар. Мен:

«Ўтирсам майлими, эй Расулуллох?»—дедим. У киши:

«Ха», дедилар.

Ўтириб, бошимни кўтариб, уйга назар солдим ва Аллоҳга қасамки, у зотнинг ҳайбатларидан ўзга кўзга илинадиган нарса тополмадим. Сўнг:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, умматингизга дуо қилинг, ризқи кенг бўлсин. Аллоҳга ибодат қилмайдиган форс ва румликларнинг ҳам ризқи кенг-ку», дедим. У киши туриб ўтирдилар ва:

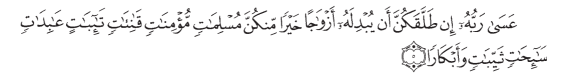
«Эй, Ибн Ҳаттоб, сен шақдамисан? Улар бу дунёда ризқлари шошилинч берилган қавмлардир», дедилар. Мен:

«Гунохимни Аллох кечиришини сўранг», дедим.

У киши хотинларидан кўрган ҳолатнинг шиддатидан бир ойгача уларнинг олдига кирмасликка қасам ичган эканлар, Аллоҳ у кишини итоб қилди».

Бу қиссани имом Бухорий ва имом Термизий ҳам ривоят қилганлар. Юқорида зикр қилинган ҳолатларда ҳеч қандай ғайритабиийлик йўқ. Пайғамбар алайҳиссаломнинг хотинлари пок аёллар, дунёдаги энг бахтли хотинлар, «мўминларнинг онаси» деган юксак унвонга муносиб бўлган оналаримиздир. Уларнинг феъллари жуда ҳам улкан. Лекин шу билан бирга, Ислом—воқеълик дини, лой ва руҳдан бўлган инсонларга ўз таълимотларини жорий қилади. Яъни, оналаримизда ҳам бошқалардаги каби инсон табиатига хос бўлган рашк, бошқалардан кўра афзалроқ бўлишга уриниш каби туйғулар бор. Бу эса, айб эмас, балки кейинчалик умматларга шариат бўлиб қоладиган ишларга сабаб бўлган. Ўз навбатида, Пайғамбар алайҳиссалом улар билан жуда яхши муомалада бўлар эдилар. Оиша онамиз: «У киши аёллари билан холи қолганларида энг мулойим, карамли, серкулги ва сертабассум киши бўлардилар», деб ривоят қилганлар.

Айни чоқда, бу ишлар Аллоҳ томонидан оят туширилиши даражасига бориб етарди. Қуйидаги ояти каримада Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг хотинларига жиддий огоҳлантириш бермоқда.



5. У сизларни талоқ қилса, шоядки, Роббиси сиздан яхшироқ, муслима, мумина, итоатли, тавбачи, ибодатли, рузадор жувон ва қизларни урнингизга хотин қилиб берса.

Бу ояти каримада барча аёл зотига лозим бўлган сифатлар зикр қилинган.

Ислом ҳамма яхшиликларнинг асосидир. Муслима аёллар Исломий сифатлар билан сифатланган бўладилар.

Иймон-икрор, ихлос, қалбдаги сокинлик, ободлик.

Итоат ҳам қалбий, ҳам ўзгача турларда бўлади.

Тавбачи – гунохлардан қайтувчи, Аллохнинг амрига, Расулнинг суннатига қайтувчи.

Ибодатли—намоз ўқувчи, зикр тиловат қилиб юрувчи ва ҳоказо ибодатларни бажарувчи.

Рўзадорлик – бу хам ибодатларнинг зўри саналади.

Аёлларимиз мазкур Исломий сифатлар билан ўзларини зийнатлашга доимо ҳаракат қилмоқлари лозим. Мазкур оятда тавба ва Аллоҳнинг амрига қайтиш маънолари бўлгани учун келаси оятларда ҳидоятта даъват, оилада хотин ва бола-чақалар тарбиясига эътибор бериш, уларни Аллоҳнинг тоатига йўллаш маънолари келади.

6. Эй, иймон келтирганлар! Ўзингизни ва аҳли аёлингизни ёқилғиси одамлару тошдан бўлган ўтдан сақланг. Унинг тепасида қўпол, дарғазаб фаришталар бўлиб, улар Аллоҳнинг амрига исён қилмаслар ва нимага буюрилсалар, шуни қилурлар.

Бу ояти каримада Аллоҳ таоло мўмин-мусулмон бандаларини, ўзларини ва аҳли аёлларини охират оташидан саҳлашга буюрмоҳда.

«Эй, иймон келтирганлар! Ўзингизни ва аҳли аёлингизни ёқилғиси одамлару тошдан бўлган ўтдан сақланг.»

Мазкур ўтдан сақлаш гуноҳларни тарк этиш ва тоат-ибодат қилиш билан бўлади. Охират оташ-олови бу дунёнинг оловидан фарқ қилади. Унинг ёқилғиси одамлардан ва тошдан иборат бўлади. Яъни, бу дунёда иймонга келмай, гуноҳ қилиб, Аллоҳнинг амрига бўйсунмай, осий ўтган бандаларнинг жасади ўша ўтга ёқилғи бўлади. Фақат инсон танаси ўзи куйса, унча қизимай қолмасин, деб тошни ҳам қўшимча ёқилғи қилинади. Эҳтимол, ушбу оятлар нозил бўлган даврда, тошнинг ёқилғи бўлиши кишиларнинг тасаввурига келмагандир. Аммо тошкўмир чиққандан кейин тош қанчалик юқори иссиқлик берувчи ёқилғи экани ҳаммага маълум бўлди.

 $\Delta$ ўзахнинг яна бир дахшатли томони— унинг қўриқчилари қўпол ва шафқатсиз фаришталардир.

«Унинг тепасида қўпол, дарғазаб фаришталар бўлиб, улар Аллоҳнинг амрига исён қилмаслар ва нимага буюрилсалар, шуни қилурлар.» Улардан ҳеч ким қочиб қутула олмайди. Шу билан бирга, мазкур фаришталар Аллоҳ таолога мутлоҳ итоатдадирлар, нима амр қилса, ўшанга оғишмай амал қиладилар.

Аҳли аёлини, фарзандларини диндор қилиб тарбиялаш оила бошлиғининг Аллоҳ таолонинг олдидаги бурчи эканлигига ушбу ояти карима ёрқин далилдир. Одамлар орасида «Ўзингни бил, ўзгани қўй», деган номаъқул гап юради. Лекин шариат бўйича, эр хотин учун, ота болалари учун ҳам масъулдир. Қиёматда Аллоҳ таолонинг ҳузурида жавоб беради. Ушбу оят маъносида ҳадиси шарифлар ҳам бор.

Имом Термизий ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом: Ёш болани етти ёшида намоз ўқишга буюринг, ўн ёшга етганда ҳам ўқимаса, уринг, деганлар.

Хазрати Умар ушбу ояти карима нозил бўлгандан сўнг:

«Эй Расулуллох, ўз нафсимизни-ку сақлаймиз, ахлимизни қандай сақлаймиз?» — деб сўраган эканлар. Шунда Пайғамбар алайхиссалом:

«Аллоҳ сизларни нимадан қайтарған бўлса, уларни ҳам қайтарасизлар. Аллоҳ сизларни нимага буюрса, уларни ҳам буюрасизлар. Ана ўша, уларни ўтдан саҳлаш бўлади», деб жавоб берганлар.

Хазрати Али: «Ўзингизга ва ахлингизга яхшиликни таълим беринглар ва уларни одобли қилинглар», деб айтганлар.

Хадиси шарифда Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Эй аҳлим, намоз ўқинг, рўза тутинг, закот беринг, мискинларга, етимларга, қўшниларга яҳшилик қилинг, шояд, Аллоҳ сизларни жаннатда бирга қилса, деган одамга Аллоҳнинг раҳмати бўлсин», деганлар.

Демак, ҳар биримиз хотинимиз, ўғлимиз, қизимизни, оила аъзоларимизнинг барчаларини динга даъват қилишимиз, диний аҳкомларни доимо ўз вақтида бажаришларини қатъият билан талаб қилиб туришимиз керак. Агар юқоридаги амрларга амал қилинмаса, оқибати нима бўлишини келаси оят васфлайди.

## 7. Эй, куфр келтирганлар! Бугунги кунда узр айтманглар, сиз ўзингиз қилган ишларнинг жазосини оляпсиз, холос.

Шундан кейин Аллоҳ таоло мўминларга дўзахдан нажот топиб, жаннат неъматларига эришиш учун қандай йўл тутиш лозимлигини баён қилади.

ۅؘؽؙۮڿؚڶۘڝؙٛٛؠٝ جَنَّنتِ بَجُرِى مِن تَعَتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَلَّمُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ ٱيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَاۤ ٱتَّمِمْ لَنَانُورَنَا وَٱغْفِرُ لَنَاۤ إِنَّكَ عَلَى صُلِّ شَىْءِ قَدِيرٌ ﴾ ﴿

8. Эй, иймон келтирганлар! Аллоҳга холис тавба қилинглар! Шоядки, Роббингиз гуноҳларингизни ювса ва сизни дарахтлари остидан анҳорлар оқиб турган жаннатларга киритса. Бир кундаки, унда Аллоҳ Набийни ва у билан бирга булган иймон келтирганларни шарманда қилмас. Уларнинг нурлари олдиларида ва унг тарафларида юриб борадир. Улар эса: Роббимиз, бизга нуримизни батамом қилиб бер, гуноҳларимизни кечир, албатта, Сен барча нарсага қодирсан, дерлар.

Бу оятда Аллоҳ таоло мўмин бандаларини «тавбатан насууҳан»га буюрмоҳда.

#### «Эй, иймон келтирганлар! Аллохга холис тавба қилинглар!»

Араб тилида «тавба» сўзи «кайтиш» маъносини англатади. Шариатда эса, гунохдан Аллохга қайтишни билдиради. «Насуухан» эса, холис, жазм, содиқ насихат қилувчи маъноларини англатади. Демак, «тавбатан насуухан» бирикмаси холис тавба, жазм тавба, содик тавба, насихатта тавба маъноларини англатади. Бу маъно хакида кўпгина фикрлар ривоят қилинган. Жумладан, ҳазрати Умардан «Тавбаи насууҳ» нима деб сўралганда, у киши: «Кишининг ёмон ишдан қайтиб, сўнг унга абадий қайтмаслигидир», деб жавоб берганлар. Хадислардан бирида шұндай ривоят қилинади: «Ислом ўзидан аввалги гунохдарни ювиб юборади, тавба хам ўзидан аввалги гувохларни ювиб юборади». Яъни, бир киши аввал гунох ишларни қилиб юрган бўлса-ю, кейин мусулмон бўлса, мусулмон бўлишидан аввалги гунохдари мусулмон бўлиши билан ўзўзидан ювилиб кетади. Шунингдек, бир мусулмон киши билмасдан гунох ишни қилиб юрса, кейин тушуниб етиб тавба қилса, яъни, чин кўнглидан надомат қилса ва қайта ўша ишни қилмасликка ахду паймон қилса, билмасдан қилган аввалги гунохдари ювилиб кетади. Холис тавба эшигининг очиб қўйилиши сиз билан биз учун Аллох таолонинг катта неъматидир. Бошқа динларда тавба қилиш жуда хам қийин, баъзи умматларга тавба қилиш үчүн ўзлари бир-бирларини ўлдиришлари буюрилган. Исломда эса, тавба осон иш эканини ўзимиз кўрдик. Лекин, хозир эрта, вақти келганда тавба қилиб олармиз, деган фикр энг ёмон фикр. Аллох таоло билмасдан қилинган хатоларни тавба туфайли кечиради, билиб, тушуниб, қасддан қилинганларини эмас.

Тавбаи насуух — холис тавбанинг самараларини оятнинг давоми баён қилади.

«**Шоядки, Роббингиз гуноҳларингизни ювса...»** яъни, биринчи самара — гуноҳларнинг ювилишидир.

Асосий самара эса, қиёмат кунида, дарахтлари остидан анҳорлар оқиб турган жаннатларга киритади.

#### «...ва сизни дарахтлари остидан анхорлар оқиб турган жаннатларга киритса.»

У кунда яна бошқа ҳолатлар бўлади. Жумладан, Аллоҳ таоло Пайғамбар алайҳиссаломни ва у кишига эргашган мўминларни шарманда қилмайди.

## «Бир кундаки, унда Аллоҳ Набийни ва у билан бирга бўлган иймон келтирганларни шарманда қилмас.»

Демак, бошқаларни шарманда қилади. Ўша кунда Пайғамбар алайҳиссалом ва у кишига эргашган мўминларнинг олдида ва ўнг тарафида йўлларини ёритиб юрадиган нур бўлар экан.

#### «Уларнинг нурлари олдиларида ва ўнг тарафларида юриб борадир. Улар эса, Роббимиз, бизга нуримизни батамом қилиб бер, гуноҳларимизни кечир, албатта, Сен барча нарсага қодирсан, дерлар.»

Қиёмат кунида мўминлардан бошқалар зулматда қоладилар. Мўминлар йўлини эса, нур ёритиб туради. Улар зулматда адашмайдилар, қоқилиб-сурилмайдилар ҳам.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбар алайҳиссалом: «Эй Роббим, қиёмат куни шарманда қилмагин», деб дуо қилганликлари келтирилган.

Муҳаммад ибн Наср Марвазий Абу Дардо ва Абу Заррдан ривоят қилган ҳадисда ҳам ушбу оятдаги маъно бор. Пайғамбар алайҳиссалом марҳамат қилиб айтадиларки: «Қиёмат куни сажда қилишга биринчи изн берилган шахс мен бўламан, саждадан бош кўтариш учун изн берилган биринчи шахс ҳам мен бўламан. Бошимни кўтариб, олдимга назар солиб, умматлар ичидан ўз умматимни танийман, ўнг тарафимга назар солиб, умматлар ичидан ўз умматимни танийман, чап томонимга назар солиб, умматлар ичидан ўз умматимни танийман», дедилар. Бир киши:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, умматлар ичидан ўз умматингизни қандоқ танийсиз?»—деб сўради. Ул зот:

«Таҳоратнинг сабабидан пешоналари ва оёқ-қўллари ярқираб турганидан, улардан бошқа ҳеч бир уммат бундоқ бўлмайди. Яна, номаи аъмоллари ўнг қўлларидан берилаёттанидан танийман. Сажда туфайли юзларидаги сиймодан танийман ва олдиларида йўл кўрсатиб кетаёттан нурларидан танийман», дедилар.

Аллоҳ таоло барчамизни ушбу белгилар билан ўзгалардан ажраб турадиганлардан қилсин!

Кейинги оятда Аллоҳ таоло Пайғамбар алайҳиссаломни кофир ва мунофиқларга қарши жиҳод қилишга буюради:

# 9. Эй Набий! Кофир ва мунофикларга қарши жиход қил ва уларга маҳкам тур. Уларнинг жойи жаҳаннамдир ва у жой қандоқ ҳам ёмон манзил!

Ушбу оятда Аллоҳ таоло Исломнинг ташқи душманлари бўлмиш кофирларга ва ички душманлари бўлмиш мунофиқларга қарши жиҳод олиб боришга амр қиляпти. Ҳар икки жабҳада ўзига мос услуб билан иш олиб бориш зарур бўлади. Улар билан бўладиган курашда бўш келмаслик, маҳкам туриш зарур. Сураи кариманинг сўнгида иккита мисол келтирилади:

Бири-кофирлар мисоли бўлиб, ундан қочиш керак;

Иккинчиси — мўминлар мисоли бўлиб, ундан ўрнак олиш керак. Кофирларнинг мисоли Нух ва Лут Пайғамбарларнинг хотинлари шахсларида намоён бўлади.

10. Аллох куфр келтирганларга Нухнинг хотини ва Лутнинг хотинини мисол қилиб келтирди. Улар бандаларимиздан икки солих банданинг тагида эдилар. Бас, уларга хиёнат қилдилар ва (эрлари) улардан Аллохнинг азобини қайтара олмадилар ва уларга: дўзахга кирувчилар билан киринглар, дейилди.

Нуҳ алайҳиссаломнинг хотинлари иймонда хиёнат қилган. У кишини масхара қилганларга қўшилиб, у аёл ҳам ўз эри Нуҳ алайҳиссаломни масхара қилар экан.

Лут алайҳиссаломнинг хотинлари ҳам эътиқод ишида хиёнат қилган. У гуноҳкор қавмга ўз эри ҳузурига келган меҳмонлар ҳақида ахборот бериб турар экан. Гуноҳкор қавм эса, келиб, улар билан фоҳиша иш қилишга уринар эди. Бу икки аёл Аллоҳнинг икки солиҳ бандаси, икки Пайғамбарига хотин бўлишларига қарамасдан, куфр ҳолатида хиёнат қилдилар. Уларни Аллоҳга энг яқин бандаларга хо-

тин бўлишлари қутқариб қолмади. Уларга: дўзахга кирувчилар билан бирга сизлар ҳам дўзахга киринглар, деб айтилди.

Демак, ҳар ким ўзининг иймони ва амалига қараб жазо ёки мукофотини олади. Қариндош-уруғлик, мансаб, насаб, хасаб фойда бермайди.

Мўминларга Фиръавннинг хотини ва Биби Марямни мисол қилиб келтирилади.

11. Аллоҳ иймон келтирганларга Фиръавннинг хотинини мисол қилиб кўрсатди. У (хотин): «Роббим, менга Ўз ҳузурингда, жаннатда бир уй бино қилгин. Менга Фиръавндан ва унинг ишидан нажот бергин ва золим қавмлардан нажот бергин, деб айтди.

Фиръавннинг хотини ўша пайтдаги энг катта подшохнинг аёли эди. Ҳар жиҳатдан тўкинликда яшар эди. Нимани хоҳласа, шуни қилиши мумкин. Қасрларда, турли неъматлар ичида фароғатда яшашига қарамасдан кофир ва золим эрига ва қавмига қарши чиқди. Аллоҳ таолога иймон келтирди. Аллоҳдан жаннатда уй қуриб беришни сўради. Бу эса, дунё ҳойи-ҳавасидан устун келишнинг олий мисолидир.

Мўминларнинг иккинчи мисоли Биби Марямдирлар.

12. Ва Марям Имрон қизини (мисол келтирди), у фаржини пок сақлаган эди, Биз унга Ўз рухимиздан пуфладик ва У Роббисининг сўзларини ҳамда китобларини тасдиқ қилди ва итоаткорлардан бўлди.

Биби Марям Имроннинг қизи Аллоҳга соф эътиқодда бўлганлар ва ўзларини ҳам соф туттанлар. Яҳудийлар туҳмат қилганларидек, нопок бўлмаганлар. Аллоҳ таоло Жаброил фаришта орқали ўша пок жасадга ўз руҳидан «пуф» дейиши билан Ийсо алайҳиссаломни ато қилган. Бу қиссалар бошқа сураларда батафсил келгани учун, биз бу ерда яна такрорлаб ўтирмаймиз, фақат шуни таъкидлаймизки, у киши Аллоҳнинг сўзларига ва китобларига иймон келтирганлар ҳамда итоаткор қавмлардан бўлганлар. Мўминлар Биби Марям ҳаётларидан ўрнак олишлари керак.



#### МУЛК СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 30 оятдан иборат.

Ушбу сураи карима ўзининг биринчи оятида келган «Мулк» сўзи билан номланган. Кўпчилик уни ўзининг биринчи сўзи билан номлаб «Таборак» сураси деб ҳам атайдилар.

Маккада нозил бўлган бошқа суралар каби бу сура ҳам ақийда масаласини муолажа қилади. «Мулк» сураси учта бош мақсадни ўз ичига олган:

- 1. Аллоҳнинг азамати, тирилтириш ва ўлдиришга қодирлигини баён қилиш;
  - 2. Тангрининг ягоналигига далил ва хужжатлар келтириш;
- 3. Қиёматга ва ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишонмайдиганларнинг оқибати нима бўлишидан хабар бериш.

Сура биринчи мақсадни тушунтириш билан бошланади. Бутун мулк ва ҳукмронлик Аллоҳ таолонинг қўлидалиги, Аллоҳ таоло бутун борлиқнинг бошқарувчиси эканлиги, барча нарса Унга бўйин эгиши, Аллоҳ ҳамма нарсани Ўзи яратиши—йўқдан бор қилиши, жон ато этиши ва ўлдириши ҳақида сўз кетади.

Сўнг, етти осмоннинг яратилиши, Аллох таоло бу дунё осмонини юлдузлар билан зийнатлаб қўйгани ва буларнинг барчаси Унинг ягоналиги ва қудратига далил эканига ишора қилинади.

Шундан кейин Аллох таоло сиз билан бизга ўрнак тарзида гунохкорлар ҳақида батафсил хабар беради. «Улар ғазабидан ёрилиб кетайин деб қайнаб турган жаҳаннамни кўрадилар», дейди Ҳақ субҳанаҳу ва таоло. Сурада кофирлар билан мўминларнинг борадиган жойлари таққосланади.

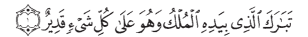
Аллох таоло Ўз улуғлиги ва қудратига далил ва ҳужжатлар келтиргандан сўнг, ғазаби ва азобидан эҳтиёт бўлишга даъват қилади.

Сураи кариманинг охирида Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Пайғамбарликларини ёлғонга чиқармоқчи бўлганларга Аллоҳ таолонинг азоби тушишидан огоҳлантирилади.

Шунинг учун, бу сура «Сақловчи» ва «Нажот берувчи» деб ҳам аталади, чунки у бандаларни катта азобдан сақлайди. Имом Термизий ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «У манъ қилувчи ва нажот берувчидир, ҳабр азобидан нажот беради», деганлар. Шундай ҳилиб, Аллоҳнинг иродаси билан сураи каримани тафсир ҳилишга ҳиришсаҳ.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



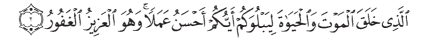
# 1. Қулида мулк булган Зот улуғ, муқаддас булди. У барча нарсага қодирдир.

Яъни, олий оламнинг ҳам, қуйи оламнинг ҳам мулки Аллоҳ таолонинг қўлидадир. Уларни хоҳлаганича тасарруф қилади. Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу: «Қўлида мулк бўлган Зот» кимни хоҳласа азиз қилади, кимни хоҳласа хор қилади, тирилтиради, ҳам ўлдиради, бой қилади, ҳам камбағал қилади, беради, ҳам олади», деган эканлар.

#### «У барча нарсага қодирдир.»

Яъни, Унинг қудрати тугалдир. Барча ишларда низосиз тасарруф қилади.

Бу сифатидан, яъни Ўзининг ҳамма нарсага қодирлигидан бир кўринишни Аллоҳ таоло иккинчи оятда баён қилади.



# 2. У, ўлим ва ҳаётни сизларнинг қайсиларингиз амалда яхшироқ эканлигингизни синаш учун яратди. У азийз ва ўта магфиратлидир.

Ўлим ва ҳаётни Аллоҳ таоло яратган, бу — ҳақ! Одатда, аввал ҳаёт, сўнгра эса, ўлим бошланади. Агар эътибор берсангиз, бу оятда ўлим аввал келтириляпти, бунинг ҳикмати одамларни яхши амалларга чорлашдир. Чунки, ўлимни эслаган одам доимо унга тайёргарлик кўради ва ўлгандан сўнг шарманда бўлмаслик учун ўзини яхши ишларга сафарбар қилади.

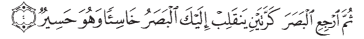
Дарҳақиқат, ҳаёт ва ўлим Аллоҳ таолонинг чексиз қудратидан ёрқин далилдур. Аллоҳ таоло Ўз маҳлуқотларидан баъзиларига ҳаёт берган ва баъзиларига бермаган. Ҳаёт ўзи нима? Қаердан пайдо бўлади? Қандоқ қилиб? Уни текшириб бўладими? Ва шунга ўхшаш кўплаб саволларга ҳозирча жавоб йўқ. Фан-техника ривожланган асримизда ҳаётни лаборатория йўли билан яратиш учун қўлдан келганича уринилмоқда, лекин ҳеч қандай натижа бўлмаяпти. Бўлмайди ҳам. Америкада инсон ҳаётини ўрганиш учун махсус олий илм даргоҳлари узоқ муддат ишлади. Унинг раҳбари доктор Алексис Карл бу иш учун бир неча марта ҳалҳаро мукофотлар олди ва ниҳоят «Инсон — мажҳул (ноаниқ) нарса» деган китоб ёзди.

Худди шунингдек, ўлим ҳам мураккаб нарса, буларни фақат барча нарсага қодир Аллоҳ таолонинг Ўзигина қила олади.

#### 3. У етти осмонни табақама-табақа яратган. Роҳманнинг яратганида ҳеч тафовут кўрмассан. Қайта назар сол! Бирор камчилик кўряпсанми?

Аллоҳ таоло зикр қилган етти осмоннинг ҳақиқатини ҳалигача бу ёлғончи дунё илми кашф қилганича йўқ. Бу мўъжиза ўз навбатида қудрати чексиз Аллоҳ таолога иймон келтиришга даъват этади. Бу ҳақиқатни тезда тушуниб етмоқ лозим.

Аллох таоло яратган нарсаларда тафовут, камчилик йўқлиги тўгрисидаги ояти кариманинг ўзиёқ Аллох таолонинг барча нарсага қодир эканлигининг далолатидир. Хамма соҳадаги олимлар—заррадан кичик нарсани ўрганганлари ҳам, чексиз осмон ва ундаги жисмларни ўрганадиганларни ҳам дунёдаги барча нарсалар кучли ва қудратли бир қонунга бўйсунишини, уларда ҳеч бир камчилик йўқлигини таъкидлашган. Назарда тутилган бу қонун қудратли Роҳман назоратидадир.



## 4. Сўнг такрор-такрор назар сол, назар сенга истаганини топа олмай, хориб-чарчаган холда қайтадир.

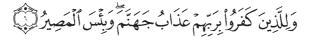
Яъни, қанча тикилиб қарасанг ҳам, бепоён осмоннинг тузилишидан заррача айб топа олмайсан. Айб топармиканман, деб қилган умидинг пучга чиқади. Назар ҳориб-чарчаб, ҳеч камчилик топа олмай ўзингга қайтади.

Бу Қуръоний тушунча бекаму кўст эканлиги бугун қайта-қайта исботланмоқда. Электрон телескоплар ёрдамида нарсаларни 900 минг марта катта қилиб ва миллионлаб метр яқинлаштириб кузатаётган олимлар Аллоҳ таолонинг яратувчилик қудрати олдида тиз чўкиб, бош эгдилар. Кўплари иймонга келишди ва келмоқда. Ношукр бандалар эса, ҳамон залолатда.

5. Ва дарҳақиқат, Биз яқин осмонни чироқлар билан зийнатлаб қуйдик ва у(чироқ)ларни шайтонларга отиладиган нарса ҳам қилиб қуйдик. Ва у(шайтон)ларга олови қизиб турган жаҳаннамни тайёрлаб қуйдик.

Бу ояти карима назаримизни осмоннинг жамолига жалб этади. Қақиқатан, қоронғу кечадаги юлдузли осмоннинг кўриниши кўп ажойиб, сехрли. Айниқса, сахрода, денгизда ва шу каби очиқ жойларда кетаёттан кишилар учун бу манзара яққол кўринади. Шу билан бирга, мазкур юлдузлар шайтонларга отиладиган учқунларнинг ҳам манбасидир. Жаноби Пайғамбаримиз Расули Акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам даврларида араб фолбинлари, бизнинг шайтонларимиз осмонга чиқиб, гойибдаги нарсаларни билиб беради, деб мақтанар эдилар. Қуръони Карим буни рад этиб, бу дунёда шайтонларни юлдузлардан ажраб чиққан учқунлар қувиб ҳайдашини, у дунёда эса, уларга Аллоҳ таоло жаҳаннам азобини тайёрлаб қўйганини таъкидламоқда.

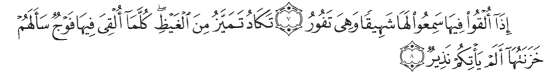
Ушбу азоб кимларга эканлиги келгуси оятда аниқ баён қилинади.



6. Ўз Роббиларига куфр келтирганлар учун жаҳаннам азоби бордур ва у қандай ҳам ёмон қайтадиган жой!

Демак, жаҳаннам фақат шайтонлар учунгина эмас, балки инсон булсин, жин булсин, ҳар бир кофир учун тайёрлаб қуйилган экан. У, албатта, қайтадиган жойнинг энг ёмони эканида шубҳа йуҳ.

Кейинги оятларда жаҳаннамдаги азоблар, даҳшатлар ва ҳодиса-лар батафсил васф қилинади.



7. Улар жаҳаннамга ташланган чоғларида унинг ҳанграган овозини эшитурлар, у эса, қайнаб турган буладир.

# 8. У ғазабдан ёрилиб кетай дер. Ҳар қачон унга янги гуруҳ ташланганда, унинг хизматкорлари: «Сизларга огоҳлантирувчи келмаганмиди?» — деб сўрайдир.

Агар диққат билан разм солиб ўрганадиган бўлсак, бу жуда ҳам даҳшатли ва оғир бир ҳолат.

#### «Улар жаханнамга ташланган чогларида...»

Ҳа, ташланган чоғларида. Кофирларни пешона сочидан, оёғидан ушлаб туриб жаҳаннамга чирпирак қилиб отилмоқда – ташланмоқда, бунинг ўзи катта азоб!

#### «...унинг ҳанграган овозини эшитурлар...»

Яъни, жаҳаннам, эшак ҳанграганга ўхшаб ҳанграб турар экан. Дунёдаги энг ёқимсиз овоз эшакнинг ҳанграши эканлигига ҳамма иқрор. Демак, жаҳаннамийлар у ерда кўз кўриб, қулоқ эшитмаган бошқа азоблар билан бир ҳаторда энг ёмон овозни эшитиш азобини ҳам тортадилар.

#### «...у эса, қайнаб турган бўладир.»

Ҳа, жаҳаннам, худди катта дошқозондек қаттиқ қайнаб турган бўлади. Ғазабининг кучидан қайнаб турган бўлади. Унга ташланган нобакорлар эса, худди қаттиқ қайнаб турган дошқозонга ташланган доначаларга ўхшаб сакрай бошлайдилар.

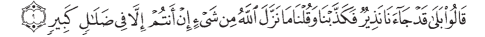
#### «У ғазабдан ёрилиб кетай дер.»

Ҳа, жаҳаннам кофир ва осийларни кўрганда ниҳоятда дарғазаб бўлади. Унинг ғазаби юқори даражага чиққанидан ёрилиб кетай дейди. Ана ўшандоқ ҳолдаги жаҳаннамга ташланганларнинг ҳоли нима бўлиши ўз-ўзидан маълум.

# «Ҳар қачон унга янги гуруҳ ташланганда, унинг хизматкорлари: «Сизларга огоҳлантирувчи келмаганмиди?» – деб сўрайдир.»

Жаҳаннамнинг хизматкорлари кучли, қўпол, бешафқат фаришталардан бўлиб, уларни «забония» ва «хазана» деб аталади. Дўзахга қачон кофирларнинг янги гуруҳи ташланса, ҳалиги фаришталар, дўқпўписа ва азобни яна ҳам таъсирли қилиш учун, улардан «Сизларга огоҳлантирувчи келмаганмиди?!»—деб сўрайдилар. Яъни, сизларга мана шу ҳолатдан огоҳлантирадиган Пайғамбар келмаганмиди, кофир бўлиш оқибати ёмонлигидан сизни огоҳлатирмаганмиди?—дейдилар.

Кофирларнинг бу хитобга жавоби кейинги оятда келган:



9. Улар: «Ҳа, дарҳақиқат, бизга огоҳлантирувчи келган эди. Лекин биз (уни) ёлғончига чиқардик ва: «Аллоҳ ҳеч нарса туширгани йуҳ, сизлар катта адашувдан бошҳа ҳеч нарса эмассизлар», деган эдик», дейишар.

Маълумки, кофирлар бу дунёда Пайғамбарларни тан олмайдилар. Уларни ёлғончи, фолбин, алдамчи деб ҳақорат қиладилар, фисқу фужур қилаверадилар. Аммо бу ишлари Аллоҳ таолонинг назаридан четда қолмайди. Ҳеч бўлмаганда, қиёмат куни дўзахга тушаёттанларида Аллоҳ таоло Ўз адолати билан уларнинг ўз тилларидан хатоларини тан олган сўзларини чиқартирар экан. Энди кофирларнинг ўз тилларидан уларни дўзах азобига олиб келган сабаб ҳақидаги эътирофларини эшитайлик.

- 10. Ва улар: «Агар эътибор қулоғи билан эшитганимизда ёки ақлни ишлатганимизда эди, дўзахийлар орасида бўлмаган бўлар эдик», дерлар.
- 11. Бас, улар ўз гуноҳларини эътироф этдилар. Йўқолсин дўзахийлар!

Чунки, улар вақт ўтгандан сўнг афсус қилдилар. Бу дунёда тавба қилганларида эди, Аллоҳнинг марҳамати кенг, гуноҳларини кечиши мумкин эди. Аммо вақти ўтгандан кейинги эътирофларидан не фойда.

Энди Аллох таоло қиёмат кунида мўминларнинг холи қандоқ бўлишини баён этади.

12. Албатта, ўз Роббиларидан ғойибдан қўрқадиганлар учун гуноҳларини кечиш ва улкан ажр-савоблар бордир.

Қуръондаги, умуман, Ислом динидаги бир тушунча, яъни Аллоҳ таолодан қўрқиш маъноси бизнинг тушунчамиздаги қўрқоқликдан тубдан фарқ қилади. Бу дунёвий қўрқоқлик мусулмонга хос нарса эмаслиги оят ва ҳадисларда таъкидлаб айтилган. Аллоҳ таолодан қўрқиш эса, уни улуғлаш билан бўлади. Бу қўрқув бандаларни катта гуноҳлардан қайтаради. Бу қўрқоқлик кишига уни назорат қилувчи Зот борлигини эслатиб туради ва унинг охирати учун улуғ бир неъмат тайёрлайди. Бу дунёдаги зоҳирий қўрқоқлик охират иши учун бўлган ботиний қўрқоқликка сира-сира тенглаштирилмайди.

Fойибона қўрқиш яна қуйидагича маъноларга эга:

1. Аллох таолони кўрмасдан туриб Унга ишониш ва тоат-ибодатда юриш.

- 2. Кўринмай турган азобдан эхтиёт бўлиш.
- 3. Одамлардан ғойибона—четда, холи жойда ҳам Аллоҳ таолодан қўрқиш.

Одатда, кишилар орасида ҳамма ўз диндорлигини намойиш қилишга уринади. Ҳақиқий диндор эса, ўзи ёлғиз қолганда, узун тунлар ухламай, кўп ибодат қилади. Бу оятдаги ғойибона қўрқишда мазкур маънолар назарда тутиляпти. Саҳар туриб ибодат қил, бориб гўрингда роҳат қил, деган ҳиқмат бекорга айтилмаган.

Ўзини Аллоҳ таолонинг бандаси ҳисоблаган ҳар бир шахс Ундан доимо қўрқиши керак.

# 13. Ва сиз сўзингизни сир тутасизми ёки ошкора айтасизми, албатта, У кўнгиллардагини ҳам билгувчи зотдир.

Тафсирчилар бу ояти кариманинг нозил бўлиш сабаби ҳақида шундай ривоят қиладилар: Баъзи кофирлар ўзаро суҳбатларида Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга қарши гапларни гапираёт-ганларида, «Секинроқ гапиринглар, Муҳаммаднинг Худоси эшитиб қолмасин», дер эканлар. Қуръони Карим уларнинг калтафаҳмлилигини шу оят билан рад этган.

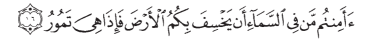
Аллоҳ таоло инсоннинг барча сирларини, жумладан, қалбидаги нарсаларни ҳам билиб туриши ҳақидаги бу тушунча инсон қалбига Аллоҳ таолодан қўрқиб туриш ҳиссини солади. Бу эса, юқорида таъкидлаганимиздек, барча гуноҳлардан четда бўлишга чорлайди.

# 14. Яратган зот Ўзи билмасми? Ҳолбуки, У дақиқларгача билувчи ва хабардордир.

Ожиз инсон бирор асбоб ихтиро қилса, ўша нарсанинг ҳамма тарафини, кам-кўстини, қандоқ ишлашини, қачон бузилишини ва ҳоказоларни билади-ю, ҳаммани яраттан Аллоҳ азза ва жалла Ўз бандаларининг ҳолини билмайдими?

# 15. У сизларга ерни бўйсундириб қўйган Зотдир. Бас, анинг турли жойларида юринг ва Унинг ризқидан енг ва қабрдан чиқиб бориш ҳам Унинг ҳузурига бўладир.

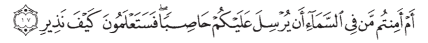
Уламоларимиз қадимдан ушбу ояти кариманинг тафсирини Исломда меҳнатта чорлаш, ризқни териб ейиш, ер юзининг турли жойларида ҳаракат қилиш зарурлигига далил қилиб келтирадилар. Дарҳақиқат, Аллоҳ таоло ерни инсонга бўйсундириб қўйган, лекин буҳақиқат ҳозирги асримиздагидек ҳеч қачон яққол кўзга ташланмаган. Инсон ердан фойдаланишнинг барча турларини ишга солди. Бу оятдаги «юринг» деган хитоб мусулмонларни доимо касби-корга ундаган ва дангасалик, бекорчиликдан четлаттан. Шу билан бирга, ризқ Аллоҳ таолодан бўлишини унутмаслик зарурлигини эслаттан. Юқоридаги оятда бандаларга берилган неъматнинг баёни бўлгандан сўнг, келаси оятда ношукрликнинг оқибати нима бўлиши, инсонга бўйсуниб турли фойдалар бериб турган ер бир куни келиб ларзага тушиши, инсонни ютиб юбориши ҳам мумкинлигининг баёни келади.



## 16. Осмондаги Зот сизларни изтиробда ҳаракатланиб турган ерга юттириб юборишидан омонда бўлдингизми?

«Осмондаги Зот»дан мурод Аллох таоло, лекин бу гап «Аллох таоло осмонда» дегани эмас. Чунки, Аллох таоло маконга мухтож эмасдир. У макон ва замондан устун зотдир. Ахли сунна ва жамоа эътиқодига биноан, «Аллох таоло ерда ёки осмонда» дейилишига сабаб, Унинг хохиши ва хукми еру осмонга баробар ўтиши ва Унинг султони ғолиб эканлигидир.

Азоб фақат ер ютиши билан эмас, балки бошқа нарсалар билан ҳам бўлади. Бунга келгуси оятлар далилдир.



# 17. Ёки осмондаги Зот сизларга азоб шамолни юборишидан омонда бўлдингизми? Бас, албатта, огохлантириш қандоқ бўлишини биласизлар.

Бу оятда Аллох таоло бандаларга ўзининг азобини, мисол учун, худди Лут қавмига юборгандек, хоҳласа, майда тошларни учириб келувчи шиддатли азоб шамолини юбориши мумкинлигини эслатяпти. Агар шундоқ қилса, ҳеч ким қочиб қутула олмайди. Шунинг

учун, келгуси оятда ҳам аввал яшаб ўтган ношукр қавмларга қилин-ган муомалани эслатяпти:

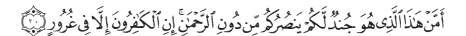
# 18. Ва, дархақиқат, улардан аввалгилари ҳам ёлғонга чиқарган эдилар. Бас, инкорим қандай булди?!

Яъни, аввалги ўтган қавмлар ҳам ўз Пайғамбарларини «ёлғончи» деб туҳмат қилишган эди. Лекин Аллоҳ таоло буни инкор қилди ва барча гуноҳкорларни турли азобларга дучор қилди.

Аллох таоло Ўз қудратига бандалари эътиборини жалб қилиш учун қушнинг яратилиши ҳақида ўйлашга чорлайди.

# 19. Тепаларида (қанотларини) ёйиб ва йиғиб (учаётган) қушни кўрмайдиларми? Уларни Роҳмандан бошқа ушлаб турувчи йўқ. Албатта, У барча нарсани кўрувчидир.

Бошқа махлуқотлар қатори қуш ҳам Аллоҳ таоло қудратининг ёрқин далилидир. Унинг бошқа жонлиқлардан фарқ қилиб, чексиз осмонда соатлаб учишининг ўзиёқ алоҳида мўъжиза. Шунинг учун ҳам, оятда қушнинг учишига эътибор тортилмоқда.



# 20. Роҳмандан бошқа сизларга ёрдам берадиган аскар ким ўзи? Кофирлар ғурурдан бошқа ҳеч нарсада эмаслар!

Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам кофирларни Аллоҳ таолонинг азобидан қўрқитсалар, улар ўз қувватларини ва аскарларининг ёрдамини пеш қилар эдилар. Юқоридаги оят бу эътиқод нотўғри эканлиги, қуруқ ғурурдан бошқа нарса эмаслигини таъкидламоқда.

21. У ризқни тортиб қўйса, сизга ризқ берадиган ким ўзи?! Балки улар абадий туғёнда ва ҳақдан нафратда бўлурлар.

Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам кофирларга: «Аллоҳ таоло ризқни тортиб қўйишга қодир зот», десалар, улар: «Бизнинг санамларимиз ризқ беради», дейишган экан. Шунда юқоридаги оят нозил бўлган.

Мўминлар билан мушриклар ўртасидаги тортишувлардан мақсад, ким тўғри йўлда эканини исботлаш эди. Тўғри йўлни қуйидаги оят кўрсатади:

# 22. Юз тубан қоқилиб юраётган киши ҳидоятдами ёки тўғри йўлдан қоматини тик тутиб бораётган кишими?

«Юз тубан қоқилиб юраётган киши» кофир кишидир. Чунки, унинг аниқ йўли, мақсади ва кўрсатмаси йўқ. Йўли адаштирувчи, хавф-хатарларга тўладир.

Иккинчи шахс эса — мўмин киши. Унинг йўли аниқ, дастури илоҳий, кўрсатмаси Пайғамбаридан. Йўли ҳақ йўл, анбиё ва солиҳлар томонидан синалган, тинчлик-омонлик йўли. Демак, жавоб аниқ.

Эй Пайғамбар!

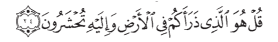
# 23. Айт: «У сизларни йўқдан бор қилган ва сизларга эшитиш, кўриш ва ақлни берган Зотдир. Жуда ҳам оз шукр қиласизлар-а?!»

Бу оятда Аллоҳ таоло инсонга Ўзининг илм ҳосил ҳилиш, англаш учун берган улуғ неъматларини эслатяпти. Агар банда бу неъматларни ўз жойида ишлатса, албатта, бундан аввалги оятда баён ҳилинган тўғри йўлда юрган бўлади. Оятда англаш аъзоларининг тартиби баён ҳилиняпти.

Бандаси туғилгач, уч ойдан сўнг, кўриш орқали ақлни ишлатади, тафаккур қилиш эса, анча кейин намоён бўлади.

Мазкур неъматларнинг шукронаси—уларни ато қилган Аллоҳ таолони таниб, Унга ибодат қилиш эди. Лекин кўпчилик шукр қилмайди. Аллоҳ таолонинг бундан бошқа неъматлари ҳам бор:

Эй Пайғамбар!



## 24. Айт: «У сизларни ер юзида яратган, кўпайтирган Зотдир. Ва Унинг хузурига тўпланурсизлар».

Агар Аллоҳ таоло яратмаса ва энг муҳими, инсон наслини кўпайишга қобилиятли қилиб қўймаса, нима бўларди? Ҳеч қачон инсон ўзини-ўзи ярата олмасди. Аллоҳ таолодан ўзга яратувчи зот ҳам йўқ! Инсон кўпайиб турмаса, тезда унинг насли ҳам йўқолиб кетади. Демак, доимо Аллоҳ таолога шукр қилиб яшаш керак.

Шунингдек, инсон бу дунёда яшашнинг ҳар лаҳзасида охиратда ҳамманинг тўпланиши Аллоҳ таолонинг ҳузурида бўлишини, ўшанда бу дунёдаги ҳар бир иш ҳисоб-китоб ҳилинишини унутмаслиги лозим.

Кофирлар охиратдаги тўпланиш ҳақида сўз кетиши билан, дар-ҳол, қуйидаги оятда келган саволни берадилар:

- 25. Ва улар: «Агар ростгўй бўлсангиз, бу ваъда қачон бўлур?» дерлар.
- 26. Айт: «Албатта, илм фақат Аллоҳнинг ҳузуридадир. Ва албатта, мен яққол огоҳлантирувчиман, холос».

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам Исломнинг бошқа таълимотлари қатори, вақти келиб қиёмат қоим бўлиши, ҳисоб-китоб қилиниши ва ҳар ким бу дунёда қилган амалига яраша жазо олиши ва мукофотланиши ҳақида ҳам гапирар эдилар. Шунда Макка мушриклари: «Сен ваъда қилаёттан қиёмат қачон бўлади?»—деб сўрашган. Бу савол ишонмасликдан келиб чиққан эди. Қуръони Карим қиёматни фақат Аллоҳ таолонинг Ўзи билишини, ҳатто Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам билмасликларини, у зот фақат огоҳлантирувчи эканликларини таъкидламоқда.

Ислом таълимотидан бехабарлар эса, қиёмат ҳақида турли асоссиз миш-мишлар тарқатиб, кишилар орасида саросима пайдо бўлишига сабаб бўлмоқдалар.

Келгуси оятда қиёматда бўладиган баъзи холатлар зикр қилинган.

27. Бас у(азоб)ни яқиндан кўрганда куфр келтирганларнинг юзлари қораядир. Ва уларга: «Сўраган нарсангиз шу бўлур», дейилур.

Яъни, қиёмат қоим бўлиб, азобнинг яқинлигини кўрганда, қўрққанидан кофирларнинг юзлари қорайиб кетади. Шунда уларга, «Ёруг дунёда ишонмасдан, қачон бўлади, деб сўраб-суриштириб юрганингиз қиёмат, мана шу бўлади», дейилади.

Мушриклар Пайғамбар алайҳиссалом ва муминлардан қутулиш мақсадида: «Булар улса эди, қутулардик», дейишганда, Аллоҳ таоло қуйидаги оятни туширган:

Эй Пайгамбар, сен уларга:

28. Айт: «Айтинглар-чи, агар Аллох мени ва мен билан бўлганларни ҳалок қилса ёки раҳим қилса, кофирларни аламли азобдан ким қутқариб қоладир?!

Мушриклар Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ва мўминларга ўлим тилаяптилар. Уларни Аллоҳ таоло ё ҳалок қилар ёки раҳим қилар. Лекин мушриклар ўзларини ўйламайдиларми? Ахир, улар жар ёҳасида туришибди-ку! Аллоҳ таолонинг азобидан уларни ким қутҳариб ҳолади?

29. Айт: У Рохмандур, биз Унга иймон келтирдик ва Унга таваккал қилдик. Бас, сизлар тезда ким очиқ-ойдин хатода эканини билурсизлар.

Яъни, Аллох таоло Ўзининг Роҳман сифати билан бизга раҳим қилади, чунки биз Унга иймон келтирганмиз ва ишларимизда таваккал қилганмиз. Аллоҳ таолонинг Ўзи ким нотўгри йўлда юрганини ҳам аниқ билади ва бундан огоҳ ҳам қилади.

30. Айт: «Айтинглар-чи, агар сувларингиз ерга сингиб кетса, сизларга ким осонгина топиладиган сувни келтирур?»

Аллоҳ таоло кофирларга Узининг фазлини эслатиб қўймоқда. Сув ҳар ҳадамда учрайдиган улуғ бир неъмат—ҳаёт манбаи. Усиз ҳаётни тасаввур ҳилиб бўлмайди. Биз эса, бу неъматнинг ҳадрини билмаймиз, шукрини ҳилмаймиз. Оятда зикр ҳилинганидек, Аллоҳ таоло сув-

ни ерга сингдириб юборса, нима бўлади? Хамма нарса ҳалок бўлади. Айниқса, ҳозирги пайтда сувнинг камайиши оқибатида ҳосил бўлаёт-ган муаммолар кўпайиб бораёттан бир даврда бу ҳақиқатни тўғри тушунмоқ лозим. Мазкур оят нозил бўлганда мушрикларнинг раҳбарларидан бири, чўқмор билан келтиради, деган экан. Шу заҳоти Аллоҳ таоло унинг кўзининг сувини кетказиб, кўр қилиб қўйган экан.

Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларида марҳамат қиладиларки: «Албатта, Аллоҳнинг китобида бир сура бор, унинг оятлари ўттизта холос, кишига қиёмат куни шафоат қилади. Уни дўзаҳдан чиқариб, жаннатта киритади. У «Таборак» сурасидир».

Бошқа бир ҳадиси шарифда эса: «Маййит ҳабрга ҳўйилгандан сўнг (азоб фаришталари) оёҳлари тарафдан келсалар, оёҳлар: «Сизнинг бунинг олдига келишингизга йўл йўҳ, чунки у биз билан туриб кечасидаги намозда «Мулк» сураси ўҳирди», дейдилар. Агар бош тарафдан келсалар, тили: «Сизнинг бунинг олдига келишингизга йўл йўҳ. Чунки, у мен билан «Мулк» сурасини ўҳирди, дейди», дейилган.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам яна шундай деганлар: «Мулк сураси ҳар бир муминнинг қалбида булишини хоҳлардим».



### ҚАЛАМ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 52 оятдан иборат.

Ушбу суранинг номи унинг биринчи оятидаги «Қалам» сўзидан олинган. Аллох таоло бунда қалам билан қасам ичган.

«Қалам» сураси ҳам ақийда ва иймон аслини ўз ичига олувчи маккий суралардан бўлиб, уч асосий мавзуни ёритади:

- 1. Пайғамбарлик масаласи ва Макка кофирларининг Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларига шубҳа билан қарашлари.
- 2. Боғ эгаларининг қиссаси. Бу қиссадан мурод куфрнинг натижасини кишиларга англатиш. Охиратда Аллох таоло мусулмонлар ва гуноҳкорлар учун тайёрлаб қўйган нарсаларга эътиборни тортиш.
- 3. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳақиқий Пайғамбар эканликларини исботлаш.

Сураи карима Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг қадр-қийматлари улуғлиги мушриклар қилган туҳматлардан пок бўлиб, олий ахлоқ эгаси эканликларини таъкидловчи қасам ила бошланади.

Сўнгра, мушрикларнинг Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларига муносабати ва Аллоҳ таоло улар учун охиратда тайёрлаб қўйган азоб-уқубатлар ҳақида зикр қилинади.

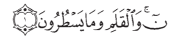
Ундан кейин эса, Аллоҳ таоло Макка мушрикларига Ўзи берган неъматига ношукр бўлишлик, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламни ёлғончига чиқариш оҳибати нима бўлишини тушунтириш учун боғ эгалари ҳиссасини келтиради.

Бу сурада ҳам Қуръон ўз услуби бўйича мўминлар ва мушрикларнинг ҳолини солиштириб кўради. Шунингдек, қиёмат кунида кофирларнинг ҳоли нима кечиши ҳам тасвирланади.

Сура охирида Ҳақ субҳанаҳу ва таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни сабр қилишга амр этиб, Юнус Пайғамбарга ўхшаб шошмасликка ундайди.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



# 1. Нуун. Қалам билан ва сатрларга ёзадиган нарсалар билан қасам.

Қуръони Каримнинг бир неча суралари алифбо ҳарфларининг баъзиси ёки бир нечаси билан бошланган. Уламолар буларни «Ҳижо» (алифбо) ҳарфлари, «Муқаттаъа» (кесилган) ҳарфлар ва бошқа номлар билан ҳам атайдилар. Асосан, «ҳижо» ҳарфлари билан бошланган суралар Макка сураларидир. «Бақара» сурасигина, Мадийнада нозил бўлган бўлса ҳам мазкур ҳарфлар билан бошланган.

Уламоларимиз бу ҳарфларнинг тафсири ҳаҳида кўплаб фикрларни айтганлар. Биз эса, энг кучли ва кўпчилик иттифоқ қилган фикрнигина оламиз.

Аллоҳ таоло Қуръоннинг бир неча сураларини алифбонинг баъзи ҳарфлари билан бошлашининг ҳикмати мушрикларга танбеҳ беришдир. Худди, уларга: «Эй, кофирлар, Қуръон ҳам сизларнинг алифбоингиздаги ҳарфлардан ташқари нарсани ишлатмайди. Лекин илоҳий китоб бўлгани учун, ҳаммангизни ожиз қолдирмоқда, агар унга ишонмасангиз, ушбу ҳарфларни ишлатиб, сиз ҳам Қуръонга ўхшаш нарса келтиринг-чи?!» дегандек хитоб бу. Уларнинг (мушрикларнинг) эса, бундан ожиз эканликлари собит бўлган.

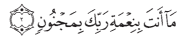
Сўнгра Аллох таоло қалам билан қасам ичади.

«Қалам» сураси энг аввал тушган суралардан биридир. Ўша пайтда Арабистон ярим оролида ўқишни, ёзишни, қалам тутишни биладиган одам деярли йўқ эди. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг ўзлари ҳам ўқиб-ёзган, қўлларида қалам тутган эмас эдилар. Лекин Қуръоннинг дастлабки тушган сураларидан бирида ўқиш-ёзиш ва илм-маърифат бошланмаси, қалам билан қасам ичилишининг ўзи бир мўъжизадир. Бу ҳол Қуръон илм китоби эканининг, Ислом илм дини эканининг, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам илм Пайғамбари эканликларининг ёрқин далилидур.

Лекин оятда қасам фақат қалам билан чекланиб қолгани йўк, балки Аллох таоло сатрларга ёзиладиган нарсалар билан ҳам қасам ичган. Мана, бизнинг замонамизга келиб қаламдан бошқа ёзув құлланмалари ҳам чикди.

Масалан, ёзув машиналари, босмахоналар, ЭҲМлар ва ҳоказо. Албатта, илм-фаннинг тарқалишида, китоб, рўзнома ва мажаллалар чоп этилишида юқоридаги қайд этилган қўлланмаларнинг ўрни катта. Лекин бунинг башорати 14 аср илгари, саводсиз жамиятда эълон қилиниши илоҳий мўъжиза эмасми? Ислом илоҳий дин эканининг яққол далили эмасми?! Қалам ва ёзиш билан қасам ичилиши мусулмонлар учун ўқиш-ёзиш, илм-маърифатта катта эътибор беришга чақириқдир.

Эй Пайғамбар!



#### 2. Сен Роббинг неъмати ила мажнун эмассан.

Аллоҳ таолодан ваҳий кела бошлаб, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам Пайғамбар бўлганларидан сўнг ул зот кишиларни Ислом динига чаҳира бошладилар. Ҳидоятта йўлланганлар иймон келтириб мусулмон бўлдилар. Лекин кўпчилик кофирлиги бўйича қолди ва баъзилар очиҳ душманлик йўлига ҳам ўтдилар. Улар Пайғамбар алайҳиссалом ва мусулмонларга ҳарши турли услубларни қўллар эдилар. Жумладан, ёлғон ва бўҳтондан иборат гап-сўзларни тўҳиб чиҳарар эдилар. Одамларни Пайғамбар алайҳиссаломдан бездириш учун, Муҳаммад жинни бўлибди, унинг гапларига ишонманглар, деган бўҳтонни тарҳаттанлар. Аллоҳ таоло бу оятда бўҳтонни инкор ҳилмоҳда ва келаси оятда Пайғамбарга тасалли бериб айтадики:

Эй Пайғамбар!



### 3. Ва албатта, сенга миннат қилинмайдиган ажр бордур.

#### 4. Ва албатта, сен улкан хулқдасан.

Бу ояти карима Пайғамбар алайҳиссалом учун катта баҳодир. Аввало, ўтта оятда Аллоҳ таоло у зотта «Роббинг» деб Ўз исми шарифига қўшиб хитоб қилган эди. Энди эса, у кишининг хулҳларини улуғлик билан сифатламоқда. Оиша онамиздан у кишининг хулҳлари ҳаҳида сўрашганда, «Хулҳлари Қуръон эди», деб жавоб берганлар. Яъни Муҳаммад алайҳиссалом Қуръондаги олий хулҳлар билан хулҳланганлар. Ул зот соллаллоҳу алайҳи васаллам Қуръондаги барча яхши одоб-ахлоҳни ўзларига сингдирганлар.

Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг ўзлари «Мен яхши хулқларни батамом қилиш учун юборилганман», деганлар.

Бошқа бир ҳадисларида эса: «Киши яхши хулқи билан кундузни рўза тутиб, кечасини намоз ўқиб ўтказадиганлар даражасига етади», деганлар.

Умуман, одоб, ахлох, яхши хулқга Исломда катта эътибор берилган. Мазкур оят хам шулардан биридир.

**«Ва албатта, сен улкан хулқдасан»,** деган хитоб билан Аллох таоло Ўзининг маҳбуб Пайғамбарининг нақадар чиройли ахлоқ эгаси эканликларини таъкидламоқда.

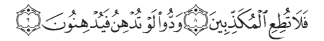
Бу оят тафсирини шархдаб имом Аҳмад ибн Ҳанбал шундай ривоят қиладилар: Оиша онамиз: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳеч қачон на қўл остидаги ходимни ва на хотинни урмаганлар. Жиҳоддан бошқа жойда ҳеч нарсани қўллари билан урмаганлар. Икки ишдан бирини танлайдиган бўлсалар, гуноҳ бўлмаса, албатта осонини танлардилар. Агар гуноҳ иш бўлса, ундан узоқда бўлардилар. Ўзлари учун ҳеч қачон интиқом (ўч) олмаганлар. Агар Аллоҳ ҳаром қилган нарсалар содир қилинсагина, Аллоҳ учун интиқом олганлар», деганлар.

Хуллас, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг хулқлари ҳақида ҳар қанча гапирилса оз. Мазкур оятнинг ўзи ҳамма нарсадан устундир.

- 5. Бас, тезда кўрасан ва улар хам кўрурлар.
- 6. Сизлардан қайсингизда мажнунлик борлигини.
- 7. Албатта, Роббинг Ўзи ким Унинг йўлидан адашганини билувчидур ва У хидоятда юрувчиларни хам билувчидур.

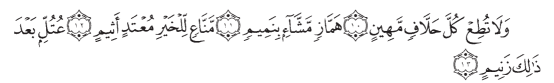
Бу уч оятда Аллох таоло Ўз ҳабибига хитоб қилиб айтадики, мушрикларнинг ҳар хил гапларига хафа бўлма, тезда сен ҳам, улар ҳам ким мажнунлигини кўрасизлар. Албатта, мушриклар нима деса, деяверсинлар, ким адашиб юрибдию ким тўгри йўлдан боряпти—Роббинг ҳамма нарсани билиб турибди.

Келаси оятда эса, Аллох таоло Ўз Пайғамбарини иймонсизларга эргашмасликка ва ёмон хулқларга итоат қилмасликка чорлайди.



- 8. Бас, ёлғонга чиқарувчиларга итоат қилма.
- 9. Агар сен муроса қилсанг, улар ҳам муроса қилишни орзу қиладилар.

Мушриклар Пайғамбаримиз алайҳиссаломга баъзи диний ишларда хушомадгўйликни таклиф қилганлар. Мисол учун, «Сен бизнинг бутларга сиғинсанг, биз ҳам сенинг Худоингта сиғинамиз. Бизнинг бутларимизни мадҳ қилсанг, биз ҳам сенинг Аллоҳингни мадҳ қиламиз!» деб айттанлар. Аллоҳ таоло бу оятда ва бошқа оятларда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга бундай муросасозликка ҳеч-ҳеч бормасликни таъкидлаган. Мушрикларнинг таклифи эса, уларнинг ақийдалари заифлигига, ўз эътиқодларида мустаҳкам эмасликларига ёрқин далилдир.

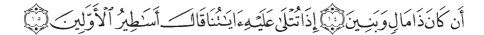


- 10. Итоат қилма! Хар бир қасамхўр, пасткашга.
- 11. Айбловчи, чакимчилик килиб юрувчига.
- 12. Яхшиликни манъ қилувчи, тажовузкор, сергуноҳга.
- 13. Қупол, ундан сунг, отасининг тайини йуққа.

Бу оятларда Аллоҳ таоло Ўзининг ғазабига сабаб бўладиган тўққизта ёмон инсоний қусурни зикр этади. Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни ушбу сифатдаги кишиларга эргашмасликка буюради. Бу эса, ўз навбатида, биз мусулмонларни ҳам мазкур разилатлардан узоқда бўлишга чорловдир. Мана, ўша разилатлар:

- 1. Ҳаллааф қасамхўр, кўп қасам ичувчи. Одатда, кишилар орасида ишончини йўқотган, субутсиз, ўз фойдаси учун ҳеч қандай пасткашликдан қайтмайдиган кишилар кўп қасам ичади.
  - 2. Махийн фикри бузук, ёлгончи.
- 3. Ҳаммааз кишиларни айбловчи, камситувчи ва гийбат қилувчи. Бу сифат ҳам энг ёмон сифатлардан бўлиб, кўпчиликнинг обрўсини тўкишга, жамият аъзоларининг ўртасида ўзаро келишмовчилик чиқишига сабаб бўлади.
- 4. Машшааим бинамийм—чақимчилик қилиб юрувчи. Кишилар орасида адоват тарқатувчилар, чақимчилар иши ниҳоятда катта гуноҳ. Шунинг учун ҳам, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Чақимчи жаннатта кирмайди», деганлар.
- 5. Маннааъин лилхойри яхшиликни манъ қилувчи. Одамлардаги яхшиликни, яхши хислатларни тўсувчилар, албатта, Аллоҳнинг газабига сазовор бўлган кишилардир.
- 6. Муътадин тажовузкор. Кишиларнинг ҳақ-ҳуқуқларига қарши тажовуз қилади, зулмкор бўлади.
  - 7. Асийм сергунох, яъни, гунох кетидан гунох қилаверади.

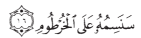
- 8. Уътуллим қўпол, хулқи бузуқ.
- 9. Занийм—отасининг тайини йўқ, ҳаромдан бўлган фарзандлар. Сўнгра, бу тўққиз сифатта ўнинчи, энг катта, энг ёмон сифатни қўшиб, Аллоҳ таоло шундай дейди:



14. Моли ва ўғиллари кўп бўлганидан.

# 15. Бизнинг оятларимиз унга ўқилган пайтда, аввалгиларнинг афсоналари, дер.

Демак, Қуръонга ишонмаслик катта гуноҳ. Тафсирчиларнинг аксарияти юқоридаги оятларда зикр қилинган гуноҳкор — Валид ибн Муғийра деган мушрик, дейдилар. Ривоятларда зикр қилинишича, мазкур ояти карималар нозил бўлгандан сўнг Валид ибн Муғийра онасининг ҳузурига бориб, Муҳаммаднинг Худоси мени ўнта сифат билан айблабди, шундан тўққизтаси ўзимда борлиги аниқ, лекин отам кимлигини ўзим билмайман, сен айтиб бер, деган. Шунда онаси, сенга ростини айтай, сен отам деб юрган одамнинг эркаклиги йўқ эди. Фарзандсиз ўтсам, унинг меросидан қуруқ қолишдан қўрқиб, саҳродаги чўпон билан зино қилганман, сен ўша чўпондан бўлгансан, деган.



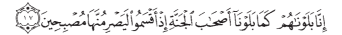
### 16. Тезда унинг тумшуғига белги қўямиз.

Аввал таъкидлаганимиздек, бу оятлар Исломнинг аввалида тушган. Бир неча йил ўтиб Мадийнаи Мунаввара яқинидаги Бадр номли жойда бўлиб ўтган жангда Валид ибн Мугийранинг бурнига қилич тегди ва ўлгунча бу жароҳат унга белги бўлиб юрди. Шундай қилиб, Аллоҳнинг ваъдаси рўёбга чиқди.

Юқоридаги оятларда кўп мол ва фарзанд сабабидан ғурурга кетишнинг зикри бўлгани учун, келгуси оятларда Аллоҳ таоло шу борадаги бир қиссани эслатиб ўтади.

Бир солих киши ўттан экан. Унинг серхосил боғи бор экан. Мева терадиган куни бева-бечора, камбағал муҳтожларни чақириб, уларга хайр-эҳсон қилар экан. У киши ажали етиб оламдан ўттандан сўнг, унинг ўғиллари отасининг изидан боришмабди. Отаси эҳсон берадиган камбағал, бева-бечораларга энди ҳеч нарса бермасликка маслаҳат қилиб, оталаридан қолған боғ мевасини мискинлар келмасдан аввал, эрта тонгда, маҳфий равишда териб олишга қарор қилибдилар. Ниятлари бузилгани учун, Аллоҳ таоло уларга ўз жазосини юборибди. Кечаси

боғта офат келиб, ҳамма мевалар нобуд бўлибди. Бева-бечораларни маҳрум қилмоқчи бўлганларнинг ўзи ризқдан маҳрум бўлиб қолибди.



# 17. Албатта, Биз уларни боғ эгаларини синаганимиздек синаб кўрдик. Вақтики, эрта тонгда териб оламиз, деб қасам ичдилар.

Яъни, Биз Макка мушрикларини худди ўттан замондаги бог эгаларини синаб кўрганимиздек, синадик. Уларга қаҳатчилик, очлик юбориб, неъматнинг шукрини қилмасалар, ёмон ҳолга тушишларини эслатдик. Мана, эътибор бериб ўргансинлар-а, бог эгаларига нима бўлган эди.

### «Вақтики, эрта тонгда териб оламиз, деб қасам ичдилар.»

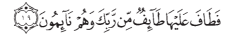
Яъни, бог эгалари, оталаридан меросга қолган боғнинг эгалари бўлмиш ака-укалар, боғнинг мевасини камбағалларга кўрсатмай эрта тонгда териб оламиз, деб қасам ичдилар.



#### 18. Ва истисно қилмадилар.

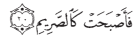
Яъни, ўша бог эгалари «Иншоаллоҳ» — Аллоҳ хоҳласа, деб айт-мадилар. Аксинча, ҳаммасини териб оламиз, дедилар, камбағаллар-нинг ҳаққи бундан истисно, уни ажратиб қўямиз, демадилар.

Аллоҳ таоло бандаларини икки хил йул билан синаб куради. Баъзида синов мусийбат етказиш билан булса, баъзида нозу неъматни беҳисоб бериш билан булади. Бу қиссадаги боғ эгаларига Аллоҳ таоло катта неъмат берган эди. Улар шукр қилиб, оталари қилган ишни давом эттириш урнига бечораларнинг ризқини қирқишга утдилар. Гурурга кетдилар. Оқибатда:



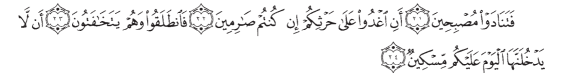
# 19. Улар ухлаб ётганда, у(бог)нинг устидан Роббингдан бўлган айланувчи айланиб чиқди.

Яъни, Аллоҳ таоло юборган бало-офат боғни айланиб юриб, уни ҳалок қилди.



### 20. Бас, у худди меваси териб олинганга ўхшаб қолди.

Боғ эгалари бундан бехабар. Уларнинг ҳолини кейинги ояти карималар баён қилади.



- 21. Улар тонг сахарда бир-бирларини чақирдилар.
- 22. Агар терадиган бўлсангиз, экинзорингизга эртароқ боринг, деб.
  - 23. Бас, паст овоз билан гаплашиб юриб кетдилар.
  - 24. Бугун сиз борингизда у(боғ)га мискин кира кўрмасин, деб.

Яъни, камбағаллар эшитиб қолмасин, деган мақсадда шивирлашиб гаплашиб кетдилар.

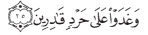
Ушбу оятлар қисқа бўлишига қарамай, Қуръони Каримдаги қисса услуби қанчалар мўъжизакор эканлигини исбот қилмоқда. Бу услубдан ҳар қандай адиб дарс олса, кам бўлмайди.

Боғ эгаларининг ниятлари бузилди. Боғ мевасини эрталаб ҳеч кимга кўрсатмай териб оламиз, деб қасам ичишди. Аллоҳ хоҳласа, ҳам демадилар, камбағалларнинг ҳаққини ажратиб берамиз, ҳам демадилар.

Шунинг учун, Аллоҳ таоло кечаси улар ухлаб ётганларида балоофат юбориб, боғни меваси териб олинганга ўхшатиб қўйди.

Боғ эгалари бундан бехабар. Улар саҳар туриб, биров билиб қолмасин, деган ниятда пичирлаб, қани, энди боғга кетдик, териб оладиган бўлсак, терайлик, деб юриб кетдилар. Уларнинг очкўзлиги ўз таъсирини ўтказиб, ичларидагини ташларига чиқариб, боғга мискин кира кўрмасин, деб таъкидлаб ҳам қўйишди.

Келгуси оятларда уларнинг боғга кириб боришлари ва у ердаги ҳолатлари васф қилинади.



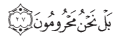
### 25. Ва эрталабда қасд-ла, ўзларини қодир сезиб, бордилар.

Яъни, улар ўзларининг ёмон қасдларида маҳкам туриб, бог мевасини териб олсак ҳам, оламиз, териб олмасак ҳам, оламиз, деб мағрур ҳолда боғга кириб бордилар.



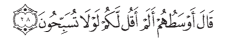
### 26. Уни кўрганларида, биз адашибмиз, дедилар.

Чунки, кечаси бало етиб боғларининг хароб бўлганидан хабарлари йўқ эди. Улар ўз боғлари сермева эканини билардилар, шунинг учун, бу ҳолни кўриб, биз қоронғуда адашиб бошқа жойга келиб қолибмиз, деб ўйлашди. Бир оз ўйлаб кўргандан сўнг эса:



### 27. Балки биз махрум бўлгандирмиз, дедилар.

Яъни, биз адашмапмиз, ўзимизнинг боққа келибмиз, лекин богнинг мевасидан шум ниятлигимиз туфайли маҳрум қилинибмиз, дедилар. Бу ҳақиқатни англаб етганларидан кейин, бўлиб ўтган нарсаларни ўзаро муҳокама қила бошладилар.

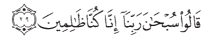


### 28. Уларнинг энг яхши ва адолатлиси, «Сизларга тасбих айтсаларингиз-чи, демабмидим», деди.

Яъни, Аллоҳни поклаб ёд олинглар, уни эсдан чиқарманглар, деган эдим-ку!

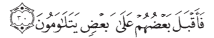
Демак, ниятлари бузилиб, адолатсиз қарор чиқаришларидан олдин ҳам, ичларида ўзаро тортишув бўлган. Кўплари, бог мевасининг закотини бермаймиз, у камбағалларнинг ҳаққи эмас, деганларида ичларидаги энг яхшилари «Бундоқ қилманглар, Аллоҳдан қўрқинглар», деб уларга танбеҳ берган экан. Мана энди, у ўша гапларни уларнинг юзига солмоқда.

Бўлар иш бўлганидан кейин хаммалари ўзига келдилар, ва:



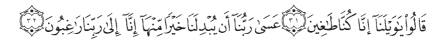
### 29. Роббимиз айблардан пок бўлди, албатта, биз золимлардан эдик, дедилар.

Яъни, мискинларни маҳрум қилмоқчи бўлиб, катта зулм қилган эканмиз, дедилар.



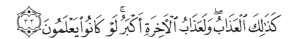
30. Бас, баъзилари баъзиларини маломат қила бошладилар.

Яъни, сен буни айтмаганингда ёки қилмаганингда, ундоқ бўлмасди, бундоқ бўлмасди, деб бир-бирларини айблай бошладилар.



- 31. Вой, шўримиз қурсин, туғёнга кетган эканмиз.
- 32. Шояд, Роббимиз унинг ўрнига ундан кўра яхширогини берса. Биз ўз Роббимизга рагбатлимиз, дедилар.

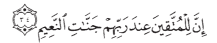
Охирида улар хатоларини тушуниб, Аллоҳ таолодан яхшилик умидида қолдилар. Аллоҳ таоло ушбу қиссанинг охирида бандалар ибрат олишлари учун қуйидаги хотимани келтиради:



# 33. Азоб шундоқ бўлур ва агар билсалар, албатта, охират азоби бундан катта бўладир.

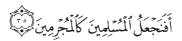
Яъни, бу дунёда бева-бечора, мискин-муҳтожларнинг ризқини қирқмоқчи бўлганларнинг азоби бу бунёда худди мазкур қиссада-гидек бўлади. Шу билан бирга, у дунёнинг азоби ниҳоятда қаттиқ ва шиддатли бўлади.

Сўнгра, Аллох таоло охиратда тақводорларга нималар тайёрлаб қуйганининг баёнига ўтади.



# 34. Албатта, тақводорлар учун Роббилари ҳузурида наъийм жаннатлари бордур.

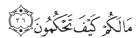
Қурайш қабиласиға мансуб бой, зодағон мушриклар бу ояти каримани эшитганларида мусулмонларға қараб, Аллоҳ бизни бу дунёда сизлардан устун қилиб қуйған, ағар охират ҳаёти рост булса, у ерда ҳам биз сизлардан устун булишимиз керак, деганларида, Аллоҳ таоло қуйидағи оят билан уларнинг мазкур сузларини рад этди:



### 35. Мусулмонларни жинояткорларга ўхшатиб қўярмидик?!

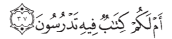
Яъни, мусулмонлар ҳеч ҳачон жиноятчиларга — кофиру мушрикларга ҳилинган муомалага дучор бўлмайдилар. Мусулмонлар Исломлари туфайли катта иззат-икромга, олий мартабага эришадилар. Агар баъзи кофиру мушриклар биз ҳам яхши ҳолатта эришамиз, десалар, ҳеч ишонмаслик керак. Биз, мусулмон билан кофирни, таҳводор билан осийни баробар ҳилармидик?!

Эй, кофирлар! Эй, осийлар!



### 36. Сизларга нима бўлди, қандай хукм чиқаряпсизлар?!

Қандоқ қилиб, мўмин билан кофир, тақий билан осий, амал қилган билан амал қилмаган баробар бўлади, деб ҳукм чиқарасизлар? Бундоқ ҳукм ақли бор одамдан чиқмайди-ку?

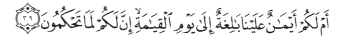


37. Ёки сизларнинг китобингиз бор-у, ундан ўқидингизми? Яъни, сизларнинг осмондан нозил қилинган китобингиз бор-у, ўша китобдан ўқиб туриб айтаяпсизларми, бу гапларни?!



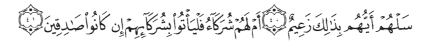
**38. Унда сизларга нимани ихтиёр қилсангиз, албатта,** (бўлаверади) **дейилганми**?!

Яъни, ўша, осмондан сизларга нозил бўлган китобда, сизлар хоҳлаганингизни қилишингиз мумкинлиги ёзилганми?!



39. Ёки сизларга бизнинг қиёмат кунигача етадиган берган ваъдаларимиз бўлиб, унда, албатта, сиз нима ҳукм қилсангиз, шу бўлади, дейилганми?!

Эй Пайғамбар!



40. Сўра улардан, қай бирлари бу нарсага кафил экан?

# 41. Ёки уларнинг шериклари бормикин, агар ростгуй булсалар, уша шерикларини ҳам олиб келсинлар.

Бу оятдаги «шериклар» лафзи икки хил маънони англатади. Шунга биноан, оятнинг маъноси ҳам икки хил бўлади.

Биринчиси, «шериклар»дан мурод — бут-санамлар. Яъни, ўша, охиратда мусулмонлар бошқалар билан бир хилда бўлади, деб эъти-қод қилаётганларнинг бут-санамлари шуни ўргатган бўлса, уларни олиб келишсин.

Иккинчиси, «шериклар» дан мурод мазкур эътиқоддаги (бутларга сиғинувчи) бошқа мушриклар бўлса, уларни олиб келсинлар.

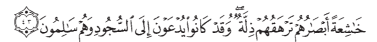
Хозирги кундаги кўплаб молдор, мансабдор кишилар ўзларини худди юқоридаги оятларда васф қилинган мушрикларга ўхшаб тутадилар. Уларнинг гап-сўзлари, ишларига қараб, буларнинг «қиёматда албатта жаннатта тушасан» деган хужжатлари бормикан, деб ўйлайди киши. Аслида эса, уларда ғурур, мақтаниш, дунёга берилиш ва охиратни унутишдан бошқа ҳеч нарса йўқ. Улар ҳаётда барча нарсани молу дунё ёрдамида қилиб юриб, молу дунё бўлса, ҳамма нарсани қилиш, ҳамма нарсага эришиш мумкин, деб ўйлашади.

Қолбуки, охиратда ҳаромдан топган молу дунёлари ўзларининг бошларига етган бало бўлади. У пайтдаги ҳукм инсоннинг иймон ва эътиқоди, бу дунёда қилган яхши амалларига қараб чиқарилади. Шунинг учун ҳам, келаси оятда ўшандоқ магрурланиб юрувчиларнинг қиёматда қандоқ бўлишининг васфи келади.



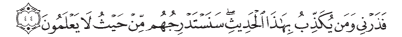
### 42. Болдирлар шимарилган кунида ва улар саждага чақирилганда, қодир бўлмаслар.

Арабларда қийин ҳолдаги машаққатли пайтни «болдирлар шимарилган пайт» деб аталади. Яъни, оғир ҳолатда қолиб, қочиб қутулишга уринган одам, ҳалақит бермасин деб, иштонини шимариб, болдирини очиб олади. Қиёмат куни эса, энг шиддатли кундир. Ўша куни бу дунёда ғўддайиб, ғурур билан, молу дунёси ва мансабига ишониб, охиратни унутиб ўтганлар сажда қилишга чақириладилар. Аммо, азобдан қўрқиб улар ҳарчанд уринсалар ҳам, сажда қила олмайдилар, хижолат устига яна хижолат бўладилар. Уларнинг бу ҳолати келаси оятда янада батафсил васф қилинган:



# 43. Уларнинг кўзлари қўрқинчга тўла, хорлик ўраб олган. Ва дархақиқат, улар саломатлик холларида сажда қилишга чақирилган эдилар.

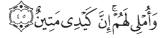
Ҳа, бу дунёда ғурур ва манманликни четта қўйиб, вақтнинг борида сажда қилиб, охират хижолатлигидан ўзини сақлашга замин тайёрлаш керак.



# 44. Бу гапни ёлғонга чиқарувчиларни Менинг Ўзимга қўйиб қуй. Биз уларни ўзлари билмаган тарафдан аста-секин оламиз.

Яъни, Аллоҳ таолонинг даргоҳи кенг, Ўзига куфр келтирганларни ҳам, гуноҳкорларни ҳам тек қўйиб қўяди. Дарҳол азоблашга ўтмайди, балки аста-секин азоблайди. Кишилар эса, ўз қадрини молу дунё, мансаб билан ўлчайдилар. Менинг фазлим бўлмаса, шунча бойлигим бўлармиди, шунчалик мансабга кўтарилармидим, деб ўйлайдилар. Охиратни унутадилар. Аллоҳ таоло эса, шошилмайди, магрур банда ҳар гал гуноҳ қилганда, унинг бойлигини ёки мансабини ошириб қўяди. Натижада, банданинг айби кўпайиб боришига қарамасдан, ўзининг қаёққа кетаётганини сезмайдиган бўлиб қолади ва оқибатда оятда зикр қилинган ҳолатга тушиб қолади.

Уламоларимиз, аста-секин олишнинг бир тури шулки, гуноҳкор бир гуноҳ қилганда Аллоҳ таоло унинг мартабасини бир поғона ошириб қўяди ва шундоқ қилиб у ўзининг ҳалокатли ҳолатга дучор бўлганини сезмай қолади, дейдилар.



# **45. Ва уларга муҳлат бераман. Албатта, Менинг ҳийлам метиндир.** Яъни, уларни бир муҳлат қўйиб қўяман. Умрларини узун қиламан, токи гуноҳлари зиёда бўлсин.

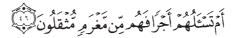
#### «Албатта, Менинг хийлам метиндир.»

Яъни, Менинг кофирлардан ўч олишим кучли, шиддатлидир.

Имом Бухорий ва имом Муслим ривоят қилган ҳадисда: «Албатта, Аллоҳ золимга муҳлат беради. Қачон тутганда эса, у қочиб қутула олмайди», дейилган.

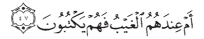
Ушбу оятда Аллох таолонинг кофир ва осийларни дархол жазоламай, балки яхшилик қилиб тек қўйиб қўйиши «хийла» деб номланмокда, чунки бу иш хийла шаклида бўлмокда. Шунингдек, бу ишни бошқа жойда «даражама-даража олиш» деб ҳам номланган.

Ўша кофир, золим ва осийларга бериладиган кенг ризқлар, узун умрлар, бадан соғлиги ташқаридан яхшилик бўлиб кўринади. Ичкаридан эса, балодир. Чунки, асосий мақсад уларни ўшалар туфайли иқоб ва азобга олишдир.



# 46. Ёки сен улардан ҳақ сўраяпсан-у, улар қарзга ботиб қолдиларми?

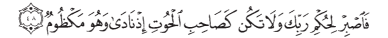
Яъни, уларнинг динни қабул қилмасликларининг сабаби нимада? Ёки сен улардан динни тарғиб қилганинг учун ҳақ тўлашни талаб қиляпсан-у, улар молиявий жиҳатдан қийналиб, қарзга ботиб қолганлари учун кўнмаяптиларми, дея Пайғамбаримизга хитоб қилиш орқали Аллоҳ таоло, аслида, мушрикларга итоб қилмоқда.



### 47. Ёки хузурларида ғойиб илми бор-у улар ёзиб оладиларми?

Бу ҳам аввалги оятдаги саволнинг давоми. Уларнинг гойибни билишлари Ҳақни қабул қилмасликка чорлайдими?!

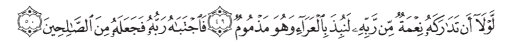
Шу ерга келганда мушриклар ҳақидаги гаплар тугайди ва Аллоҳ таоло Ўз Пайғамбарига тасалли беришга, сабрга чақиришга, Юнус Пайғамбарга ўхшаб ўз қавмини тарк этиб кетмасликка ўтади.



# 48. Роббинг хукмига сабр қил ва бир вақтлар ғамга тулган ҳолда нидо қилган балиқ соҳибига ухшама.

«Балиқ соҳиби» дан мурод Юнус алайҳиссаломдир. Ул зот ўз қавмига аччиқ қилиб уларни ташлаб чиқиб кетганлари, кемада кетаётганларида қуръага тушиб, денгизга отилганлари, балиқ ютиб юборганда унинг қорнида туриб Аллоҳ таолога ёлборганлари ҳақида бошқа суралардан батафсил маълумотлар олганмиз. Бу оятда эса, Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз алайҳиссаломга саркаш қавмга аччиқ қилмай, сабр ила даъватни давом эттирмоқ кераклигини баён қилиш учун қисқа эслатма тарзида сўз юритмоқда.

Кейинги оятда Юнус алайҳиссаломнинг қиссалари баёни давом этади.



- 49. Агар уни Роббисининг неъмати топмаганда, очиқ сахро жойга, мазамматга қолған ҳолда ташланған бўларди.
  - 50. Бас, уни Роббиси танлаб олди ва солих бандаларидан қилди.

Яъни, агар Юнус алайҳиссаломни Аллоҳ таолонинг неъмати излаб топмаганида, у киши ўзларини ютиб юборган балиқ томонидан очиқ саҳрога, мазамматга қолган ҳолда ташланган бўлар эдилар.

Юнус алайҳиссаломнинг қиссалари бошқа сураларда ҳам келган, уларни умумлаштириб, қисқача бўлса ҳам, қиссани аввалидан эслатиб ўтсак, бу оятларни ҳам тўлиқ тушунишга ёрдам берар.

Лекин Аллох таоло у кишига рахим кўрсатди. Балиқ озор етказмай, қорнидан қирғоққа чиқариб қўйди. Бехуш ётганларида устларида сербарг ошқовоқ соя солиб турди. Аллох таоло у зотни ўзининг солих бандаларидан қилди.

### ЮНУС АЛАЙХИССАЛОМ ҚИССАСИ

Юнус алайхиссалом Аллох таолонинг Пайғамбарларидан бирларидир. У кишини Роббул оламийн Ирокнинг Мусил вилояти якинидаги Найнаво деган жойга Пайғамбар қилиб юборган. Ўша пайтда у ернинг ахолиси турли санамларга ибодат қилишар ва ҳар хил гуноҳ ишлар билан банд эдилар. Юнус алайхиссалом уларни Аллох таолога иймон келтиришга, гунох ишларни тарк қилишга даъват қилдилар. Лекин улар бу даъватни қубул қилмай, ўзларининг фисқу фасод ишларида давом этдилар. Юнус алайхиссалом уларни маълум муддатдан сўнг Аллохнинг азоби нозил бўлишидан огохлантирдилар. Кўнмаганларидан сўнг, аччиқлари чиқиб, мен ўз вазифамни адо этдим, энди гунохкорлар ичида қолмаслигим керак, деган эътиқодга бориб, шахарни ташлаб чикиб кетдилар. Бу ишни ўзларича, шуниси тўгри, деган фикр-ла, Аллох таолонинг изнисиз қилдилар. Юрибюриб денгиз сохилига етиб бордилар. Бир кема жўнаш олдида турган экан, унинг эгаларидан ўзларини бирга олиб кетишларини сўраган эдилар, улар рози бўлиб, у кишини кемага чиқариб олдилар.

Кема денгизга чиққанда, бирдан шамол туриб, довул бошланди. Тўлқин кучланиб, кема ғарқ бўлиши хавфи туғилди. Кемачилар ҳам, йўловчилар ҳам қўрқиб, даҳшатта тушдилар. Тўпланиб, маслаҳат қилишди. Баъзилари, ичимизда гуноҳкор киши бор, шунинг учун ноқулай ҳолга қолмоқдамиз, дейишди. Маслаҳат қилиб, охири қуръа ташлаб, кимнинг чекига тушса, ўша одамни қурбонлик учун ден-

гизга ташлаб юборишга қарор қилишди. Қуръа Юнус алайҳиссаломга чиқди ва у кишини денгизга ташлаб юборишди. Аллоҳ таолонинг амри билан у кишини улкан балиқ ютиб юборди ва ҳазм қилмасдан қорнида олиб юрди. Шунда Юнус алайҳиссалом хатоларини тушуниб, балиқнинг қорнида туриб ёлбориб, зорланиб Аллоҳ таолога дуо қилдилар.

Аллоҳ таоло дуоларини ижобат қилиб, балиққа амр қилди ва у Юнус алайҳиссаломни озор етказмасдан очиқлик жойга олиб чиқиб ташлади. Юнус алайҳиссаломнинг баданлари балиқнинг ичида оқ ем бўлган эди, беҳуш ётиб қолдилар. Аллоҳ таоло раҳим қилиб, офтобдан зарар етмаслиги учун, у кишининг устларига соя солиб турувчи сербарг ошқовоқни ўстириб қўйди. Ушбу ҳолатда бир муддат ётиб, соғайиб ўзларига келдилар.

Аллоҳ таоло у зотга ўз қавмлари олдига бориш учун фармон берди. Улар Юнус алайҳиссалом кетиб қолгач, азобнинг бошланиши зоҳир бўлгандан сўнг, хатоларини тушуниб, тавба қилишга ўтган эдилар. Азобни қайтаришни Аллоҳ таолодан сўраб ёлбордилар. Улар юз мингдан кўпроқ киши эди. Юнус Пайғамбар улар ҳузурига қайтиб, барчаларини иймонга чақирдилар. Аллоҳ барчаларини ҳидоятга бошлади.

Келгуси оятларда Аллоҳ таоло яна Пайғамбаримиз алайҳиссаломга хитоб қилади.



### 51. Ва кофирлар зикрни эшитаётганларида сени кўзлари билан тойдирмоқчи бўлдилар ва, албатта, у жиннидур, дерлар.

Эй Пайғамбар! Кофирлар Қуръонни тинглаётиб сени ўз назарлари билан йиқитиб юборишни хоҳлайдилар. Шу билан бирга, сени жинни ҳам дейдилар.

«Кўз билан тойдириш»нинг икки хил маъноси бор.

Биттаси— адоват ва душманлик назари билан ҳақ йўлдан тойдириш, адаштириш. Кофирлар Пайғамбар алайҳиссаломга маънавий зарар етказишни хоҳлаганлар.

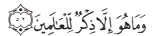
Иккинчиси эса — кўз теккизиш билан Пайғамбар алайҳиссаломга жисмоний зарар етказиш, у кишини йиқитиш, ҳалок қилиш маъноси.

Бу оятнинг нозил бўлиш сабаблари ҳақидаги ривоятларда, мушриклар Қурайш ҳабиласида кўзи бор бир кишини олиб келиб, Пайғамбар алайҳиссаломга ёмон кўз билан ҳаратиб, зарар етказмоҳчи бўлганлар.

Шундоқ кўзли одамлар Бани Асад қабиласида бўлар экан.

Агар улардан бирортаси семиз туяни кўрганда ёмон кўз билан қараб қўйиб, «ҳой қиз, идишни олиб бориб манавининг гўштидан олиб кел», деса, туя тезда касал бўлиб йиқилар, эгаси уни сўйиб юборишга мажбур бўлар экан.

Пайғамбаримиз алайҳиссалом ўз ҳадиси шарифларида: «Кўз ҳақдир, у туяни қозонга, одамни қабрга киритади», деганлар.



### 52. Холбуки, у бутун оламларга эслатмадан ўзга нарса эмас.

Бир неча марта такрорлаб айтганимиздек, бу сураи карима Қуръони Каримнинг энг аввалги сураларидандир. Ўша пайтда мусулмонлар жуда ҳам оз, заиф ҳол, қўлларидан ҳеч нарса келмай турган пайти эди. Мушриклар эса, қувватли, ҳамма имкониятлари бор, тезда мусулмонларни йўқ қилиб ташлаймиз, деб туришган эди.

Шундай пайтда Қуръонни «бутун оламлар учун эслатма» дейишлик фақат Аллоҳ таоло тарафидан бўлиши мумкин, холос. Бу, Қуръоннинг ҳақиқий илоҳий китоб эканлигига яна бир ёрқин далилдир.

Мазкур башорат Пайғамбар алайҳиссаломниг вафотларидан бир неча йиллар ўтиб рўёбга чиқди. Ислом дини дунёнинг барча тарафларига тарқала бошлади ва ҳозир ҳам тарқалмоқда.



### АЛ-ХААҚҚОХ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 52 оятдан иборат.

Бу сураи карима ўзининг биринчи сўзини ўзига ном қилиб олган. «ал-Ҳааққоҳ»—луғатда «ҳақиқатда бўлувчи» маъносини билдириб, қиёмат кунининг номларидан биридир.

Бу сураи карима бошқа суралар каби ақийда ва иймоннинг собит булишига қаратилган булиб, унда Қиёмат ва унинг даҳшатлари, охират шиддатлари, Од, Самуд, Лут, Фиръавн ва Нуҳ қавмларига ўхшаш бузгунчи, динга қарши булган қавмларнинг оқибати нима булгани ҳақида зикр қилинади.

Шунингдек, Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло бу сурада бахтиёрлар ва бадбахтлар ҳақида ҳам хабар қилади.

Ушбу суранинг нозил бўлишидан асосий мақсад Қуръони Карим илоҳий калом эканлигининг ҳақлиги ва Пайғамбар алайҳиссалом адашганлар томонидан қилинаёттан туҳматлардан пок эканларини исбот қилишдир.

Сура қиёмат куни даҳшатлари ва уни ёлғонга чиқарганларнинг ўша пайтдаги аҳволи қандай кечишлигининг васфи билан бошланади. Сўнгра, сурга (қиёмат сурнайига) пуфланганда оламнинг хароб бўлиши, тоғларнинг парчаланиши, осмонларниг ёрилиши каби фожеалар зикр қилинади.

Ундан кейин ўша қўрқинчли кунда (қиёматда) ким бахтиёру ким бадбахт бўлишлиги, бахтиёрларга амал китоблари (яъни бу дунёда қилган ишлари ёзилган номаи аъмоллари) ўнг қўлларидан берилиб, ҳурмат ва улуғ неъматларга эришишлари, кофирларнинг амал китоблари эса, чап тарафларидан берилиб, хору зор бўлишлари васф қилинади.

Пайғамбар алайҳиссалом Қуръони Каримнинг оятлари қандоқ тушган бўлса, шундоқ, омонат билан етказишларининг ҳужжат-бурҳони зикр қилинади.

Ва нихоят, сураи карима Қуръони Каримни улуғлаш, у мўминлар учун раҳмат ва кофирлар учун ҳасрат китоби эканлигини таъкидлаш билан тамом бўлади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Ал-Хааққох.

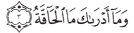
**Хақиқатда** бўлувчи.

Бу-қиёматнинг номларидан биридир. Яъни, у албатта бўлади, бўлмай қолмайди, шак-шубҳасиз собитдир, деган маънони англатади. Бу оятнинг ўзи, унинг ўқилиши, эшитилиши, барча-барчаси қиёмат даҳшатини эслатади.



#### 2. Ал-Хааққох нима ўзи?!

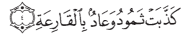
Ўша, «хақиқатда бўлувчи» нима ўзи, биласанми?!



#### 3. Ал-Хааққох нималигини сенга нима билдирди?!

Яъни, у жуда улуг нарса, уни идрок қилишинг қийин.

Бу ҳаяжонли муҳаддима Расулуллоҳ давригача ўттан умматларнинг ҳисҳа ҳиссаларига эътиборни жалб ҳилади. Қиёмат кунига ишонмай, Пайғамбарларни ёлғончига чиҳариб ўттан жамоаларнинг оҳибати нима бўлгани ҳаҳида тафаккур юритишга чаҳиради.



### 4. Самуд ва Од қориъани ёлғонга чиқаришди.

«Қориъа» ҳам қиёматнинг номларидан бири бўлиб, «шиддат билан эшик қоқиб келувчи» маъносини англатади.



### 5. Бас, аммо Самуд хаддан ошувчи билан халок қилинди.

«Ҳаддан ошувчи»дан мурод қаттиқ чақмоқдир. Маълумки, Самуд қавми Ҳижознинг Водил Қуро номли жойида яшаб ўттан эди. Аллоҳ таоло уларга Солиҳ алайҳиссаломни Пайғамбар қилиб юборган. Улар бўлса, бу Пайғамбарни тан олмаганлар. Ёлғончига чиҳарганлар, оҳибатда Аллоҳ таоло уларни ҳаттиҳ, даҳшатли овозли момаҳалдироҳ ва ҳаддан ошувчи чаҳмоҳ билан ҳалоҳ ҳилган.

- 6. Ва аммо Од қаттиқ (совуқ) шамол билан ҳалок қилиндилар.
- 7. У зот уларнинг устидан бу шамолни етти кечаю саккиз кундуз «беминнат хизмат» қилдириб қўйди. Бас, қавмнинг у ерда ҳалок бўлиб, ағдарилиб ётганини кўрасан. Улар худди хурмонинг чириган томирларига ўхшарлар.
  - 8. Бас, сен улардан бирортасининг боқий қолганини кўрасанми?

### ОД КАВМИ КИССАСИ

Бу қавм денгиз бўйида, кўчиб юрувчи қумликлар ичидаги Аҳқоф номли жойда, Яман, Уммон ва Ҳазарамат ўрталигидаги маконда яшаб ўтганлар. Улар баланд бўйли, кенг ягринли кишилар бўлиб, ҳайбатли чодирларда яшаганлар. Шунинг учун ҳам, Од қавми ўз замонасидаги энг қувватли кишилар деб талқин қилинади. Улар доимо «Қани биздан ҳам кучли одамлар борми?» деб мақтаниб юришар эди. Уларнинг гавдалари катта бўлса-да, ақллари паст эди. Доимо бут ва санамларга сигиниб, уларнинг ҳимояси учун урушиб юришарди.

Аллох таоло уларни хидоятта бошлаш учун ўзларидан бўлган Худ алайхиссаломни Пайғамбар қилиб танлади. У киши бу қавмга Аллохнинг амрини етказдилар. Лекин улар қабул қилмади. Худ алайхиссалом билан Од қавмининг етакчилари ўртасида Аллох, қиёмат кунининг хаклиги, ўлгандан сўнг қайта тирилиш борлиги ва бошқа мавзуларда бир қанча тортишувлар бўлиб ўтди. Қавм ўз фикрини маъқуллаб, Худ алайхиссалом бошлаган хидоятта юрмади. Кўплаб уринишлардан сўнг Худ алайхиссалом ўз қавмларининг иймонга келишига умидларини уздилар. Шу билан бирга, улар Аллох таолонинг азобига дучор бўлишлари муқаррар эканлигини хам таъкидладилар.

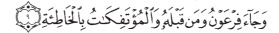
Худ Пайғамбар ҳам, ношукр қавм ҳам нима бўлишини кутиб турдилар. Кўп ўтмай қурғоқчилик бошланди. Ёмгир ёгмай қуйди.

Од қавми Ҳуд алайҳиссалом ҳузурларига келиб: «Нима бўляпти, ўзи?»—деб сўрадилар.

Худ Пайғамбар: «Аллоҳ сизлардан ғазабланди, агар унга иймон келтирсаларингиз, у сизлардан рози бўлади ва осмондан ёмғир ёғдиради, қувватингизга қувват қўшади», дедилар.

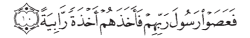
Қавм эса, у зотни масхара қилиб, ўз билганидан қолмади. Қургоқчилик офати авжига чиқиб, у ердаги бор дов-дарахтларни, ўсимликларни қуритиб битирди.

Кунлардан бир кун, кутилмаганда, осмоннни булут қоплади. Од қавми бу ҳолдан хурсанд бўлиб, мана, энди ёмгир ёгади, деб кўчага чиқдилар. Бирданига ҳаво кескин ўзгарди. Кучли совуқ шамол турди. Ҳамма нарса ларзага кела бошлади. Од қавми ўзларини чодирларга урдилар. Шамол эса, чодирларни ҳам учириб кетди. Кучли, совуқ шамол аввал кийим-бошларни, кейин кишиларнинг терисини йиртиб, уларни парчалаб ташлади. Етти кечаю саккиз кундуздан кейин шамол тўхтади. Бу пайтта келиб Од қавмининг барча аъзолари томири қуриб, говак бўлиб қолган хурмо дарахтларидек қулаб ётардилар. Улардан бирортаси ҳам тирик қолмаган эди. Ҳақ субҳанаҳу ва таоло юқоридаги оятларда ана шунга ишора қилади.



# 9. Фиръавн, ундан аввалгилар ва тўнтарилганликлар хато қилдилар.

Фиръавн ҳам, ундан олдин ўтган кофир қавмлар ҳам, аҳлининг жинояти сабабли остин-устин қилиб тўнтарилган Лут қавми шаҳар-қишлоқларининг кофир аҳолиси ҳам хато ишларни қилдилар.



### 10. Бас, улар Роббиларининг Расулига осий бўлдилар. Дархақиқат, У зот уларни қаттиқ тутишлик билан тутди.

Уларнинг асосий хатоси Аллох таолонинг Пайғамбарига осий бўлиб, унинг айтганига юрмаслик эди. Оқибатда Аллох таоло мазкур осий қавмларнинг барчасини қаттиқ азобга олди.

Фиръавн – қадимда Мисрга ҳоким бўлган подшоҳларга бериладиган лақаб. Қуръондаги зикри келган Фиръавн эса, Мусо Пайғамбар даврларида ўттан подшоҳдир. У худолик даъвосини қилиб, кўплаб гуноҳларни содир эттан эди. Аллоҳ таоло Фиръавн ва унинг қавмини ҳидоятта бошлаш учун Мусо ва Ҳорун алайҳиссаломларни Пайғамбар қилиб юборди. Лекин у қавм иймонга келмади. Оқибатда Аллоҳ уларни денгизга ғарқ қилиб ҳалок этди. Бу қисса Қуръони Каримнинг кўпгина сураларида, сўзнинг боришига қараб, турли шаклларда келади. Ҳозирги биз тафсирини ўрганаёттан «Ал-Ҳааққоҳ» сурасида эса, ниҳоятда қисқа тарзда, бошқаларга қўшиб эслатиб ўтилаяпти. Чунки, араблар ўша пайтда бу қиссаларни яхши билардилар. Уларга бир оғиз ишора қилинса, гап нимада эканини тушуниб олардилар.

Ал-Муътафикаат – тўнтарилганлардан мурод Лут алайҳиссалом қавмининг қишлоқ-шаҳарларидир. Бу қавм ҳам турли жиноятларни қиларди. Жумладан, йўлтўсарлик, хиёнаткорлик, бир-бирини гуноҳга чақириш ва бошқалар. Бунинг устига, улар улкан гуноҳни, эркак киши билан эркак кишининг жинсий алоқа йўли билан қўшилишини дунёда биринчи бўлиб қўллаганлар.

Аллоҳ таоло уларга Лут алайҳиссаломни Пайғамбар қилиб юборди. Ул зот ўз қавмларини Аллоҳ таолога иймон келтиришга чақириб, ёмон ишлардан, шу жумладан, нотўғри жинсий алоҳадан қайтардилар. Лекин осий қавм бу даъватни рад этиб, гуноҳ ишларни қилишда давом этди. Улар: «Эй Лут! Агар гапинг рост бўлса, Аллоҳнинг азобини келтир!» — дедилар.

Шунда улардан умидини узган Лут алайхиссалом Аллох таолога сигиниб дуо қилдилар. Дуо ижобат бўлгач, Лут алайхиссаломнинг уйларига учта ёш, хушрўй йигит мехмон бўлиб келди. Қавмнинг кирдикорларини яхши билган Пайғамбар алайхиссалом уларни кўриб хижолат чекди. Қани энди, мехмонлар тезроқ жўнаб кетса эди, дея хаёлларидан ўтказдилар. Лекин мехмонлар хотиржам, жим ўтиравердилар. Уларни Лут алайхиссалом ва у кишининг хотинларидан бошқа ҳеч ким кўрмаганди. Тун чўкканда осий қавм ҳовлиқиб етиб келди. Лут алайхиссалом, буларга ким хабар етказди экан, деб хаёлларидан ўтказдилар. Қарасалар, хотинлари жойида йўқ, Демак, хабарни у етказган.

Лут алайҳиссалом ўз қавмининг йўлини тўсиб: «Ахир, аёллар турибди-ку, Худодан қўрқинглар, мени меҳмонларим олдида шарманда қилманглар, сизларнинг ичингизда ақллирогингиз борми, ўзи», дедилар.

Улар бўлса, аёлларга қизиқмаслигимизни ўзинг биласан, нимани хоҳлашимизни ҳам билиб турибсан, деб ёш, хушрўй меҳмон йигитлар билан фоҳиша иш қилиш учун келганларини таъкидладилар.

Лут алайҳиссалом қаттиқ надоматлар чекдилар, қани энди, сизларга кучим етса эди ёки мустаҳкамроқ жойга беркиниб олганимда эди, дедилар. У киши ана шундай ноиложликда, нима қилишини билмай турганларида, меҳмон йигитлар ўринларидан турдилар ва Лут Пайғамбарга қараб: «Эй Лут! Биз Роббингнинг фаришталаримиз, анавилар сенга ҳеч қандай зарар етказа олмайдилар», дейишди.

Бирданига эшик парчаланиб, уй ичига қаттиқ шамол кирди. Жаброил фаришта қўллари билан шошилинч ишора қилдилар, қавмнинг кўзлари кўр бўлди. Бир-бирларини уриб-йиқитиб уйдан қочибчиқа бошладилар.

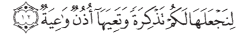
Фаришталар Лут алайҳиссаломга кечаси ўз аҳли билан бу ердан тезда чиқиб кетишни буюрдилар. Қаттиқ, шиддатли овоз эшитсалар ҳам орқага қарамасликка ундадилар. Ким агар орқага қараса, азобга дучор бўлишлигини таъкидладилар. Лут алайҳиссаломнинг хотинлари ҳам, хиёнат қилиб сирни очганлиги учун, азобга дучор бўлишини айтдилар. Эрта тонгда Жаброил фаришта қанотлари билан Лут қавми истиқомат қилаёттан барча етти шаҳарни осмонга кўтариб, сўнг тўнтариб ташлаб юбордилар. Жинояткор қавм битта ҳам қолмай ҳалок бўлди. Уларнинг диёрлари тўнтарилиб, шўр сувли кўлга айланди. Уламоларнинг нақл қилишларича, ҳозирги «Ўлик денгиз» Лут қавми яшаган диёр ўрнида пайдо бўлган.

Ҳа, Аллоҳ таолонинг амрини инкор қилиш, гуноҳ ишларни содир этишнинг оқибати шундай бўлади. Ақллилар бундан ибрат олишлари шарт. Шунинг учун ҳам, бу қиссалар Қуръонда зикр қилинади.



### 11. Албатта, Биз сув туғёнга келган пайтда сизларни кемада кутарганмиз.

Яъни, оламни тўфон балоси бўлиб сув босганда, сизларнинг аждодларингизни Нух Пайғамбарнинг кемасида сақлаб қолдик-ку?!



# 12. Уни сизларга эслатма қилиш учун ва англовчи қулоқлар англаб олиши учун.

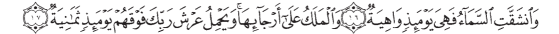
Яъни, бўлиб ўттан қисса ва ҳодисалар ҳамма учун ўрнак, эслатма, ваъз-насиҳат бўлиши керак. Уларни ибрат қулоғи билан эшитиб, сингдириб олмоқ зарур.

Лекин осийларга бу дунёдаги берилган азоб-уқубатлар у дунёда берилажак азоблар олдида ҳеч нарса эмаслигини қуйидаги оятлардан билиб оламиз.



- 13. Агар дудга биргина пуфлаш-ла пуфланса...
- 14. Ва еру тоглар кўтарилиб, бир мартагина силкитилса...
- 15. Бас, ўша кунда, вокеа вокеъ бўлибдир.

Яъни, қиёмат қоим бўлибди.

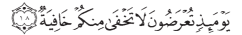


16. Ва осмон парчаланса, бас, ўша кунда, у (осмон) бехолдир.

17. Ва фаришталар унинг атрофида ва ўша кунда Роббингнинг аршини саккизтаси кутариб турадир.

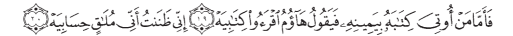
Яъни, Аллоҳнинг аршини саккизта ёки саккиз турли фаришталар кўтариб турадилар.

Арш ўзида иззат, султон ва моликлик маъноларини англатади. Башарият Аршнинг исмини билади, холос, унинг ҳақиқатини фақат Аллоҳ таолонинг Ўзи билади.



18. Бас, ўша кунда кўрикдан ўтасизлар, бирорта нарсангиз махфий қолмайдир.

Яъни, ҳар бир нарсанинг ҳисоб-китоби бўлади. Ўша кунда одамлар икки тоифага бўлинадилар. Яхшилар ва ёмонларга. Қуйидаги оятларда ана шу тоифадагиларнинг ҳоли баён ҳилинади.



- 19. Бас, кимнинг китоби ўнг тарафдан берилса, у: «Мана, менинг китобимни ўқиб кўринглар!
- 20. Албатта, мен ҳисоб-китобимга йўлиқишимга ишонардим», дейдир.

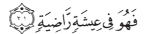
Яъни, бандалар Роббилари ҳузурида арз ҳилиниб, ҳеч бир махфий нарса ҳолмайдиган ўша ҳиёмат кунида, кимнинг номаи аъмол китоби ўнг ҳўлидан берилса, у жуда ҳам бахтиёр бўлади ва сурурга тўлиб:

«Мана, менинг китобимни ўқиб кўринглар!» - дейди.

Чунки, у, китоби ўнг қўлига берилиши биланоқ, ўзининг нажот топиб, ютуққа эришганлардан эканини билиб олган бўлади. Шунинг учун, ўз хурсандчилигини бошқалар билан баҳам кўргиси келади. У сўзининг давомида:

### «Албатта, мен ўз ҳисоб-китобимга йўлиқишимга ишонардим», дейдир».

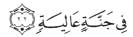
Яъни, мен қиёмат куни ҳисобимга йўлиҳишимга ҳаттиҳ ишонган эдим. Шунинг учун, бу йўлиҳишга олдиндан тайёргарлик кўрган эдим, дейди.



### 21. Бас, у розилик хаётидадир.

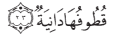
Яъни, китоби ўнг тарафидан берилган ўша банда жаннатда ўзи рози бўладиган фаровон маийшатдадир.

Бу ҳаётни саҳиҳ ҳадисда қуйидагича васф қилинган: «Улар абадий яшайдилар, ўлмайдилар. Улар абадий соғ бўладилар, хаста бўлмайдилар. Улар абадий неъматда бўладилар, йўқчилик кўрмайдилар».



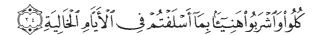
### 22. Олий жаннатдадир.

Яъни, китоби ўнг қўлидан берилган ўша банда олий мақомларда, қасрлари олий нав бўлган жаннатдадир.



### 23. Унинг мевалари якиндир.

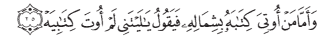
Яъни, у жаннатнинг мевалари мўминларга доимо яқин туради. Турган бўлса ҳам, ўтирган бўлса ҳам, ёттан бўлса ҳам, шундоқ қўлини узатса, етади. Жаннатта кирганларида уларга хитоб қилиниб айтиладики:



# 24. Ўтган кунларда қилган нарсаларингиз туфайли енглар ва ичинглар, ош бўлсин.

Жаннат хизматкорлари муминларга ана шундай табрик сузларини айтиб кутиб оладилар.

Энди гунохкорлар холининг баёни бошланади:

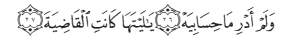


### 25. Ва аммо кимнинг китоби чап тарафдан берилса, у: «Вой шурим, кошки менга китобим берилмаса эди.

Яъни, бандалар Роббилари ҳузурида арз ҳилиниб ҳеч бир махфий нарса ҳолмайдиган ўша кунда, кимнинг номаи аъмол китоби чап ҳўлидан берилса, бу бадбахтлик ва азоб-уҳубат аломати бўлади. Шунинг учун у:

### «Вой шўрим, кошки менга китобим берилмаса эди», дейди.

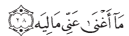
Чунки, у, китоби чап қўлидан берилиши биланоқ, иш нима эканини билиб олади ва хижолату шармандаликни сезган бўлади.



### 26. Ва хисоб-китоб қандоқлигини билмасам эдим.

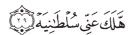
### 27. Қани энди, (бу дунёдаги ўлим) охиргиси бўлса эди.

Яъни, гуноҳкор банда охират азобидан хабар топгач, афсус-надомат қилишни бошлайди. Бу дунёдаги ўлим охиргиси бўлса-ю, қайта тирилмасам эди. Ҳисоб-китоб нималигини ҳам билмасам эди, дейди. Лекин энди унинг орзуси ушалмайди. Гуноҳкорлар афсус-надоматини давом эттираверадилар.



### 28. Молу мулким мени сақлаб қола олмади.

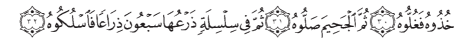
Яъни, жамланган молим менга манфаат бермади. У мендан Аллохнинг азобини дафъ қилмади.



### 29. Менинг султоним ҳам ҳалок бўлди», дейдир.

Яъни, мулку султоним, мансабу обрўйим, насабу ҳасабим—ҳамма-ҳаммаси ҳалок бўлди. Мен ёлғиз ўзим, ёрдамчисиз, дўст-биродарсиз қолдим.

Гуноҳкор ана шундоқ надомат қилиб, хору зор бўлиб турганда, дўзахнинг азоб фаришталарига Аллоҳ таоло тарафидан қуйидаги буйруқ бўлади:



### 30. Тутинглар уни ва кишанланглар уни!!!

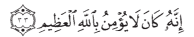
31. Сўнгра жаханнамга солинглар уни!!!

#### 32. Сўнгра етмиш қулочли занжирга киритинг уни!!!

Ушбу оятнинг тафсирида ҳазрати Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу қуйидагиларни айтганлар: «Фариштанинг қулочида. Занжир унинг орқасидан кириб ҳалҳумидан чиҳади. Кейин пешонаси билан икки ҳадами жам ҳилинади».

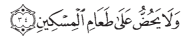
Яъни, мазкур дўзахийни узунлиги фариштанинг қулочида етмиш қулоч келадиган занжир билан, аввал занжирни унинг орқасидан киритиб, оғзидан чиқариб, кейин пешонасидан тортиб оёғига қушиб туриб боғланади.

Кейинги оятларда мазкур бадбахтнинг нима учун бундоқ ашаддий азобга дучор булгани сабаби баён қилинади.



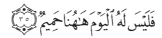
#### 33. Чунки, у улуғ Аллоҳга иймон келтирмаган эди.

Барча иқоб ва азобларнинг бош сабаби шу. Аллоҳ таолога иймон келтирмасликнинг оқибати шундоқ бўлди. Иймонсизликнинг жазоси шу. Зотан, иймонсизлик барча ёмонликларнинг бошидир.



#### 34. Ва мискинларга таом беришга қизиқтирмаган эди.

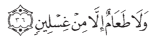
Мана шу бир оятнинг ўзиданоқ, Ислом бева-бечора, етим-есир, мискинларга қанчалик эътибор берганини билиб олса бўлади. Одамнинг дўзах азобига гирифтор бўлишига аввало иймонсизлиги сабаб бўлса, қолаверса, кишиларни мискинларга таом беришга қизиқтирмаслик, чақирмаслик ҳам сабаб экани таъкидланади. Агар мискинларга таом беришга қизиқтирмаслик шунчаликка олиб келса, имкони бўла туриб, уларга таом бермаслик қанчалик гуноҳ эканини китобхоннинг ўзи фаҳмлайверсин.



### 35. Бас, бугунги кунда унга бу ерда бирон чин дўст йўқ.

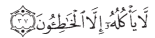
Чунки, қиёмат кунининг даҳшатидан ҳамма ўзи билан ўзи овора бўлиб қолади. Дўст, ёр, биродар деган нарсалар ўтмай қолади. Айниқ-

са, номаи аъмоли чап қўлидан берилиб, кишанланиб, етмиш қулоч занжир билан боғланиб дўзахга ташланишига ҳукм қилинганларга ким ҳам яқин келар эди. Улардан Аллоҳ таолонинг азобини қайтаришга ким ҳам журъат қилар эди. Бунинг устига, уларнинг таомлари ҳам ажойиб, ўзига хос «нодир» таом:



### 36. Ва ғислийндан ўзга таом ҳам йўқ.

«Гислийн» дўзах ахли жасадидан оқадиган йиринг ва қусуқдир.



#### 37. Уни хатокорлардан бошқа хеч ким емас.

Ушбу оятда биз «хатокорлар» деб таржима қилган сўз Қуръони Карим матнида «Хотиуун» деб келган. Бу сўз қасддан, билиб туриб гунох қилганлар маъносини англатади. Бир иш гунохлигини билиб туриб, қасддан қилса ўша «хотиуун» доирасига киради. Аммо, билмасдан, ноқасддан қилса, афв этилади.

Мазкурларни айтиб бўлгандан сўнг Аллох таоло Қуръони Карим Ўз хузуридан юборилган вахий эканлиги, Ўзининг махбуб Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам уни одамларга омонат билан етказганликларини қасам ичиб таъкидлайди.



#### 38. Сизлар кўриб турган нарсалар билан қасам ичурман.

#### 39. Ва сизлар кўрмайдиган нарсалар билан хам.

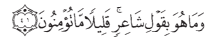
Аллоҳ таоло бу икки оятда вужуддаги барча нарсалар билан қасам ичмоқда, яъни, кўринган ва кўринмаган нарсалар билан. Авваллари кўринмаган нарсалар ҳам илмий кашфиётлардан сўнг кўрина бошлади. Масалан, телескоп ихтиро қилингандан сўнг, минглаб янги юлдузлар кашф этилди. Яна кашф этилмаган ҳанча нарсалар борлигини эса, ёлғиз Аллоҳ таолонинг Ўзи билади.



40. Албатта у (Қуръон) карамли Расулнинг сўзидир.

Яъни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг сўзидир.

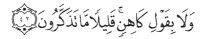
Бу ерда Қуръони Каримнинг Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга нисбат берилиши у зот соллаллоху алайхи васаллам у каломни тиловат қилувчи ва кишиларга етказувчи эканликлари эътиборидандир.



### 41. Ва у шоирнинг сўзи эмас. Сизлар жуда оз ишонасизлар.

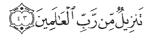
Яъни, шундай эканлигига ишонмайсизлар.

Куръони Карим шеър эмас, Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам шоир эмаслар. Ушбу улкан маънони яхшилаб тушуниб олиш зарур. Баъзи бир кишилар қадимда ҳам, ҳозирда ҳам Каломуллоҳни шеърнинг олий нуқтаси, деб айтишга борганлар. Улар бу билан Қуръонни мақтамоқчи бўладилар. Лекин ноўрин мақтов ҳам ёмонлашга ўхшаш нарсадир. Қуръон шеър ҳам эмас, наср ҳам эмас, У — Қуръондир. Қуръоннинг шеър эмаслиги бу оятдан бошқа оятларда ҳам таъкидланган.



### **42.** Ва у фолбиннинг сўзи хам эмас. Сизлар жуда оз эслайсизлар. Яъни, эсламайсизлар.

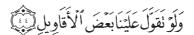
Қуръони Карим нозил бўлиб турган даврда, хусусан, ушбу оятлар нозил бўлиб турган Исломнинг дастлабки даврида фолбинлар диний маънода мўътабар кишилар хисобланганлар. Уларни «кохин» деб аталиб, асосан, бутлар хузурида хизмат ўтаганлар. Фол очишни хам ўша ерда, ўзи богланган бутнинг номидан қилишган. Улар гайбни билишни даъво қилиш билан бирга, бутлар номидан оддий сўзлардан бошқача қилиб «сажъ» услубида гапиришган. Баъзи Қуръон душманлари ундаги гайриоддийликни кўриб, бу кохиннинг гапига ўхшайди, дейишган. Ушбу оят ўшандоқ гапларга раддиядир.



#### 43. У оламлар Роббисидан туширилгандир.

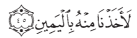
Қуръон Муҳаммад алайҳиссаломнинг ўз сўзи ҳам эмас. Қуръон оламларнинг Роббиси томонидан туширилган каломдир. Муҳаммад алайҳиссалом уни етказувчи, холос. Агар у киши алайҳиссалом Қуръ-

оннинг ҳаммасини, ёки битта сурасини ўзидан тўқиб, бу Аллоҳнинг гапи, дейиш у ёқда турсин, баъзи бир сўзларни тўқиб, Аллоҳ таолога нисбат берсалар ҳам, соғ қолишлари мумкин эмас эди.



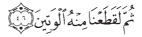
#### 44. Ва агар у Бизнинг (номимиздан) баъзан ёлгон сўзларни тўқиса.

Яъни, агар Муҳаммад Бизнинг номимиздан, мушриклар даъво қилаётганидек, баъзи сўзларни тўқиса, ҳозиргига ўхшаб, соғ-саломат, турли мўъжизаларга соҳиб бўлиб, гуноҳлардан маъсум бўлиб, одамлар ёмонлигидан қўрилиб юрмас эди. Ундоқ бўлса, Биз тамоман бошқача иш тутамиз.



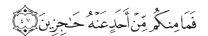
### 45. Албатта, Биз уни қудрат билан тутамиз.

Яъни, Биз ундан Ўз қувватимиз ва Ўз қудратимиз ила интиқом оламиз.



### 46. Сўнгра, албатта, унинг шох томирини кесамиз.

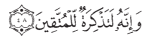
«Шоҳ томир» деганда юракнинг бош томири тушунилади. Албатта, ўша томири узилган одам соғ қолмайди, дарҳол ўлади. Демак, агар Муҳаммад алайҳиссалом Қуръонга ўзларидан бирор нарсани қушиб, бу ҳам Аллоҳдан дегудек булсалар, Аллоҳ таоло у кишини дарҳол ҳалок қилиши турган гап экан. Бу оят Қуръони Карим Аллоҳ таолонинг соф каломи эканига ёрҳин далилдир.



#### 47. Бас, сизлардан хеч ким уни тўсиб қола олмас.

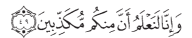
Яъни, фаразан, Биз уни азобламоқчи бўлсак, сизлардан ҳеч бирингиз Муҳаммадни Бизнинг азобимиздан тўсиб қола олмайди.

Бу оятлар мушрикларга жавоб тарзида тушган. Чунки, улар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламдан Қуръони Карим оятларини эшиттанларидан сўнг, Муҳаммад шоир бўлибди, шеър ўқиб, бизни «Аллоҳдан менга ваҳий келди», деб алдамоқчи бўляпти, дея овоза қилганлар. Бошқа бирлари эса, Муҳаммад фолбин бўлибди, фол очиб, ўзича, мен гойиб илмини биламан, Аллоҳ менга хабар қилди, деб бизни алдамоқчи, дейишган. Ҳолбуки, ушбу оятда Аллоҳ таолонинг Ўзи: Агар у ўзи тўқиган ёлғон сўзларни бизга нисбат берса, уни дарҳол ҳалок қилишимиз мумкин»,—деб қатъий қилиб айтиб қўймоқда.



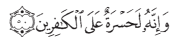
### 48. Ва албатта, у (Қуръон) тақводорлар учун эслатмадир.

Чунки, тақво бўлмаса, Қуръондан ваъз-насиҳат олиш мумкин эмаслигини Аллоҳ таолонинг Ўзи ирода қилган.



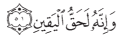
### 49. Ва албатта, Биз сизларнинг ичингизда ёлгонга чиқарувчилар борлигини билиб турамиз.

Яъни, эй одамлар, албатта, Биз сизларнинг ичингизда Қуръонни ёлғонга чиқарувчилар борлигини билиб турамиз.



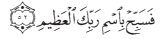
### 50. Ва албатта, у (Қуръон) кофирлар учун хасратдир.

Яъни, кофирлар қиёматда аҳли Қуръонга берилган савобларни кўрганларида ҳасрат-надомат қиладилар. Бу дунёда эса, Қуръон таълимоти тарқалиб, нури порлаёттанини кўрганда ҳасрат қиладилар.



#### 51. Ва албатта, у (Қуръон) шубҳасиз ҳақиқатдир.

Аллоҳ таолонинг каломи шубҳасиз ҳақиқат бўлмаса, кимнинг ҳам каломи шубҳасиз ҳақиқат бўларди.



### 52. Бас, улуғ Роббингнинг исмини поклаб ёд эт.



#### МАЪОРИЖ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 44 оятдан иборат.

Бу сураи кариманинг номи ўзининг учинчи оятидаги «Маъориж» сўзидан олинган. «Маъориж» меърож сўзидан олинган бўлиб, «меърожлар» — «юқорига чиқадиган йўл» маъносини англатади. Бу сурада Аллох таоло «меърожлар эгаси» деб васф қилингандир. Яъни, Аллох таоло фаришталар осмонга чиқиб тушадиган меърожлар эгасидир, дегани.

Бу сураи карима ҳам Ислом ақийдаси аслини муолажа қилади. Қиёмат ва унинг даҳшатлари, охиратдаги саодат ҳамда бахтсизлик, роҳат ва азоб, мўмин ва гуноҳкор бандаларнинг у ердаги ҳоли хусусида Аллоҳ таоло Ўз бандаларини огоҳлантиради.

Суранинг асосий мавзуси Макка кофирларининг қиёматда қайта тирилишни инкор этишлари, жаноби Пайғамбаримиз Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларини масҳара қилишлари ҳақидадир.

Шунга кўра, бу сура Макка ахлининг тугёни, уларнинг Пайгамбар алайхиссаломга итоат этишдан бош тортишлари, охират азобини масхара қилишлари воқеаларининг баёни билан бошланади.

Сўнгра, қиёмат кунида гуноҳкор бандалар қандай ҳолатларда бўлишининг баёнига ўтилади. Инсон, табиатан, яхшилик етганда ношукр ва ёмонлик етганда чидамсиз эканлиги зикр қилинади.

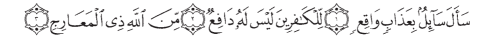
Шунингдек, бу сурада Ҳақ субҳанаҳу ва таоло мўминларнинг улуғ сифатлари, фазилатлари, ахлоқини ва Аллоҳ таоло улар учун тайёрлаб қўйган улуғ ажрлар ва наъийм жаннатлар васфини ҳам баён қилган.

Аллоҳ таоло Ўзининг Пайғамбари Расулуллоҳни масхара қилган кофирларни ҳам Ўз оятларида сиз билан бизга ибрат тарзида кўрсатиб ўтган.

Сура охирида Роббул оламийнга қасам билан шак-шубҳасиз қайта тирилиш ва жазо бор эканлиги, Аллоҳ таоло Макка кофирларидан кўра яхшироқларни яратишга ҳам қодир эканлиги таъкидланади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



- 1. Сўровчи вокеъ бўлувчи азоб хакида сўради.
- 2. Кофирларга. Уни дафъ қилувчи йўқдир.
- 3. У Аллохдан маъорижлар эгасидандир.

Аллоҳ таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Пайғамбар қилиб юборгандан сўнг, у зот мушрикларни Аллоҳ таолонинг азобидан қўрҳишга чаҳирадилар. Шунда мушриклар бир-бирларига: «Муҳаммаддан сўранглар-чи, бу азоб кимники ва кимга ва ҳачон тушар экан», дейишган. Назр ибн ал-Ҳорис исмли мушрик келиб Пайғамбар алайҳиссаломдан шу саволни сўраганида, Аллоҳ таоло ушбу оятни нозил килали.

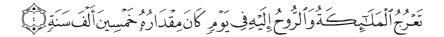
Шунга биноан, юқоридаги уч оятнинг маъноси қуйидагича бўлади: Назр ибн ал-Ҳорис исмли сўровчи Пайғамбардан воқеъ бўлувчи азоб ҳақида сўради.

У сўраган азоб кофирларга воқеъ бўлади. У азобни ҳеч бир дафъ қилувчи йўқдир.

У азоб Аллохдан-маъорижлар эгасидандир.

«Меърож» «юқорига чиқиш жойи» маъносини англатади. Шундан келиб чиқиб ва кейинги оятнинг маъносидан олиб, «Маъориж»ни Ислом уламолари «осмонлар» деб ҳам тафсир қилганлар.

Лекин энг яхши тафсирни келаси оятнинг ўзи қилади.



### 4. Фаришталар ва Рух Унинг хузурига миқдори эллик минг йил булган кунда кутарилур.

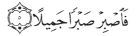
Фаришталарнинг Аллох таолонинг хузурига кўтаришлари буйрукларни қабул қилиб олиш учундир.

**«...миқдори эллик минг йил бўлган кун»**дан мурод эса, қиёмат кунидур. Аллох таоло бу кунни гуноҳкорлар учун ниҳоятда узун қилиб қўяди. Чунки, уларнинг Аллох таолонинг ҳисоб-китобидан ўтишлари қийин кечган ҳолда, қиёмат даҳшатлари, кутилаёттан азоб қўрқинчи оз муддатни ҳам кўп қилиб кўрсатади.

Мўминлар учун эса, бу кун бир неча дақиқадан иборатдур.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилишларича, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадиси шарифларида: «Нафсим қўлида бўлган Зот билан қасамки, албатта у кунни (қиёматни) мўминларга енгиллаштирилади, ҳатто, бу дунёда ўқийдиган фарз намозидан ҳам енгил кечади», деганлар.

Макка мушрикларининг инкори, Аллоҳнинг азоби ҳақидаги мас-харалари Пайғамбар алайҳиссаломга оғир ботар, у зотни изтиробга соларди. Шунинг учун ҳам, кейинги оятда Аллоҳ таоло Ўз ҳабибига тасалли бериб сабрга чақиради:

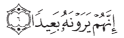


### 5. Бас, чиройли сабр қил.

Яъни, кофирларнинг истеҳзо қилишларига, озор беришига сабр қил, сабр қилганда ҳам, чиройли сабр қил. Уларга азоб келишига шошилма.

Аллоҳ таолонинг даъвати йўлида бел боғлаган даъватчининг энг муҳим ва кучли қуроли сабр бўлиши керак. Чунки, ҳар бир даъватчи Ислом даъвати йўлида турли-туман озорларга, машаққатларга учраши турган гап. Ана шунда сабр бўлмаса, иш битмайди. Сабр бўлганда ҳам, Аллоҳ таоло ушбу оятда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга амр этаёттан чиройли сабр бўлиши керак.

Чиройли сабрни имом Қуртубий: «Чиройли сабр – ичида жиззакилик ва Аллохдан бошқаға шикоят қилишлиги йўқ сабрдир», деб таъриф қилганлар.



#### 6. Албатта, улар у(қиёмат)ни узоқ деб биладир.

Яъни, кофирлар қиёмат куни қоим бўлиши эҳтимолдан, воқеъликдан узоқ нарса деб биладилар. Шу боис, у кунда бўлади, деб ваъда қилинаёттан азобни ҳам бўлиши мумкин эмас, деб биладилар. Шунинг учун ҳам, улар ўзларидан кетиб, сени истеҳзо қилмоқдалар. Улар нима деб билсалар, билаверсинлар, бунинг аҳамияти йўқ.

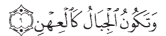


7. Ва Биз уни жуда якин деб билурмиз.

Чунки, ҳар бир келувчи яқиндир. Бунга шубҳа йўқ. Кофирлар инкор қилаётган ана ўша кун келганда, дунёда ажойиб ишлар бўлиб кетади. У кунда ҳеч бир кўз кўриб, ҳеч бир қулоқ эшитмаган даҳшатлар собит бўлади. Шу жумладан:

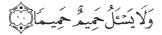
8. У кунда осмон худди қора мой қолдиқларига ўхшаб қоладир.

Яъни, қиёматниг дахшатидан осмоннинг ранги ўзгариб, кўкимтир бўлиб кетади.



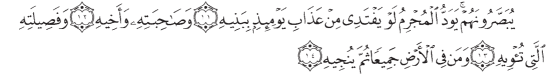
9. Ва тоғлар худди титилган жунга ўхшаб қоладир.

Осмон ёки тоғ каби улқан ва собит нарсаларнинг ҳам қиёмат куни даҳшатидан мазкур ҳолатта тушиб қолишининг ўзиёқ бу куннинг қандоқ эканлигидан далолатдир.



10. Ва яқин дўст ўз дўстидан сўрамайдир.

Чунки, бу кунда ҳамма ўзи билан ўзи овора бўлиб қолади. Шунинг учун, дўст ўз дўстидан ҳол сўрай олмайди. Улар бу ишни бирбирларини кўрмаганлари учун қилмайдилар. Балки, кўриб-билиб туриб дўст ўз дўстидан ҳол сўрай олмайди. Ҳа:



- 11. Уларни кўриб турадирлар. Гуноҳкор ўша кун азобидан қутулиш учун ўз болаларини ҳам.
  - 12. Ва хотинини ва ака-укасини хам.
  - 13. Ва уни ўзига олган қабиласини хам.
- 14. Ва ер юзидаги жамийки кимсаларни ҳам фидо қилишни хоҳлайдир. Сўнгра ўзи нажот топса.

Мазкур оятлардан кўриниб турибдики, қиёматнинг дахшатидан киши қўрқинчда ўзини йўқотиб қўяди.

Бу дунёда инсонлар бошига оғир иш тушганда, дўст-биродари ҳол сўраб, бир-бирига ёрдамга келади. Лекин у дунёда дўст ҳам, кўриб-билиб туриб, ҳол сўрамас экан.

Ана шундай оғир қолатдан қутулиш учун инсонлар қиёматда турли чора ахтаришади.

Гарчанд бу дунёда пул сарфлаб, таниш-билишни ўртага қўйиб, энг оғир мушкулларини ҳал қилиб, мағрур юрса-да, қиёматнинг оғирлигидан ўз фарзанди, хотини, ака-укасини, ҳабиласини ва ҳариндош-уруғини фидо ҳилиб бўлса ҳам, ўзи ҳутулиб ҳолишга ҳаракат ҳиларкан. Лекин бунга эриша олмайди, дўзахдан жой ола-ди. Чунки, у кунда бандасининг эмас, Аллоҳ таолонинг хоҳиши амалга ошади. Аллоҳ таолонинг ҳукмида бўлган дўзах ҳандоҳлигини эса, ҳуйидаги оятлар тасвирлайди:



# 15. Йўқ! Албатта, у(жаҳаннам) кучли алангадур. «Йўқ!»

Кофир қиёмат куни мазкур шахсларни фидо қилиб азобдан қутулиб кета олмайди.

«Албатта, у (жаханнам) кучли алангадур.»

Ундан ҳеч бир кофир ёки осий қутула олмас. Шу билан бирга, у яна:



#### 16. Бошнинг терисини сидириб олувчидур.

Яъни, ундан етадиган азоб чексиз аламлидир. Бош териси инсон жисмидаги энг нозик жой бўлгани учун алохида зикр қилинмокда. Демак, жаҳаннам ўти кофир ва осийларни куйдириб, бош териларини шилиб олар экан. Ундан кейин нима бўлади? Иш битадими? Йўқ, шу ҳол абадий давом этаверади. Яъни, бош териси шилиб олинган дўзахийга Аллоҳ таоло яна янги тери ато этади. Жаҳаннам ўти эса, яна уни шилиб олади ва шу тариқа бу ҳол тўхтовсиз давом этаверади.

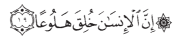


17. У чақирадир. Орқага кетган ва юз ўгирганни.

#### 18. Ва (молни) йигиб, беркитганни.

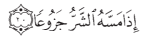
Жаҳаннам бу дунёда иймондан юз ўгирганларни, молу дунёни кўплаб идишга солиб беркитиб, керакли жойга ишлатмай, закот бермай, бева-бечоралардан хабар олмай юрганларни ўзига чақиради.

Бу оятлар мазкур сифатта эга бўлганлар учун қўрқинчли хабардир, албатта. Кейинги оятда яхшилик ва ёмонлик пайтидаги холатига қараб инсон табиатининг васфи бошланади.



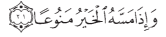
#### 19. Албатта, инсон «халуъ» қилиб яратилгандир.

«Ҳалуъ» сўзи ҳирс, зажр, чидамсизлик ва сабрсизлик маъноларини мужассамлаштиради. Ушбу маъноларни келаси оятлар ёритади.



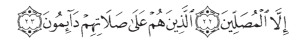
#### 20. Агар унга ёмонлик етса, чидамсиздир.

Яъни, унга фақирлик, касаллик, мусийбат, машаққат етса, сабрсизлик қилади. Ўзини ҳар ёққа уради.



#### 21. Ва агар яхшилик етса, кўп манъ қилувчидир.

Яъни, унга яхшилик – мол-дунё келса, у одамларни, бева-бечораларини унутади, бахил бўлади.



#### 22. Илло, намоз ўкувчиларгина мустаснодир.

#### 23 Улар намозларида доим бўладиганлардир.

Яъни, намоз ўқувчиларгина «ҳалуъ» бўлмайдилар. Ёмонлик етганда сабрсизлик қилмайдилар. Яхшилик етганда эса, бахиллик қилмайдилар. Намозхонлар ёмонлик етганида сабрли бўладилар, чунки намоз уларни шунга ўргатади. Улар яхшилик, бойлик етганида сахий бўладилар, ҳақдорларга (фақирларга) ундан берадилар.

Мақталаёттан кишилар беш вақт намозларни доим ўз вақтида ўқиб юрадиган кишилардур. Намозни бардавом ўқиш қалбни юмшоқ қилади, бемеҳрликни кетказади, намозхонни бева-бечораларга эҳсон қилишга ундайди. Шунинг учун ҳам, келаси оятда Аллоҳ таоло улар ҳақида шундоқ дейди:



#### 24. Уларнинг молу мулкларида маълум ҳаққ бордур.

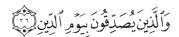
#### 25. Сўровчи ва бечоралар учундир.

Мўминлар бу ҳақни Аллоҳ тайин қилганини яхши биладилар ва ҳаққдорларнинг насибасини камайтирмай берадилар.

Қуръони Карим ўша ҳаққни, яъни закотни «соил» — бечоралигидан одамлардан сўрайдиганларга ва «фақир» — ҳожатманд бўлса ҳам уялиб сўролмай юрган камбағалларга беришга ундайди.

Шу услуб билан Аллоҳ таоло инсонлар ўртасида ижтимоий адолат ўрнатишга чақиради.

Закот ихтиёрий садақа эмас, балки бойлар учун мажбурий молиявий ибодатдир. Ким агар имкони бўла туриб закотни бермаса, камбағалларнинг ҳақини еган бўлади. Тўплаган барча молмулки ҳаромга айланади. Ўзи эса, улкан гуноҳкор бўлади. Қиёмат кунида ўша мол-мулклари катта бир илон бўлиб бўйнига ўралади ва доимо юзидан чақиб туради. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаётлик даврларида ўзлари бойлардан закотни йиғиб, камбағалларга тарқатишни йўлга қўйганлар. Саҳобалар ҳам шундай ҳилганлар. Аллоҳ таоло мўминларнинг васфию мадҳини шундай давом эттиради:



#### 26. Ва улар қиёмат кунини тасдиқлайдиганлардир.

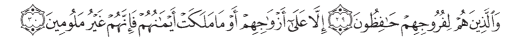
Яъни, улар қиёмат кунига ишонадилар ва у кунда қайта тирилиб ҳисоб-китоб бўлишига иймонлари бор. Қиёмат кунига ишониш бу ёлғончи дунёдаги ҳаёт тарозусини тўгрилаб турувчи асосдур. Унга ишонмаганлар, бу дунёда маза қилганим қолади, эртага ўлсам, тупроққа айланаман, деган хаёл билан ҳар қандай гуноҳдан қайтмайди. Қиёматта ишонувчилар эса, ҳисоб-китоб бўлишини ўйлаб, ҳар бир ишда фақат яхшилик учун уринадилар.



#### 27. Ва улар ўз Роббилари азобидан қўрқадиганлардир.

#### 28. Албатта, Роббиларининг азобидан омонлик йўқдир.

«Мен Аллохнинг азобидан омондаман», деб ҳеч ким айта олмайди. Ҳатто Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам айтмаганлар. Фақат Аллоҳнинг фазли ва раҳмати билангина банда бу азобдан омон қолиши мумкин.



- 29. Ва улар ўз фаржларини сақлайдиганлардир.
- **30. Илло, ўз хотинлари ёки мулки бўлганлардан** (сақламасалар), **албатта улар маломат қилинмасдир.**

Яъни, мўминлар жуфти ҳалолларидан бошқалар билан ҳеч жинсий яқинлик қилмайдилар. Оятда яна чўрилари билан ҳам жинсий алоқа қилиш мумкинлиги зикр қилинган.

Буни шундай талқин қилинади.

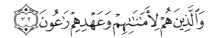
Ислом қулчиликни тугатишга ҳаракат қилди, урушлардаги асирлар бундан мустаснодир. Чунки, Ислом аввалида душман тараф мусулмонларни асир олиб, қул этар экан, мусулмонлар ҳам шундоқ этишга мажбур бўларди, шу жумладан, аёллар ҳам асир олинарди. Ислом асирга тушган аёлларнинг ҳар кимнинг қўлида юришини манъ қилди. Аллоҳ таоло асирнинг фақат бир кишига хос бўлишини таъкидлади. Шу билан уларнинг озоҳ бўлишлари учун барча шароитлар яратилди. Бу ҳақда аввал батафсил сўз юритилган.



#### 31. Кимки ўшандан ўзгани истаса, бас, улар чегарадан чиққанлардир.

Яъни, кимки шаҳватини қондириш учун мазкур ҳалол йўлдан бошқани истаса, Аллоҳ таоло қўйган чегарадан ташқарига чиққан бўлади. Ана ўшалар катта гуноҳ содир этган жиноятчилар сифатида маломат қилинадилар ва жазога тортиладилар.

Келгуси оятларда мўмин-мусулмонларнинг васфлари давом этади.



32. Улар омонатларига ва ахдларига риоя қиладиганлардир.

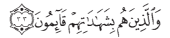
Мўминларнинг фазилатлари васфи давом этмокда. Уларнинг яхши сифатларидан яна бири, омонатта хиёнат қилмаслик ва ахдга вафо қилишликдир. Омонат ҳам, аҳд ҳам икки хил бўлади. Аллоҳ таоло билан банданинг ўртасида ва банда билан банданинг ўртасида.

Аллох таоло билан банда ўртасидаги омонатга шариатга амал қилиш ва дин хукмларини махкам тутишлик киради.

Банда билан банда ўртасидаги омонатта эса, бир-бирига ишониб топширилган нарсалар, айтилган сирли гаплар ва бошқа нарсалар киради.

Аллоҳ таоло билан банда ўртасидаги аҳдга банда ўз ихтиёри ила Аллоҳ таоло йўлида деб аҳд қилган ишлар, атаган назрлар ва бошқа нарсалар ҳам киради.

Банда билан банда ўртасидаги ахдга уларнинг ўзаро тузган шартнома ва келишувлари ҳам киради. Мўминлар иймонга келган дастлабки кунданоқ доимо омонат ва ахдларнинг риоясини қилдилар, уларнинг бу васфи Қуръони Каримнинг бошқа оятларида ва Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳадисларида баён қилинган.



#### 33. Ва улар гувохликларини тўгри берадиганлардир.

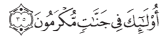
Яъни, гувохликни қаерда, қачон бўлмасин, фақат ҳақ йўлида берадилар, беркитмайдилар ва ўзгартирмайдилар. Фақат ва фақат тўғри гувоҳлик берадилар. Агар ўзларининг қариндош-уруғларининг, ёру дўстларининг зарарига бўлса ҳам.



#### 34. Улар намозларини мухофаза қиладиганлардир.

Мўминларнинг юксак фазилатлари ўтган ояти карималарда бир мартагина зикр қилинган бўлишига қарамасдан, намозни муҳофаза қилиш, яъни қолдирмасдан ўз вақтида ўқиш икки марта зикр қилиниши бу ибодат нақадар муҳим эканининг исботидир.

Юқорида саналған сифатларға эға мўминларнинг охиратда эришадиған мартабалари эса, қуйидағи оятда зикр қилинади:



35. Ўшалар жаннатларда хурматланадиганлардир.

Барча мартаба, рохат-фароғат улар учундир.

Эндиги оятда мушрикларнинг Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга нисбатан ўзларини тутишларининг васфи келади:



#### 36. Куфр келтирганларга не бўлдики, сен томон бўйин чўзиб шошилмоқдалар?

#### 37. Ўнг тарафдан ва чап тарафдан тўп-тўп бўлмоқдалар?

Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам Қуръон тиловат қилганларида мушриклар шошилиб келиб, тўп-тўп бўлиб ўтиришар ва кўз узмай тикилиб туришар эдилар. Бу оятда Аллох таоло шунга ишора қилмоқда. Улар бу ишни Қуръони Каримни эшитиб хидоят йўлига юриш учун эмас, балки Расулуллохни масхара қилиш учун, Ул зотнинг сўзларини ёлғонга чиқариш учун қилишарди.

Айни пайтда, мусулмонлар устидан ҳам кулиб: «Агар манави ялангоёқлар у дунёда жаннатта кирадиган бўлса, биз албатта улардан олдин кирамиз», дейишар эди.

Бу билан улар ўзларининг Қурайш қабиласи рахнамолари эканликларини, бу дунёда бой-бадавлат яшаётганликлари туфайли у дунёда хам юқори даражага эришишлари кераклигини даъво қилишарди. Аллох таоло уларнинг бу даъволарини рад этиб шундай дейди:



#### 38. Улардан ҳар бир киши наъийм жаннатга киритилишни тамаъ қилурми?

#### 39. Йўк! Албатта, Биз уларни ўзлари билган нарсадан яраттанмиз.

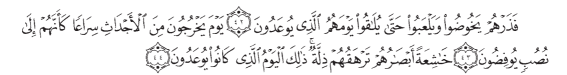
Бу икки оятда Аллох субханаху ва таоло мушрикларнинг даъволари ноўрин эканини, улар, хар қанча даъво қилганлари билан, жаннатта кирмасликларини уқтиради. Сўнг, уларга ўз аслларини эслатиб, ҳар бир инсон бир жирканч сувдан, нутфадан яралганлигига ишора қилади.

40. Машриқлар ва мағриблар Роббиси билан қасам ичаманки, албатта, Биз кодирмиз.

# 41. Ўринларига улардан яхшироқларини алмаштиришга ва Биз бу ишни қилишдан ожизмасмиз.

Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло Қуръони Каримда бир неча маротаба ер юзидаги инсонларни нутфадан, яъни шаҳват сувидан яратганлигига ишора қилади.

Такаббурлик сари юз тутган мушрикларга қарата хитоб қилинган бу оятларда Аллоҳ таоло Ўз нафси билан қасам ичиб таъкидлайлики, хоҳласа, бу осийларни йўқотиб, уларнинг ўрнига яхшироқ одамларни келтира олади, қудрати етарли. Лекин Аллоҳнинг даргоҳи кенг, У чексиз меҳр-мурувватли Зот, шунинг учун уларни бу дунёда азобламай тек қўйиши мумкин. Аммо, у дунёнинг азоби ҳақлиги келаси оятларда баён қилинади.



- **42.** Уларни тек қуй. То ваъда қилинган кунга йулиққунларича (хоҳлаганларига) шунғийверсинлар ва уйнайверсинлар.
- 43. У кунда худди санамлар(ибодати)га шошганларидек, қабрларидан шошиб чиқурлар.
- 44. Кўзлари қўрқинчга тўлган, ўзларини хорлик қоплаган холда турурлар. Бу ўша, уларга ваъда қилинган кундур.

Қиёматни инкор этувчиларга бундан ортиқ тахдид бўлмаса керак!



#### НУХ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 28 оятдан иборат.

Ушбу сурада Нуҳ алайҳиссаломнинг исмлари ва қиссалари келгани учун, уни «Нуҳ» сураси деб аталган.

Маккада нозил бўлган бошқа суралар каби «Нуҳ» сураси ҳам ақийда аслини муолажа қилиб, иймон асосларини ёритади. Машҳ-ур Пайғамбарлардан Нуҳ алайҳиссаломнинг ўз қавмларига қарата қилган даъватларининг бошланишидан то тўфон ҳодисасигача бўлган қиссаларини ёритади. Сураи карима Аллоҳ таолонинг амрига юрмаганларнинг, Пайғамбарларга эргашганлар ва қарши чиққанларнинг оқибати нима бўлишини баён қилади.

Сура Нуҳ алайҳиссаломнинг Пайғамбар этиб юборилиши, кишиларни динга даъват қилишлари ва қавмларига Аллоҳ таолонинг азоби ҳақида қўрқинчли хабар беришга таклиф этилишлари билан бошланади.

Сурада Нуҳ алайҳиссаломнинг уринишлари, сабрлари ва дин йўлидаги фидокорликлари зикр қилинади. У киши ўз қавмларини кечаю кундуз, махфий ва ошкора даъват қилдилар. Қавмлар эса, борган сари бу даъватта қарши чиқиш, исён кўтаришга тайёргарлик кўриб бораверди.

Сурада ўша ношукр қавмга Аллох таолонинг берган неъатларини ва фазлини эслатиш ҳам бор бўлиб, бу орқали бандалар Аллох таолонинг қудрати ва раҳматини сезсинлар ва тоатни яхшиласинлар, деган мақсад кўзда тутилади.

Шунча ваъз-насиҳат, эслатишларга қарамай, қавм куфрда, залолатда ва саркашлиқда умр кечираверди. Нуҳ алайҳиссалом даъватини қабул қилмади. Оҳибатда Аллоҳ таоло уларни тўфон балоси билан ҳалок ҳилди.

Суранинг тафсирини бошлашдан аввал қисқача Нуҳ алайҳисса-ломнинг қиссалари билан танишиб чиқсак.

#### НУХ АЛАЙХИССАЛОМ КИССАСИ

Аллох таоло Отамиз Одам алайхиссаломни жаннатдан ерга туширгач, унинг зурриётига барака берди. Улар тезда кўпайиб кетдилар, касбу кор ўргандилар. Улар Отамиз Одам алайхиссаломга келган динга эътикод килиб, ягона Аллохга ибодат килишар эди. Одам авлодини хайрли ишлардан қайтаришга онт ичган шайтон бу холга тоқат қила олмади. Кишиларни ширкка чақиришга, буту санамларга ибодат қилдиришга урина бошлади. Отамиз Одам алайхиссаломнинг дастлабки авлодлари ичида Аллохдан қўрқадиган, такводор, солих кишилар бор эди. Уларни атрофидагилар яхши кўришар, хурмат қилишарди. Вақт-соати етиб, улар оламдан ўтганларидан сўнг, шайтон қолған кишилар орасида васваса қилиб: «Ағар сизлар вафот этган солих кишиларингизни хақиқатан яхши кўрсаларингиз ва эслаб туришни хоҳласаларингиз, суратларини чизиб қўйинг, эртаю кеч назар солиб турасизлар», деди. Одамларга бу гап ёкиб тушди. Аввал бошда суратга қараб уларни эслаб туришди, сўнгра суратлар ўрнига хайкаллар қилиб, ибодатхона ва уйларга қўйишди. Улар бу хайкаллар хеч кимга фойда хам, зарар хам келтира олмаслигини яхши билишар эди. Лекин солих кишиларнинг баракаси деб хайкалларни хурмат қилишарди. Вақт ўтиши билан хайкалларнинг сони хам, иззат-икроми хам ортиб бораверди. Қайси солих киши вафот этса, унга хайкал қўядиган бўлишди.

Кейинги авлодлар оталари ўз ҳайкалларини улуғлаёттанини, уларнинг ҳузурида дуо қилишаёттанларини кўриб вояга етди. Охироқибатда кишилар ҳайкалларга сажда қиладиган, улардан ёрдам сўрайдиган ва қурбонлик атайдиган бўлиб қолишди. Шундоқ қилиб, ҳайкаллар буту санамларга айланди. Одамлар уларни худо даражасига кўтариб, уларга эътиқод билан ибодат қила бошладилар.

Яраттан Холиқни қўйиб тошдан, лойдан, ёгочдан бўлган ҳайкалларга сиғиниш катта хато ва зулм эди. Аллоҳнинг ғазабини келтирадиган улкан гуноҳ эди. Ана шунда Аллоҳ адашган бандаларига
раҳим қилиб, уларга тўгри йўлни кўрсатиш учун Пайғамбар юборишни ирода қилди. Аллоҳ таоло бу Пайғамбар одамларнинг ўзларидан бўлишини хоҳлади. Чунки, Пайғамбар Аллоҳ таолонинг фармонларини кишиларга етказиш билан бирга, ўз ҳаётига татбиқ қилиб
ўрнак бўлиши ҳам зарур эди. Агар Пайғамбар фаришта бўлса, одамлар, бу — фаришта, биздан устунлиги бор, шунинг учун фармонларни бажариши ҳам осон, биз эса, бажара олмаймиз, дея баҳона қилишлари мумкин эди. Шунинг учун, Аллоҳ таоло одамларга ўзларидан

чиққан, ўзларига ўхшаш бир одам Пайғамбар бўлса, бундай баҳонани пеш қила олмайдилар, деган мақсадда шундай ирода қилди.

Ўша замону маконда яшаган кишилар ичида бой, зодагонлари кўп бўлишига қарамасдан, Аллох таоло Нух алайхиссаломни Пайгамбар қилиб танлади. Нух карамли, солих, ақлли, ҳалим, тўгри сўз, омонатли, мехрибон одам эди.

Аллоҳ таоло у кишига ваҳий юбориб, ўз қавмини динга чақиришга буюрди. Нуҳ алайҳиссалом, мен сизга Пайғамбар бўлдим, деб ўз қавмларига мурожаат қилганларида, баъзилар: «Бу қачондан бери Пайғамбар бўлиб қолибди? Кечагина биз билан юрган эдику», дейишди.

Мутакаббир бойлар эса: «Аллоҳ қашшоқдан бошқани топа олмабди-да, нима, бошқалар ўлиб битган эканми?» дейишди.

Бошқа бировлар эса: «Нух шу йўл билан обрў топмоқчи, бошлик бўлмокчи», дедилар.

Шундай қилиб, Нуҳ алайҳиссалом ўз қавмларини иймонга чорладилар, санамларни тарк этиб, Аллоҳга ибодат қилишга даъват эта бошладилар. Лекин фақат саноқли кишилар иймонга келдилар, холос. Бу муминлар ҳалол касблари билан ҳаёт кечирувчи кишилар эдилар. Бойлар эса: «Ялангоёқ, мискинларга ошно булмаймиз», дейишди.

Нуҳ алайҳиссалом турли йўллар билан ўз қавмларини динга чақирдилар. Бу ҳолат шу тариқа тўққиз юз эллик йил давом этди. Охири Аллоҳдан, сенинг қавмингдан ҳозирги мўминлардан бошқаси иймонга келмайди, деган хабар келди. Шундоқ бўлса ҳам, Нуҳ алайҳиссалом яна бир марта даъват қилдилар. Саркаш қавм эса: «Биз билан кўп тортишдинг, гапинг рост бўлса, ваъда қилаёттан азобни келтир», деди. Нуҳ алайҳиссаломнинг умидлари узилди, ғазаблари келди ва: «Ё Раббим Ер юзида кофирлардан бирортасини қўймагин», деб дуо қилдилар.

Аллоҳ таоло бу дуони қабул қилди. Нуҳ алайҳиссалом ва у кишига эргашган муминларга нажот бериб, қолганларини ғарқ қилишни ирода қилди ва Нуҳ алайҳиссаломга катта кема қуришни буюрди. Ул зот иш бошладилар. Буни курган қавмлари: «Ҳой Нуҳ, қачондан бери дурадгор булиб қолдинг, сенга анови ялангоёқлар билан юрмагин демаганмидик. Бу кеманг қаерга боради. Саҳрогами ёки тоҳқами?» — деб масҳара қилдилар.

Нуҳ алайҳиссалом сабр-бардош билан ишларини давом эттиравердилар. Гоҳида уларга қараб, сизлар бизни масҳара қилаётган бӱлсаларингиз, биз ҳам бир пайт келиб, ҳудди сизга ӱҳшаб, сизларни масҳара қиламиз, деб қӱярдилар.

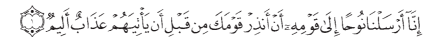
Аллоҳ таолонинг ваъдаси амалга ошди. Тинимсиз ёмгир қуя бошлади. Сув йигиндилари кўпайиб борди. Аллоҳ таоло Нуҳ алайҳиссаломга, ўзинг билан мўминларни, аҳлингни ва барча ҳайвонлардан бир жуфтдан олиб кемага чиҳ, деб буюрди. Чунки, тўфон оммавий бўлиб ундан на инсон ва на ҳайвон қутула олар эди. Нуҳ алайҳиссалом Аллоҳ таолонинг айтганини ҳилдилар. Шу билан бирга, кофирлар сафидаги ўгилларини аҳлимдан деб ўйлаб, кемага олмоҳчи бўлдилар. Лекин Аллоҳ таоло, бу сенинг аҳлингдан эмас, деб олишга рухсат бермади. У фарзанд ҳам кофирлар билан бирга ҳалок бўлди. Иймони бўлмагач, Пайғамбарнинг ўгли бўлиши ҳам фойда бермади.

Дунёни тўфон босиб, ҳамма кофирлар ҳалок бўлганидан сўнг, Нуҳ алайҳиссаломнинг кемаси тоғда тўхтади. Ҳозирда ўша кема қолдиқлари фазо кемалари ёрдамида топилган. Нуҳ алайҳиссалом ва мўминлар соғ-саломат ҳолда ерга тушиб, ҳаётларини давом эттирдилар. Аллоҳ таоло уларнинг зурриётларига барака берди. Улар кўпайиб, униб-ўсдилар, ичларидан Пайғамбарлар чиҳди.

Азиз китобхон! Сизга тушунарли бўлиши учун Нух алайхиссалом қиссасидан бахоли қудрат ҳикоя қилдик. Энди Аллоҳ таолонинг иродаси билан сура тафсирига ўтсак.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



# 1. Биз Нухни ўз қавмига, қавмингни уларга аламли азоб келишидан аввал огохлантиргин, деб Пайғамбар қилиб юбордик.

Нуҳ алайҳиссалом Куфа шаҳри ўрнидаги ерларда яшаган эканлар, ана ўша ер аҳолисига Пайғамбар қилиб юборилганлар. Ушбу эътибордан уламолар, Нуҳ алайҳиссалом Арабистон ярим оролига Пайғамбар этиб юборилган, дейдилар.

Нуҳ алайҳиссаломни «анбиёларнинг шайхи» деб ҳам аталади. Чунки, Ул зот алайҳиссалом улул азм беш Пайғамбарнинг биридирлар. Улар—Нуҳ, Иброҳим, Мусо, Ийсо ва Муҳаммад алайҳиссаломлардир.

Аллох таоло ана ўшандоқ Пайғамбарни

**«...қавмингни уларга аламли азоб келишидан аввал огоҳлантиргин»,** деб юборди.

Яъни, агар иймон келтириб, Менга итоат қилмасалар, бу дунёда тўфоннинг, у дунёда дўзахнинг аламли азобига қолишларидан огоҳлантиргин.

Нух алайхиссалом бу амри илохийни бажаришга киришдилар.

- 2. У: «Эй қавмим, албатта, мен сиз учун очиқ-ойдин огоҳлантирувчиман.
- 3. Аллоҳга ибодат қилинглар, Унга тақво қилинглар ва менга итоат қилинглар.
- 4. У сизларнинг гуноҳларингиздан мағфират қиладир ва сизни белгиланган ажалгача қуйиб қуядир. Агар билсангиз, албатта, Аллоҳнинг ажали орқага сурилмайдир», деди.

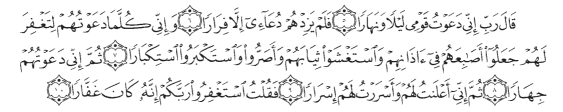
Бу оятда зикр қилинган, гуноҳларнинг кечирилиши ва белгиланган муддатгача яшаб қолиш аввалги оятда шарт қилинган Аллоҳ таолога ибодат қилиш, унга тақво қилиш ва Пайғамбарга итоат қилиш ишлари бўлсагина вужудга келади.

«Ажал» сўзининг тафсирида уламолар бир неча хил фикрлар айтганлар, Аслида, «ажал» сўзи белгиланган муддат маъносини англатади, лекин халқ ичида ўлим муддати маъносида тушуниладиган бўлиб қолган. Агар шу маънони оладиган бўлсак, оятдаги **«сизни белгиланган ажалгача қўйиб қўяди»** жумласи, «Аллоҳга ибодат қилсангиз, унга тақво қилсангиз ва Пайғамбарга итоат қилсангиз... белгиланган ажалгача яшайсиз, бўлмаса тезроқ бало-қазога дучор бўласиз» деган маънони англатади.

Иккинчи фикр эса, бу оятда «ажал»дан мурод азоб-уқубат муддати, яъни Аллоҳга ибодат қилиб, Унга тақво қилиб ва Пайғамбарга итоат қилиб юрсангиз, белгиланган азоб-уқубат орқага сурилади, деган маъно чиқади.

Қайси маънога эътибор қилмайлик, мақсад бир: Аллоҳ таолога ибодат қилиш, Унга тақво қилиш ва Пайғамбарга итоат этиш. Буларнинг барчаси яхшиликка, азоб-уқубатдан қутулишга бош сабабдир.

Эндиги оятларда Нух алайхиссаломнинг жиходлари ва қавмларининг саркашликлари баён қилинади.



- 5. У: «Роббим, мен ўз қавмимни кечаю кундуз даъват қилдим.
- 6. Менинг чақириғим уларда қочишдан бошқа нарсани зиёда қилмади.
- 7. Ва албатта, қачонки мен уларни Сенинг мағфират қилишинг учун чақирсам, улар бармоқларини қулоқларига тиқдилар ва кийимларига бурканиб олдилар, ҳамда (кофирликда) собит булдилар ва ниҳоятда улкан такаббурлик қилдилар.
  - 8. Сўнгра, албатта, мен уларни жахрий даъват қилдим.
- 9. Сўнгра, албатта, мен уларга ошкора ва яширин (даъват) қилдим.
- 10. Бас, ўз Роббингизга истигфор айтинг, албатта, У гунохларни куплаб магфират қилувчидир», дедим.

Нуҳ алайҳиссаломнинг тазарру ила зорланиб ўз Роббисига ҳилаётган нидоларидан кўриниб турибдики, у зот алайҳиссалом ўз ҳавмларини турли усуллар билан динга чаҳирганлар. Келинг, у зотнинг ушбу машҳур нидоларини батафсил ўрганиб чиҳайлик.

«Роббим, мен ўз қавмимни кечаю кундуз даъват қилдим.»

Яъни, тиним билмай, доимий равишда, кечасию кундузи дину диёнатта чақирдим.

«Менинг чақириғим уларда қочишдан бошқа нарсани зиёда қилмади.»

Мен уларни Сенинг динингга қанча кўп даъват қилсам, улар мендан шунча кўп қочдилар. Даъватим туфайли фақат уларнинг қочиши зиёда бўлди, холос.

«Ва албатта, қачонки мен уларни Сенинг мағфират қилишинг учун чақирсам, улар бармоқларини қулоқларига тиқдилар ва кийимларига бурканиб олдилар...»

Мен уларга, келинглар, Аллоҳга истигфор айтинглар, У зот сизларни магфират қилади, десам, улар гапимни эшитмаслик учун панжаларини қулоҳларига тиҳиб, бошларини кийимларига буркаб олдилар.

«...ҳамда (кофирликда) собит бўлдилар ва ниҳоятда улкан такаббурлик қилдилар.»

Улар ўз куфрларида оёқ тираб туриб олдилар ва мисли кўрил-маган катта такаббурлик қилдилар.

#### «Сўнгра, албатта, мен уларни очиқ даъват қилдим.»

Махфий даъватим иш бермагандан кейин мен уларни очиқ даъват қилдим.

Лекин бу хам фойда бермади.

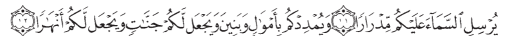
«Сўнгра, албатта, мен уларга эълон ва сиррий (даъват) қилдим.» Шоядки, икковини бирга олиб борсам, фойда берса, дедим.

Кўриниб турибдики, Нух алайхиссалом ўз қавмларини Аллох таолонинг динига даъват қилишда барча имкониятларни ишга солганлар.

Аввал махфий, кейинроқ ошкора, охирида ҳам ошкора ва ҳам махфий даъват қилганлар. Шу билан бирга, уларни қизиқтириш учун, диндорликдан бу дунёнинг ўзидаёқ келадиган фойдаларни ҳам зикр қилганлар. Буни қуйидаги оятда кўрамиз:

#### «Бас, ўз Роббингизга истигфор айтинг, албатта, У гуноҳларни кўплаб магфират қилувчидир», дедим.»

Истигфорнинг луғавий маъноси мағфиратни (гуноҳнинг кечирилишини) сўрашдир. Амалда банда тилида «астағфируллоҳ» ва шу маънодаги калималарни айтиб, дил билан тасдиқлашидир. Умумий маънода эса, истигфор диндорликни ифода этади. Агар бу оятта амал қилсангиз...



# 11. «У зот осмондан устингизга кетма-кет барака ёмгирини юборадир.

# 12. Ва сизга молу мулк ва бола-чақа ила мадад берадир ва сизларга боғу роғлар ҳамда анҳорларни берадир.

Буюк ватандошимиз имом Абул Баракот Насафий ўзларининг машҳур тафсирлари «Мадорик»да ушбу ояти карима тафсирига қуйидаги қиссани келтирадилар:

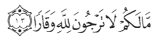
Ҳазрати имом Ҳасан Басрий ўз даврларида бир гурух кишилар билан суҳбатлашиб ўтирганларида бир одам келиб қурғоқчилиқдан шикоят қилибди, Ҳазрати имом Ҳасан Басрий, истигфор айтинглар, деб маслаҳат берибдилар. Иккинчиси келиб камбағаллиқдан, учинчиси фарзандсизлиқдан ва ҳоказо шикоятлар қилибдилар ва барчаларига «истигфор айтинглар» деган маслаҳат айтибдилар. Шунда суҳбатдошлардан Робийъ ибн Субайҳ ҳазрати Ҳасан Басрийга мурожат қилиб: «Эй Имом, сизга турли кишилар турли нарсалардан шикоят қилдилар, сиз эса ҳаммаларига бир хил жавоб бердингиз, бунинг боиси недур?»—дебди. Ҳазрати Имом бу саволнинг жавобига юқорида келтирилган оятларни ўқиб берибдилар.

Мазкур оятда истигфор ва ризқлар бир-бирига боглиқлигига ишора қилинмоқда. Қуръони Каримнинг купгина оятларида қалб поклиги, диндорлик ва хидоятда юришдан ризқнинг муллиги, фаровонлик ва серобчилик келиб чиқиши таъкидланган. Жумладан «Аъроф» сурасида: «Агар шаҳар, қишлоқ аҳолиси иймон келтирсалар ва тақводор булсалар, албатта Биз уларга осмонлару ердан баракотларни очиб қуямиз ва лекин улар (Пайғамбарни) ёлғонга чиқардилар, Биз уларни қилган ишлари туфайли (азобга) олдик...» дейилади. Шунга ухшаш оятлар «Монда», «Худ» ва бошқа сураларда ҳам бор.

Демакки, қайси халқ Аллох таолодан қўрқса, яхши амалларни қилса, адолат ва омонликни жорий қилса, Аллох таоло у халқни ер юзида пешқадам қилиб қўяди. У халқ фаровонлик, тараққиёт ва бахтли ҳаётга эришади.

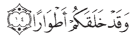
Гохида, Аллохдан қўрқмайдиган, иймонсиз халқлар ҳам фаровонликка етишиши мумкин, лекин бу синов учун бўлади. Кейинроқ ҳақиқий ҳолат зоҳир бўлиб, кўзга кўриниб турган фаравонлик ортидаги муаммолар ошкора бўла бошлайди. Бу Аллоҳ таолонинг Ўзидан қайтган бандаларига юборган азобининг бошланиши бўлади.

Яна Нуҳ алайҳиссаломнинг ўз қавмларига қилаётган хитоблари давом этади:



13. Сизларга нима бўлдики, Аллохнинг азаматини ўйлаб кўрмайсизлар?

Ёки Аллохнинг азаматидан (қудратидан) қўрқмайсизларми?



14. Холбуки, У сизларни холатма-холат яратди.

Яъни, онангиз қорнида бир ҳолатдан иккинчи ҳолатга ва ҳоказо ҳолатлар ўтказиб яратди.



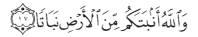
- 15. Аллоҳ етти осмонни қандоқ қилиб табақама-табақа яратиб қуйганини курмадингизми?
- 16. Ва улар ичида ойни нур ва қуёшни чироқ қилиб қуйганини курмадингизми?

Бу оятда ой «нур» деб аталмоқда. Одатда, «нур» деб бошқа бир жисмдан таъсирланиб чиқарилган ёруғликка айтилади. Ҳақиқатан, ой ўзи қоронғу жисм бўлиб, нурни қуёшдан олишини олимлар исбот қилдилар. Оятда шунга ишора қилиняпти.

Қуёш «чироқ» дейилди. Одатда, чироқ мой, газга ўхшаш нарсалардан қувват олиб ёруғлик таратади. Янги илмий кашфиётлар қуёш ёниб турувчи жисм эканлигини ҳам тасдиқ қилди. Бу илмий далиллар Қуръони Каримнинг ҳақиқий илоҳий китоб эканини яна бир бор исбот қилади.

Энг муҳими, ушбу нарсаларнинг ҳаммаси — одамларнинг ҳолатма-ҳолат яратилиши ҳам, етти осмоннинг табақама-табақа халқ ҳилиниши ҳам, ойнинг нур ва қуёшнинг чироқ ҳилиб қуйилиши ҳам ҳар бир банда учун Аллоҳ таолонинг чексиз қудратига далил булиб хизмат ҳилиши керак. Ҳар бир банда мазкур нарсалардан узига керакли хулосани чиҳариб олиб, Аллоҳ таолонинг азаматини уйлаши, Унга иймон келтириб, итоат ва ибодат ҳилиши лозим булади.

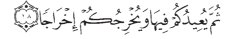
Кейинги оятларда ҳам банда Аллоҳ таолонинг азаматини ўйлаши, Аллоҳ таоло томонидан унга берилган неъматларнинг шукрини ҳилиши лозимлиги ҳаҳида сўз кетади.



#### 17. Ва Аллох сизларни ердан ўстириб чиқарадир.

Одатда, ердан ўсимликлар ўсиб чиқади. Лекин оятда бизларнинг ўстириб чиқарилишимиз ҳақида зикр қилиняпти. Буни шундоқ тушуниш мумкин: ҳозирги замон илмий кашфиётлари ҳар бир жонзот, шу жумладан, сиз билан биз инсонлар ҳам ҳаётимизда набототларга ва уларга боғлиқ нарсаларга асосан яшар эканмиз. Ўйлаб кўрайлик, ҳайвон гўштини истеъмол қиламиз, ўша ҳайвон эса, наботот еб яшайди. Ҳатто, балиққа назар солсак ҳам, силсила бўлиб охири ўсимликка бориб тақалар экан. Шундоқ қилиб, Қуръони Карим қисқа қилиб инсоннинг яшаши учун зарур бўлган асосий ғизога ишорат килган.

Албатта, буни Аллох таолодан бошқа ҳеч ким қила олмайди. Банда ўзини ердан ўстириб қўйган зотга иймон келтириши, Унинг азаматидан қўрқиши, Унга итоат ва ибодат қилиши лозим. Чунки:



18. Сўнгра сизларни унга қайтарадир ва яна чиқарадир.

Яъни, Аллоҳ таоло сизларни ўлдириб, яна қайта ернинг ичига— қабрга киритади. Сизга ҳаёт берган Зот сиздан ҳаётни олади ҳам. Сизни ердан ўстирган Зот сизни яна ерга қайта киритади. Охиратда эса, қайта тирилтириб, сизни яна ердан чиқаради. Шунинг учун ҳам, сиз доимо Унинг азаматини ўйлаб иш қилишингиз лозим.

Бу иш қиёмат куни сизни қайта тирилтириш билан бўлади. Ана ўшанда бу дунёдаги зарра оғирлигидаги яхшию ёмон ҳамма амалларимиз ҳисоб-китоб қилинади. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таолога иймон келтириш, Унга итоат ва ибодат қилиш керак.

Ўзингиз ўйлаб кўринг, Аллоҳ таоло сизни фақат яратибгина қўймаган, балки бу дунёда яшашингиз учун ҳамма шароитни муҳайё ҳилиб берган.



#### 19. Ва Аллох сизларга ерни гиламдек тўшаб қўйди.

#### 20. Унда сиз кенг йўллардан юришингиз учун», деди.

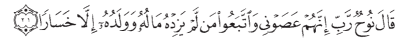
Аллоҳ таолонинг бандалар учун «ерни гиламдек тўшаб қўйиши»—худди ўтириш, ётиш, овқатланиш ва бошқа ҳаёт фаровонлиги учун зарур ишларга яхши жой ҳозирлаш учун гилам тўшалгандек, Аллоҳ ерни тўшаб қўйди, деган маънони англатади.

Яъни, Аллоҳ таоло ерни кенг, текис ва жиҳозланган гиламдек қилиб қўйди, ўз гилами устида хоҳлаганича ястаниб ётган кишидек, хоҳлаганингизни қилишга мослаб қўйди.

Имом Олусий ўз тафсирларида ушбу ояти карима ҳақидаги маълумотлар қаторида қуйидаги маъноларни ҳам ёзган эканлар: «Ушбу оятда ер шар шаклида эмас, ёйилгандир, дейишга ҳужжат йўқ. Ернинг шар шаклида эканлиги ҳудди ишончли бир иш каби. Чунки, улкан шар устидаги шаҳсга унинг атрофи теп-текис бўлиб кўринади. Ернинг гилам каби тўшаб қўйилишлиги маъноси, унинг устида ҳудди ўзингизни гилам устида ҳис қилгандек ҳис қиласиз, деганидир».

Яна бир Қуръоний мўъжиза! Албатта, Қуръони Карим оятлари тушаёттан даврда кенг йўллар деган маънони тасаввур ҳам ҳилиб бўлмас эди. Ҳозир эса, кенг йўлларсиз ҳаётни тасаввур ҳилиб бўлмайди.

Аллоҳ таоло ерни инсон учун, у ҳаёт кечириши учун маскан қилиб қўйганини эслатганидан сўнг ҳам Нуҳ қавми ўз залолатидан қайтмади. Шунда Нуҳ алайҳиссалом ўз ишларини, дарду ҳасратларини яна тўкиб солдилар.



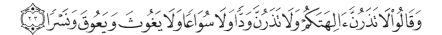
21. Нух: «Эй Роббим, албатта, улар менга исён қилдилар ва моли, бола-чақаси хусрондан бошқани зиёда қилмаганга эргашдилар.

Яъни, бойларга эргашдилар.



#### 22. Ва нихоятда улкан макр қилдилар.

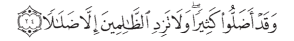
Макр — махфий равишда ёмонлик тадбирини қилиш. Нуҳ алайҳиссалом қавмидаги мутакаббир бойларнинг қилган улкан макрлари қуйида келадиган оятда баён қилинади.



# 23. Ва улар: «Олиҳаларингизни ҳеч тарк қилманглар, ва, албатта, Ваддни ҳам, Суваъни ҳам, Яғусни ҳам, Яъуқни ҳам ва Насрни ҳам тарк қилманг», дедилар.

Азиз китобхон, Нух алайхиссалом қиссалари шархида эслатиб ўтганимиз шайтон васвасаси туфайли кишилар ҳайкалларга сиғинишининг баёни ушбу оятда нозил қилинганининг гувоҳи бўлдик.

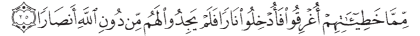
Ривоятларда келишича, Вадд, Суваъ, Яғус, Яъуқ ва Наср аҳли солиҳ, тақводор кишилар бўлганлар. Кишилар уларни ниҳоятда яҳши кўрганлар ва ҳурмат қилганлар. Вақти-соати етиб улар вафот этганларидан сўнг шайтон васвасасига учиб, кишилар уларнинг суратларини чизганлар, сўнгра ҳайкалларини ясаганлар. Уларни зиёрат қилганлар. Аста-секин, дардларини уларга айтадиган бўлишган. Оқибатда, вақт ўтиши билан, уларни Худо деб эътиқод қилганлар ва уларга ибодат қилганлар.



# 24. Дарҳақиқат, улар кўпларини адаштирди. Ва Сен золимларга залолатдан бошқани зиёда қилма», деди.

Кўриниб турибдики, Нуҳ алайҳиссаломнинг бу дуолари ниҳоятда аламли дуо. Нуҳ алайҳиссалом ўз қавмларига қилган ушбу дуоибадни, Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло у зотта: сенинг қавмингдан ҳозир иймонга келганларидан ўзгаси зинҳор иймонга келмас, деб хабар берганидан сўнг, уларнинг иймонларидан ноумид бўлиб туриб қилганлар.

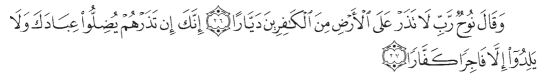
Кейинги оятда эса, очиқ-ойдин жавоб келади:



# 25. Улар хатолари туфайли ғарқ қилиндилар, бас, оловга киритилдилар. Бас, ўзларига Аллохдан ўзга ёрдамчи топа олмадилар.

Уламоларимиз ушбу оятни қабр азобига далилдир, деганлар. Чунки, Нуҳ алайҳиссаломнинг қавмлари тўфонга ғарқ қилинганларидан сўнг, оловга киритилганликлари ҳақида сўз кетмоқда. Охират олови қиёматда бўлиши ҳаммага маълум ва машҳур. Бас, шундан ушбу оятда хабари берилган, Нуҳ алайҳиссаломнинг қавми киритилган оловдан мурод қабр оловининг азобидир.

Сўнгра Нух алайхиссалом ўз дуоларида давом этдилар:

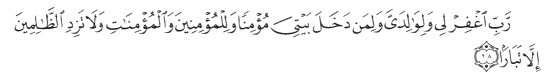


- 26. Ва Нуҳ: «Эй Роббим, ер юзида кофирлардан бирорта ҳам ҳаракатланувчини қўймагин.
- 27. Албатта, сен уларни тек қуйсанг, бандаларингни адаштирадилар ва фожиру кофирдан бошқа туғмаслар.

Нуҳ алайҳиссалом Аллоҳ таолога бирорта ҳам кофирни қуймай ҳалок ҳилишини сураб ҳилган дуоларидан сунг, бу дуонинг сабабини «уларни тек қуйсанг, бандаларингни адаштирадилар ва фожиру кофирдан бошҳа туғмайдилар», деб изоҳламоҳдалар.

Нуҳ алайҳиссалом бу нарсани ҳаердан билганлар, деган саволга уламоларимиз: узоҳ давом эттан тажрибадан, деб жавоб берганлар. Чунки, Ул зот алайҳиссалом уларнинг ичида эллиги кам минг йил яшадилар. У ҳавмнинг табиатини биладилар, тажрибадан ўтказганлар. Улардан бир одам ўз боласини Нуҳ алайҳиссаломнинг олдиларига олиб келиб, эй болам, манавидан ҳазир бўл, у каззобдир. Отам менга ушбу васиятни ҳилган эди, дерди Нуҳ алайҳиссаломни кўрсатиб туриб. Шундоҳ ҳилиб катталар, ёшлар бузилиб бораверар эди. Улардан биров иймонга келмасди.

Нуҳ алайҳиссалом ўтган оятда кофирларни дуоибад қилганларидан сўнг, энди келадиган оятда мўминларни дуои хайр қиладилар.



28. Роббим, мени мағфират қилгин, менинг ота-онамни ҳам ва уйимга мумин булиб кирганларни ва муминлару муминаларни ҳам. Ва золимларга ҳалокатдан узга нарсани зиёда қилма», деди.

Нуҳ алайҳиссаломнинг дуолари ҳабул бўлди. Аллоҳ таоло кофирларни битта ҳам ҳўймай ҳалок ҳилди. Чунки, улар инсоният баданига тушган ҳорасон касалидек эдилар. Уларни кесиб ташламаса, бўлмас эди.

Қуръони Карим Исломга мухолифлар билан бўлган тортишувларда ўттан Пайғамбарлар ва уларнинг қавмлари қиссаларини таъсир қилувчи бир ибрат сифатида ишлаттан. Шу билан бирга, бу қиссалар мушриклардан кўплаб озор еган, машаққат чеккан Пайғамбар алайҳиссалом ва у кишига эргашган мусулмонлар қалбини таскин топтириш ва қувватлантириш учун ҳам зарур бўлгандир.

Мазкур сураи карима Нуҳ алайҳиссалом ва у зотнинг қавмлари қиссасини ўз ичига олган. Бу қиссада Қуръон тушаётган ўша пайтдаги Макка мушриклари ҳолига жуда ҳам ўхшашлик бор. «Нуҳ» сураси куфрда маҳкам туриб олишнинг оҳибати ҳандоҳ аянчли бўлишини баён ҳилиб берди. Бунда Макка мушрикларига ва уларга ўхшаганларга ҳаттиҳ танбеҳ бор.



#### жин сураси

Маккада нозил бўлган. 28 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг биринчи оятидаги «жин» сўзи унга ном бўлиб қолгандир.

Бу сурада Ислом ақийдаси асосларидан бўлган якка илоҳлик, Пайғамбарлик, ўлгандан сўнг қайта тирилиш, бу дунёда қилган амалига яраша охиратда жазо ёки мукофот олиш каби масалалар акс этган. Сурада асосан жин ҳақидаги маълумотлар зикр қилинади. Шу сабабли ҳам у «Жин» сураси деб номланган. Оятларда жинларга хос ишлар—уларнинг Қуръон тиловатини эшитишлари, иймонга келишлари, уларга хос ажойиб хислатлар ҳақида хабар қилинади. Мисол учун, яширинча фаришталардан беркиниб осмон хабарларини тинглашлари, уларга қарата учқун отилиши, баъзи ғайбий сирлардан хабардор бўлишлари ва бошқа ҳолатлар.

Сураи карима бир гуруҳ жинлар Қуръон тинглаб, ундан таъсирланиб иймонга келиб, ўз қавмларини ҳам иймонга чақиришлари билан бошланади.

Сўнгра жинларнинг Аллох таолони улуғлашлари, поклашлари ва ёлғиз Ўзига ибодат қилишлари ва Аллохнинг боласи бор, деганларини эси паст санаганликлари ҳақида зикр қилинади.

Кейин жинларнинг осмон хабарларига яширинча қулоқ осишлари, осмонни қоровул фаришталар ўраб олганлиги, Муҳаммад алайҳиссалом Пайғамбар бўлганларидан сўнг улар осмонга чиққанларида, уларга қарата учқунлар отила бошлагани ва жинлар бу ажиб ўзгаришдан таажжубланиб юргани, жинларнинг иккига—мўминларга ва кофирларга бўлиниши, бу икки гуруҳ оқибатининг баёнлари келади.

Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг даъватлари, ул зоти бобаракот Қуръон тиловат қилаётганларида жинлар келиб Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг атрофларини ўраб олиб, Қуръон ўқишларини тинглаши ҳам, Пайғамбар алайҳиссаломга, Аллоҳ таолога бўйсуниш, ихлосни фақат Унинг Ўзигагина қилишга кўрсатма ҳам ушбу сурада нозил бўлган.

Ва нихоят, сурада Аллох таолонинг Ўзигина коинотдаги барча нарсаларни билиши баён қилинади.

#### ЖИН ХАКИДА КИСКАЧА ТУШУНТИРИШ

Жин ҳақида қисқача бўлса ҳам маълумот олишимиз бу сураи кариманинг маъноларини янада чуқурроқ тушунишимизга ёрдам беради, деган умидда қуйидагиларни эътиборингизга ҳавола қилишга ижозат бергайсиз.

Қуръони Карим нозил бўлаёттан пайтда араб қабилалари жинларга махфий, норавшан худолар деб эътиқод қилардилар. Улар, жинларнинг насаби Аллох таолога етиб боради, унинг жинлардан шериклари бор, деган бузуқ эътиқодга ҳам бўйсунишарди. Шунингдек, араблар «Жинлар гойибдан хабардор, фолбин ва мунажжимларга осмон сирларини айтиб туришади», деган ўйда эдилар. «Жин» сураси ушбу эътиқодларнинг бекорчи эканини таъкидлайди. Бунга қўшимча маънода Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадиси шарифларида: «Ким фолбину мунажжимга борса ва уларга ишонса, Муҳаммадга тушган нарсага кофир бўлибди», деганлар.

Арабларда «Жинларнинг ҳукми ер юзида ўтади», деган хомхаёл бўлиб, агар улардан бирорталари маълум бир ерга бориб ётиб қолмоқчи бўлсалар, «Ушбу жойнинг ҳўжайин жинидан паноҳ сўрайман», деган маънодаги дуони қилишарди.

Бизнинг юртларда ҳам ҳатто ҳозирги вақтгача кишиларда юқоридаги айтиладиганларга ўхшаш турли-туман бузуқ, бидъат-хурофотдан иборат тушунчалар мавжуд ва баъзилар бу ёлғон эътиқодга буйсунадилар. Айниқса, кейинги пайтда кишиларда руҳий бушлиқ ҳаддан ташқари зиёда булганлигидан бу маънодаги гап-сузлар купайиб кетди. Агар уларга қулоқ осадиган булсак, худди бутун дунёни жинлар бошқариб турганга ўхшайди (астағфируллоҳ).

Шу билан бирга, қадимда ҳам, ҳозирда ҳам жинларни умуман инкор этадиганлар бор. Улар жин ҳақидаги ҳар бир сўзни афсона, бекорчи гап, дейишади. Жинлар ҳақидаги ҳодисаларнинг гувоҳи бўлган кишиларни жиннига, мияси айниганга чиҳаришади.

Ислом эса, жин ҳақида, худди бошқа масалалардаги каби, ҳақиқатни баён қилади. Ислом жин борлигини исбот қилиб, у ҳақида-ги тўғри тасаввурни баён этиб, нотўғри тушунчаларни рад этади. Шу билан бирга, жинлардан кутиладиган мавҳум қўрқинч ва хавфу хатарни ҳам рад этади.

Жинлар ҳақиқатан бор мавжудотлар бўлиб, асли ўтдан яратилган. «Жин» сўзининг луғавий маъноси эса, «тўсилган» дегани, яъни, одамлар кўзидан тўсилган нарса. Шу сабабли ҳам у инсонларга кўринмайди. Улар ўзлари кўринмай туриб, бизларни ва бошқа нарсаларни кўришлари мумкин. Шу билан бирга, турли шаклларга киришлари

ҳам мумкин. Уларнинг ичида ҳам, худди одамларга ўхшаб, иймонсизиймонли, яхши-ёмон, адашган ва ҳидоятда юрганлари, фирибгар ва соддалари бор. Жинлардан ҳам Қуръонга, Пайғамбар алайҳиссаломга иймон келтириб яхши йўлда юрганлари жаннатта, иймонсиз бўлиб ёмон йўлда юрганлари дўзахга тушадилар. Улар одамларга ҳеч ҳачон ёрдам бера олмайдилар ва ғойиб сирларини билмайдилар, чунки Қуръони Карим нозил бўлгандан сўнг улар бу хислатлардан маҳрум бўлганлар. Жинларнинг Аллоҳ таоло билан насаб йўлидаги боғлиҳлигига келсақ, бу ҳаҳдаги ҳар ҳандай фикрлар туҳматдир.

«Сабаъ» сурасида бир гуруҳ жинлар Сулаймон алайҳиссаломга хизматкор бўлганликлари, у зот ҳассага суяниб туриб вафот этганларидан сўнг ҳам, тирик, кузатиб турибди, деб ўйлаб, машаҳҳатли ишда давом этганликлари ҳаҳида оятлар бор.

«Жин» сурасининг тафсири давомида бу масалалар янада равшан бўлади, иншоаллох.

Исломдан аввалги вактда жинлар осмонга чикиб малоикаларнинг ўзаро сухбатларини, жумладан, якин кунларда содир бўладиган баъзи ишлар хакидаги маълумотларни яширин эшитиб, ердаги фолбину мунажжимларга бирга ўнни қўшиб етказишар экан. Орадан анча вақт ўтиб, осмон хабарига қулоқ осгани чиқсалар, уларни юлдузлардан узилиб чиққан учқунлар уриб хайдайдиган бўлиб қолибди. Улар ерга ўз қавмлари хузурига қайтиб, «Нима бўлди экан, бизни учкунлар қувадиган бўлиб қолди-ку?» дейишади. Шунда баъзилари, дунёда улкан, оламшумул ўзгариш бўлган бўлса керак, дейишади. Машриқу мағрибни кезиб биздан осмон хабарини тўсган нарсани қидириш зарур, деган қарорга келиб, сафарга отланадилар. Ривоятларда нақл қилинишича, Насийбин номи билан аталувчи жойда яшовчи жинлардан етти нафари Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Бомдод намозида қироат қилаётганларини эшитиб тўхташган, биздан осмон хабарини тўсган нарса шу, деб ўз қавмларига қайтиб, булган ходисани айтганлар. Шунда Аллох таоло Ўз Пайғамбарига «Жин» сурасини нозил қилган.

بِنْ اللَّهِ ٱلرِّحْمَانِ ٱلرِّحِيدِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرِّحِيدِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيدِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيدِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرَّحْمَانِ الرّحْمَانِ الرّحْمِيلِ الرّحْمَانِ الْحَمْمِيلِ الرّحْمَانِ الْمَانِي الْحَمَانِ الْحَمَانِ الْحَمَانِ الْحَمْمِيلُ الْحَمْمِي

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

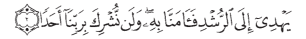
قُلُ أُوحِيَ إِلَىَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ ٱلْجِيِّ فَقَالُوۤ أَ إِنَّاسِمِعْنَاقُرْءَ انَّاعَجَبًا ﴿ لَ

# 1. Сен айт: «Менга вахий қилиндики, албатта жинлардан (бир неча) нафари қулоқ осдилар ва дедилар: «Биз ажойиб Қуръонни эшитдик.

Бу оятда Аллоҳ таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга хитоб қилиб, айтишлари керак бўлган маънони ҳам баён қилади, яъни, етти нафар жин у кишининг қироатларига қулоқ осгани ва қавмларига бориб, биз ажойиб Қуръон эшитдик, деб хабар берганлари ҳақида айтишни буюради.

Демак жинлар Қуръони Карим тиловатини эшитишлари билан бу оддий сўз эмаслигини, дунёда янги оламшумул вокеа пайдо бўлганлигини фаҳмлаб, жинлар ҳаётида ҳам катта ўзгариш бўлишига сабаб бўлганини дарҳол тушуниб етганлар.

Каласи оятда мазкур жинларнинг ўз қавмларига айтган гаплари давом этади.



# 2. У тўгри йўлга хидоят қиладир. Бас, биз унга иймон келтирдик ва ўз Роббимизга бировни ширк келтирмасмиз,

Жинлар, ўз ақл-фаросатлари ила, Қуръонни туширган Аллоҳ уларнинг Роббилари эканлиги ва Унга шерик бўлиши мумкин эмаслигини ҳам тушуниб етадилар. Макка мушрикларига ўхшаб Аллоҳга ширк келтирмасликларини таъкидлайдилар.

Жинларнинг бу баёноти, Аллоҳнинг шериги бор, хотини, ўғил, қизи бор ёки У билан жинлар ўртасида насаб алоқаси бор, деб бузуқ эътиқод қилувчи инсонларга нисбатан қаттиқ дашном бўлди.

# 3. Ва албатта, Роббимизнинг азамати юксак бўлди. У ўзига хотин ва фарзанд тутгани йўқ.

Бу оятдаги **«фарзанд тутгани йўқ»** таъбири Қуръони Каримнинг мўъжизаларидан биридир. Маълумки, масийхий тоифалари Ийсо алайхиссаломни худо, худонинг ўғли, деб эътиқод қилишади. Лекин бу тоифаларни чуқурроқ ўрганган кишилар якинда биз тафсир қилаёттан оятларнинг мўъжизасини кашф қилдилар. Масийхий тоифалар ичида «Адоптиочист» номли тоифа бўлиб, бу тоифа эътиқоди бўйича, Ийсо алайхиссалом Аллохнинг сулбидан бўлган фарзанди эмас, балки тутинган ўғли, дейилар экан. Бу тоифа ва унинг ақийдасига оид ҳужжатлар 185-милодий йилдан буён сақланаёттан экан. Бундоқ дақиқ нарсаларнинг фарқига фақат ҳамма нарсани билувчи Аллоҳ таоло етмаса, 1400 йил аввал яшаган, ўқиш-ёзишни билмаган Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам қаердан етар эди.

# وَأَنَّهُ كُاكَ يَقُولُ سَفِيهُنَاعَلَى ٱللَّهِ شَطَطًا ﴿ وَأَنَّهُ مُ كَاكَ يَقُولُ سَفِيهُنَاعَلَى ٱللَّهِ شَطَطًا

#### 4. Ва албатта, эси пастимиз Аллохга нохак гапларни айтарди.

Бу оятдаги «эси паст»дан мурод «иблис» ёки ботил йўлда юрганлар. «Ноҳақ гаплар» эса, «Аллоҳнинг хотини бор» ёки «Аллоҳнинг фарзанди бор» каби хато гаплардир.

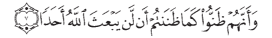
# **5. Ва албатта, биз инс ҳам, жин ҳам Аллоҳга** (нисбатан) **ёлғон гапирмас, деб ўйлардик.**

Яъни жинлар Аллох таолонинг улуғлигини, поклигини, ҳамма нарсага қодирлигини ва бошқа сифатларини билганликларидан, Аллоҳга нисбатан ҳеч ким ёлғон гапиришга журъат этмайди, деган фикрда юришар экан. Лекин Қуръони Каримни эшитганларидан сўнг, эътиқодлари бузуқ эканини ўзлари фаҳмлаб етдилар.

# 6. Ва албатта, инсдан баъзи кишилар, жинларнинг баъзи кишиларидан панох сўрардилар. Бас, бу(жин)лар у(инсон)ларнинг гунох ва хорлигини зиёда қилдилар.

Хақиқатан, Исломдан олдин кишилар ўзларини жинлар олдида хору зор тутардилар. Бирор одам маълум жойда тунамоқчи ёки турмоқчи бўлса, баланд овоз билан: «Эй, бу жойнинг азиз жини! Мен сенинг ибодатингдагилар ёмонлигидан панохингни тилайман», деб нидо қиларди. Шу билан бирга, ўша ердаги жинларнинг бошлиги мени ўзининг химоясига олади, деб бузуқ эътиқод қиларди.

Қуръони Карим жинларнинг ботил эътиқодларини баён қилишда давом этади:



#### 7. Ва албатта, у(инсон)лар худди сизлар гумон қилганингиздек, Аллоҳ бирор кишини ўлгандан сўнг тирилтирмас, деб гумон қилардилар.

Бу ва бундан аввалги оятлар куфр ва жоҳилиятнинг энг катта одатларидан иккитасини баён қилди. У ҳам бўлса, Аллоҳдан ўзгадан паноҳ сўраш ва ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишонмаслик.

Қуйидаги оятларда Қуръони Карим жинлар ғойиб ишларни билмаслигини, фолбин, мунажжим, сехргарлар жинлар ёрдамида ғойибни биламиз, деб қиладиган даъволари ёлғон ва бўхтондан иборатлигини баён қилади ва шу билан мусулмонларни турли хурофот ва вахималардан четлатади.

### وَأَنَّالُمَسْنَاٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَامُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبَا ( )

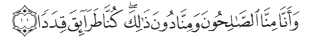
#### 8. Ва албатта, биз осмон(етиш)ни талаб қилдик. Бас, уни кучли қуриқчиларга ва учқунларга тулган холда курдик.

Яъни, жинлар осмонга аввалгидек ғайб хабарларни ўғриликча эшитиш, кишилар тақдирини билиш учун кўтарилганда тамоман бошқа холатга дуч келганликларини айтмокдалар. Чунки, жинлар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам Пайғамбар бўлгунларича осмонга чиқиб ўз ҳожатларини раво қилиб қайтардилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга ваҳий кела бошлагач, осмонни кучли фаришталар қўришга ўтдилар ва жинларни турли жойлардан учқунлар билан қувиб ҳайдадилар. Оятда жинларнинг ана шу ҳолатларига ишора қилинмоқда. Иккинчи бир жиҳати, бу оят жинлар бизнинг ер куррамиздан ташқарида ҳам ҳаёт кечириш хусусиятига эга эканлигига далилдир.

# وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعَ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَا بَارَّصَدَا ﴿ وَأَنَّا لَا نَدُرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدَا ﴿ }

- 9. Ва албатта, биз у(осмон)да тинглашга қулай жойларга жойлашиб олар эдик. Энди эса, ким қулоқ солса, ўзини пойлаб турган учқунга дучор бўладир.
- 10. Ва албатта, биз, ер юзидагиларга ёмонлик ирода қилиндими ёки Роббилари уларга рушдни ирода қилдими, билмасмиз.

Бу оятда жинлар ғайбни, кишилар тақдирини билмасликларини ўзлари эътироф қилмоқдалар.



# 11. Ва албатта, биздан солихлар хам ва бошқалар хам бор. Турли гурухлар бўлган эдик.

Яъни, жинлар турли фирқаларга, динларга бўлинган экан. Уларнинг ичида иймонли, солихлари ҳам бор, иймонсиз, кофирлари ҳам бор экан. Бу ҳақиқатни Қуръони Каримни эшитишлари билан дарҳол тушуниб етдилар. Қуръон тарозуси билан ўлчаб, ким солиҳу ким адашганлигини англаб етдилар. Ажабланарлиси шуки, жинлар бу ҳақиқатни жуда ҳам қисқа вақтда англаб етишларига қарамай, инсонларнинг кўплари ҳозиргача ҳақ йўл қолиб ноҳақ йўлда бормоқдалар. Оқибати нима бўлишини эса, ҳеч ким ўйламайди.



# 12. Ва албатта, биз Аллоҳни ер юзида ожиз қолдира олмаслигимизга ва Ундан қочиб қутула олмаслигимизга ишондик.

Яъни, Аллоҳнинг қудрати улуғ, нимани хоҳласа қилади, биз Унинг ҳузурида ожизмиз, ҳукмига тобемиз, ҳанча уринсак ҳам ҳочиб кета олмаймиз, дейишмоҳда. Жинларни улуғлаб ҳамма нарсага ҳодир деб эътиҳоҳ ҳилувчилар адашганликларига ишорадир бу.

# 13. Ва албатта, биз ҳидоятни эшитган пайтимизда унга иймон келтирдик. Кимки ўз Роббисига иймон келтирса, савоби озайиб қолишдан ҳам, унга оғир юк юкланишидан ҳам қўрқмайди.

Ҳа, Қуръонга ошно бўлиш, уни тинглаш, ўқиш, маъносини тушуниш иймонга сабаб бўладиган амаллардандир. Албатта, эътибор қулоғи билан Қуръон тиловатини тинглаш жуда ҳам фойдали.

Жазоирда бўлиб ўтган илмий анжуманлардан бирида, олимлардан бири Америкада ўтказилган тажриба ҳақида маъруза қилди. Тажрибачилар тўрт кишини танлашган: бири араб, мусулмон, яъни, ўзи араб миллатига мансуб ва ўз тилини яхши билади ва шу билан бирга, Қуръонга эътиқоди бор мусулмон.

Иккинчиси мусулмонмас араб, Қуръон тилини яхши билади, лекин унга эътиқоди йўқ. Учинчиси арабмас, мусулмон, яъни, араб тилини тушунмайди, лекин Қуръони Каримни илоҳий китоб деб, эътиқод қилади.

Тўртинчиси араб ҳам эмас, мусулмон ҳам эмас, яъни Қуръонга на тил жиҳатидан ва на эътиқод жиҳатидан алоҳаси бор шахс.

Энг янги замонавий асбобларда тўртовларининг рухий ўзгаришлари текширилган. Шунда Қуръони Карим тиловатини эшитган бу тўрттала шахс рухида бир хил ўзгаришлар рўй берганлигини асбоблар қайд этади.

Қуръон ҳақиқий илоҳий китоблиги яна бор таъкидланди.

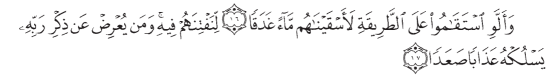
Мазкур оятда жинлар ҳам эшитишлари билан таъсирланиб иймонга келганликлари ўзларининг тилидан ҳикоя ҳилинмоҳдаки, бу бежиз эмас. Шу билан бирга, жинлар Аллоҳга иймон келтиришнинг манфаатларини ҳам эслатиб ўтмоҳдалар. Ўз Роббисига иймони бор одам савоблари камайиб ҳолишидан ҳўрҳмайди. Чунки, ҳилинаётган ишларнинг савобли бўлишида иймон шарт. Шу билан бир ваҳтда, иймонли шахсга турли оғир юклар, ҳийинчиликлар юклатилмаслиги ҳам таъкидланмоҳда.

14. Ва албатта, биздан мусулмонлар (бор) ва биздан адашганлар (бор). Кимлар Исломга кирса, бас, улар ҳақ йўлни танлабдилар.

15. Ва аммо, адашганлар, бас, жаханнамга ўтин бўлибдилар.

Ушбу икки оятда жинларда ҳам худди инсонлар каби мусулмонлар борлиги яна бир бор таъкидланмоқда. Мусулмонлари тўгри йўлни танлаган жинлар. Яъни, кўр-кўрона эмас, балки танлаш, излаш, ўрганиш, солиштириш оқибатида Ислом шубҳасиз илоҳий дин бўлиб, ўзига эргашганларни икки дунё саодатига эриштиришига ишонч ҳосил қилгандан сўнг мусулмон бўлганлар. Ҳозирги кунда шундай изланган, ўрганган одамлар ҳам дунёнинг турли бурчакларида гуруҳ-гуруҳ бўлиб Исломга кирмоқдалар.

Оятда йўлдан адашганлар жаҳаннамга ёқилғи бўлишликлари ҳам аниқ, очиқ-ойдин айтилмоқда.



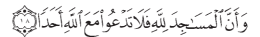
16. Ва агар улар тўгри йўлдан юрсалар, албатта Биз уларни кўп сув ила сугорамиз.

# 17. У ила уларни синаш учун. Ва кимки ўз Роббиси зикридан юз ўгирса, уни У зот қийин азобга соладир.

Бу ерда Қуръони Карим ҳамма англаши зарур бўлган икки ҳақиқатни баён қилмоқда.

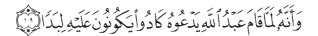
Биринчиси, яхши ҳаёт, фаровон турмуш Аллоҳ таолога бўлган иймону эътиқод, тақво ва тоат-ибодатнинг самараси эканлиги.

Иккинчиси, ушбу фаровончилик, тўқчилик ва серобчилик синов ва имтихон учунлиги, синов учун неъмат берилиши. Бу хол доимо хушёрликка, гунохлардан хазар қилишга ундайди. Мол-дунё, ризқрўзнинг сероб бўлиши, одатда, манманлик ва ношукрликка олиб келади. Оқибатда эса, шиддатли азобга дучор бўлади.



# 18. Ва албатта, масжидлар Аллоҳникидир. Бас, Аллоҳдан бошқага дуо қилманг.

Масжидлар Аллох таолога ибодат қилиш учун бино қилинган жойлардир, шунинг учун ҳам улар «Байтуллоҳ» — «Аллоҳнинг уйи» деб аталади. Бошқа дин вакиллари ўз ибодатхоналарида Аллоҳга ширк келтиришар, ягона Аллоҳдан ўзгага ҳам ибодат, дуо қилишарди. Аллоҳ таоло бу оятда Ўз Пайғамбари ва мўмин-мусулмонларни тавҳидга — фақат Аллоҳнинг Ўзига ибодат қилишга чақиради.



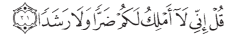
# 19. Ва албатта, Аллоҳнинг бандаси Унга ибодат қилиб турганда улар унинг атрофида от ёлидек тўпланиб, босиб юборай дейишди.

Бу оятда жинларнинг Пайғамбар алайҳиссалом ҳузурларига иккинчи бор келиб Қуръон эшиттанлари пайти тасвирланяпти. Биринчи эшитганлар қайтиб бориб, ўз қавмларига бўлган воқеани айтиб берганларидан сўнг, улар тўпланиб келишган ва Пайғамабаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Маккаи Мукаррама яқинидаги Ҳажун номли жойда «Ар-Роҳман» сурасини ўқиганларини эшиттанлар. Ўшанда жинларнинг сони етмиш мингта бўлганлиги ривоятларда келган. Қуръон эшитишга иштиёқлари зўр бўлганлигидан бир-бирларини суриб, отнинг ёли каби зичлашиб, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламниг бўйинларига чиқиб кетай дейишган. Бу оятда ўша ҳолат тасвирланмоқда.

Эй Муҳаммад!

20. Сен: «Албатта, мен фақат ўз Роббимга ибодат қилурман ва Унга ҳеч кимни ширк келтирмасман», деб айт.

Бу хитоб ҳам инсонларнинг ва ҳам жинларнинг мушрикларига ҳарата айтилгандир.



21. Сен: «Албатта, мен сизлар учун зарарга ҳам, манфаатта ҳам молик эмасман», деб айт.

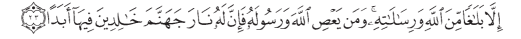
Яъни, сизларга зарар етказишга қодир эмасман ва шунингдек, фойда етказишга ҳам қодир эмасман. Чунки, зарар етказувчи ҳам, фойда етказувчи ҳам фақат Аллоҳ таолонинг ягона Ўзи. Шундоқ экан, фақат Аллоҳ таолонинг Ўзига илтижо қилиш керак.



22. Сен: «Албатта, мени ҳеч ким Аллоҳ(азоби)дан сақлаб қола олмас ва ҳаргиз Аллоҳдан ўзга пушти паноҳ топа олмасман.

Яъни, мен ҳам бошқа одамлар каби одамман, агар гуноҳ қилсам, Аллоҳ таолонинг азобига дучор бўламан. Бу азобдан мени ҳеч ким қутқара олмайди. Менинг ҳам бошқа одамларга ўхшаб Аллоҳдан бошқа паноҳим йўқ.

Бошқа бир оятда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам тилларидан: «Мен ҳам сизларга ўхшаган одамман», дейилади. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг бошқалардан ажралиб турувчи хусусиятлари келгуси оятнинг аввалида қисқача баён қилинади.



23. Фақат, Аллохдан У зотнинг топшириқларини етказишдир. Кимки Аллохга ва Унинг Пайғамбарига бўйсунмаса, унга жаҳаннам оташи бор, унда абадий қолажаклар», деб айт.

Яъни, мен бировга фойда ёки зарар етказишга, Аллоҳнинг азобини қайтаришга қодир эмасман. Менинг қўлимдан келадиган иш Аллоҳ таолонинг юборган ваҳийини одамларга етказиш, Пайғамбарлик — элчилик вазифасини бажариш, холос. Ким гуноҳкор бўлса, дўзахга тушиб, у ерда абадий қолажак.

# 24. Токи уларга ваъда қилинган нарсани кўрганларида, кимнинг ёрдамчиси заиф-у, кимнинг сони озлигини ҳам билурлар.

Яъни, мушриклар бу дунёда меники тўгри, биз кўпмиз, бизга у ёрдам беради, бу ёрдам беради, деб юраверишади. Токи қиёмат бўлиб, уларга Пайгамбарлар ваъда қилган охират азоби аён бўлганда, хушлари жойига келади. Қарасалар, мўминларга Аллох, таолонинг Ўзи, фаришталари, Пайгамбарлари ёрдам бериб турибди, мушриклардан эса, яқин кишилари ҳам қочмоқда. Шунингдек, Аллох, таолонинг барча аскарлари мўминлар тарафида бўлади. Мушриклар тарафда эса, ҳеч ким бўлмайди. Оятда шу ҳолат тасвирланмоҳда.

Эй Муҳаммад!

- 25. Сен: «Сизларга ваъда қилинган нарса яқинми ёки Роббим унга узоқ муддат қилганми, билмасман», деб айт. Чунки...
- 26. У ғайбни билувчидир ва ҳеч кимни ўз ғайбидан хабардор қилмас.
- 27. Илло, Ўзи рози бўлган Пайғамбарлар. Албатта, Аллоҳ унинг олдидан ҳам, ортидан ҳам кузатиб юрувчи қўйиб қўядир.

Бу икки оятнинг умумий маъноси қуйидагича: Ғайб, яъни бандаларнинг илми етмаган нарсани фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина билади. Ҳамда уни ҳеч кимга билдирмайди ҳам. Аммо баъзи ғайб нарсаларни Ўзи хоҳлаган Пайғамбарларига билдириши мумкин. Шунда ҳам баъзи гап-сўзлар аралашиб, адашиб кетишининг олдини олиб, ўша Пайғамбари олдидан ҳам, ортидан ҳам муҳофаза қилиб юрувчи фаришталарни қўйиб қўяди. Демак ғайб илмини фақат Аллоҳ таолонинг Ўзи-ю баъзисини Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васал-

лам билишлари мумкин. Шундоқ экан, нима учун мумин-мусулмонлар ичидан куплаб кишилар турли парихон, фолбин, ромчи ва бошқаларга эътиқод қуйиб, уларга мурожаат қилишиб, сузларига ишонишади. Бу, бидъат ва хурофотдан бошқа нарса эмас.

28. (Пайғамбарлар) ўз Роббилари рисолатларини ҳақиқатан етказганликларини ва Аллоҳ у(банда)лар ҳузуридаги барча нарсани иҳота қилиб олганлигини ва ҳамма нарсанинг ададини ҳисоб қилганлигини билиш учун.

Яъни, аввалги оятда зикри келган, Пайғамбарларнинг муҳофазаси учун қўйилган фаришталар бир йўла Пайғамбарлар Аллоҳ таолонинг динини одамларга қандоқ етказаётганларига гувоҳ ҳам бўлиб турадилар. Аллоҳ таоло ҳамма нарсани Ўз ихтиёрига олиб ўрагани, ундан ҳеч нарса четда қолмаслиги, ҳамма нарсанинг ҳисоб-китобини қилиб туришига ҳам шоҳиддирлар.

Жин ҳақидаги ҳадисларни жамлаб ўрганиб чиқилганда, уларнинг вакиллари Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳузурларига олти марта келганликлари маълум бўлади.

Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган бир ҳадисда қуйидагича ҳикоя қилинади: «Кечалардан бирида Пайғамбаримизни йуҳотиб қуйдик. У кишини водийлардан, паст-баландликлардан ахтариб топа олмадик. Турли ёмон хаёлларга бориб, кечаси билан хавотир булиб чиҳдик. Тонг отганда бирдан Пайғамбар алайҳиссалом узлари пайдо булиб ҳолдилар. Ҳиро тоғи тарафдан келдилар.

«Эй, Аллоҳнинг Расули, сизни йўқотиб қўйиб, излаб топа олмадик, кечаси билан безовта бўлиб чиқдик», дедик. Шунда у зот:

«Жинларнинг даъватчиси келган эди. Бирга бориб, уларга Қуръон ўқиб бердим», дедилар.

Сўнгра бизни етаклаб бориб уларнинг изларини ва гулханларининг кулини кўрсатдилар. Жинлар у зотдан озуқа сўрашганда, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

«Аллоҳнинг исми айтиб сўйилган ҳайвоннинг суяги қўлингизга тушса, сизга гўштдан ҳам яхши таомдир. Ҳайвонларнинг тезаги эса, уловларингизга озуқадир», дедилар.

Сўнгра бизга:

«Шу икки нарса билан истинжо қилманг (ҳожатдан сўнг тозаланмаган), чунки улар биродарларингизнинг таомидир», дедилар». Абдуллоҳ ибн Масъуддан қилинган бошқа бир ривоятда иккинчи бир қисса ҳикоя қилинади. Бир куни Хуфтон намозини ўқиб бўлгандан сўнг Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам қўлимдан ушлаб юриб кетдилар. Бир жойга етганимиздан сўнг мени ўтқазиб, атрофимга чизиқ чиздилар-да:

«Чизиқдан чиқмай тур», дедилар.

Шу ҳолда ўтирган эдим, олдимдан сон-саноқсиз жинлар ўтди. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам тонггача қайтиб келмадилар. Қулоғимга турли овозлар эшитилди, сўнг Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам келдилар. У кишидан:

«Эй, Аллохнинг Расули, қаёқда эдингиз?» – деб сўрадим.

«Жинлар вакил юборган экан» дедилар.

«Мен эшитган овозлар қандай овозлар?» – дедим.

«Менга жинлар салом берганидаги ва хайрлашгандаги овозлар», дедилар».

Ҳа, биз яшаёттан олам асрорга тўла, биз билмаган махлуқот, турли кучлар, ажойибот тўлиб ётибди. Уларнинг ичида яшаб юрамиз, лекин озгинасидангина хабардормиз. Ҳар куни янгидан-янги кашфиётлар бўлиб турибди. Баъзи инсонларнинг ўзини, бошқаларининг кучини, учинчиларининг эса, таъсирини англаймиз, холос. Жинлар ҳам ўша биз учун сир бўлиб турган нарсаларнинг биридир. Улар ҳақида Қуръонда ва ҳадисда келган хабарларни тасдиқлашлик ва ундан ташқарига чиқиб турли бидъату хурофотларга берилмаслик бизнинг бурчимиздир.



#### МУЗЗАММИЛ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 20 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи унинг биринчи оятидан олингандир. «Муззаммил» сўзи луғатда «ўраниб олувчи» маъносини билдиради. Ушбу сура «Иқроъ» сурасидан кейин нозил бўлган икки суранинг бири бўлиб, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ўраниб ёттанларида, Жаброил алайҳиссалом келиб «Эй, ўраниб ётувчи», деб хитоб қилганлари туфайли «Муззаммил» деб номланиб қолган. Демак «Муззаммил»дан мурод Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам.

Бу сура Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг улкан ҳаётларининг бир тарафини баён қилади: Аллоҳ таолога тоатлари, бу ўткинчи дунё ташвишларидан ажраб чиҳишлари, кечаларини ибодат билан бедор ўтказишлари, Аллоҳ таолонинг китобини тиловат ҳилишлари ва ҳоказо.

Сура бошидан охирагача Пайғамбар алайҳиссалом ҳақларида. Шунинг учун ҳам, Ул зоти бобарокотнинг исмларидан бири Муззаммилдир.

Сура Пайғамбар алайҳиссаломга қилинган нозик нидо билан бошланади. Сўнгра, ваҳийни қабул қилиб олиш қийин иш экани, уни одамларга етказиш учун яна ҳаракат, уриниш зарурлиги таъкидланади. Бу оғир, машаққатли ишни адо этишда кечалари ибодат қилиб руҳий тайёргарлик кўриш зурурлиги баён қилинади.

Яна, бу сурада мушрикларнинг Расулуллоҳга бераёттан озорларига сабр-бардош ила жавоб қилиш, улар даврасидан чиройли услуб билан четлашишликка амр қилинади.

Сўнгра, Аллох таоло мушрикларга итоб қилиб, қиёмат куни қаттиқ азобга қолишлари, у вақтдаги қўрқинч ва дахшатдан болаларнинг ҳам сочлари оқариб кетишини таъкидлайди.

Суранинг охирида эса, Аллох таоло кечаси қилинадиган ибодатни Пайғамбар алайҳиссаломга ва мўминларга шафқат юзасидан енгиллатганининг хабари келади.

Бу сураи кариманинг нозил бўлиш сабабидаги ривоятда нақл қилинишича, Пайғамбарлик келишидан уч йил аввал Муҳаммад сол-

лаллоху алайхи васалламда Маккаи Мукаррама яқинидаги Хиро горида бир йилда бир ой (Рамазон ойида) «таҳаннус» ибодати, яъни, горда ўтириб рухий покланиш одати пайдо бўлган эди.

Ул зот ўша ерга келган мискинларга (бева-бечораларга) таом берардилар. Вақтни кўпроқ ибодатда ўтказиб, борлиқ ва ундаги ажойиботлар ҳақида тафаккур қилардилар. Ўз қавмлари эътиқод қила-ётган диёнатдан кўнгиллари тўлмасди. У киши очиқ-ойдин ҳаётий йўлни излардилар.

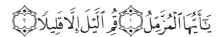
Бундоқ танҳоликни хоҳлаб қолишлари ҳам Аллоҳ таолонинг келажак ишларни ўйлаб қилган тадбири эди. Чунки, бу зотни келажакда улкан ишлар кутарди.

Ва нихоят, кутилган ўшал улуғ иш содир бўлди. Кунлардан бирида Жаброил фаришта келиб Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга «Иқроъ», яъни, «Ўқи! Сени яраттан Роббингнинг номи билан ўқи!» дедилар. Шу тахлит Қуръони Каримнинг биринчи оятлари нозил бўлди.

Кейин, ваҳий келиши бир муддат тўхтаб қолди. Кунлардан бир кун Пайғамбар алайҳиссалом тоғда кетаётганларида Жаброил алайҳиссалом ўзларининг асл ҳолатларида, бутун уфқни қоплаган ҳолда кўриндилар. Муҳаммад алайҳиссалом қўрқиб кетдилар. Ўз аҳллари ҳузурига титраб-қақшаган ҳолда кириб бордилар ва «Мени ўраб қўйинглар», дедилар. Ўша қўрқинч таъсирида титраб ётганларида Жаброил алайҳиссалом келиб: «Яаа айюҳал муззаммил» — «Эй, ўраниб ётувчи», дедилар, яъни, Қуръоннинг иккинчи сураси, сиз билан биз тафсирини ўрганаётган «Муззаммил» сураси туша бошлади.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



1. Эй, ўраниб ётувчи.

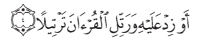
2. Кечани озгинасидан бошқасини (ибодатда) тик туриб ўтказ. Албатта, бу оят нихоятда улкан маъно касб этади. Бу, Аллоҳнинг йўлида кишиларни тўгри йўлга бошлаш учун қилинган амр эди. Ўраниб ётадиган вақт ўтди, тур энди, деган Аллоҳ таолонинг нидоси эди. Шунинг учун ҳам, Хадийжа онамиз Пайғамбар алайҳиссалом-

га, бир оз ухлаб олсангиз-чи, десалар, Русулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам «Эй Хадийжа, уйқунинг вақти ўтди», дер эдилар.



### 3. Ярмида ёки ундан бир оз қисқароғида (бедор бўл).

Яъни, кечанинг ярмида бедор бўлиб ибодат қил ва ярмида ухла ёки ярмидан озрогида ибодат қилиб, кўпрогида ухла.



# 4. Ёки у(ярим)га яна қуш ва Қуръонни тартил билан тиловат қил.

Яъни, кечанинг ярмидан кўпрогини ибодат билан ўтказгин-да, озрогида ухлагин. «Қуръонни тартил билан ўқиш» деб уни донадона қилиб, ҳар бир ҳарфини ўз ўрнидан чиҳариб, оятларини алоҳида-алоҳида қилиб, тажвид қоидалари асосида ўқишга айтилади.

Қуръонни тартил билан ўқишга бўлган фармони илохий барча мўмин мусулмонларга оммавий фармондир. Муҳаммад алайҳиссаломга фаришта Жаброил алайҳиссалом Қуръонни тартил билан ўқиб берганлар. Шунингдек Пайғамбар алайҳиссалом ҳам умматларига тартил билан ўқиб берганлар. Мусулмон уммати эса, авлоддан-авлодга ўз Пайғамбаридан қандоқ қилиб олган бўлса, шундоқ ўтказиб келмоқда. Қориларимиз Қуръон қироати қоидаларини тартибга солиб китоблар қилишган. Бу қоидаларни билиш ҳар бир мусулмон учун зарур. Шунинг учун, ҳар бир мусулмон тажвид қоидалари бўйича бир китоб ўқимоғи, Қуръон тиловатини тажвид илмига эга бўлган қорилардан ўрганмоғи лозим.

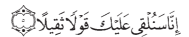
Имом Термизий ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам шундай башорат қиладилар: «Қиёмат кунида Қуръон қорисига Аллоҳ: «Ўқиб кўтарилиб боравер, у дунёда қандоқ ўқиган бўлсанг, шундоқ ўқи, охирги оятни ўқиган жойинг сенинг (жаннатдаги) мартаба манзилинг бўлади, дейди».

Кечалари қоим бўлишлик, яъни ибодат билан бедор бўлишлик ҳақида ҳам ривоятлар жуда кўп.

Имом Муслим ривоят қилган ҳадисда, жумладан, шундай дейилади: «...Эй, муминларнинг онаси, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламниг кечалари қоим булишлари ҳақида сузлаб беринг. У киши: «Яаа айюҳал муззаммил» сурасини уҳиганмисан», дедилар. Мен 10-3733

(Саид ибн Ҳишом): «Ўқиганман», дедим. У киши: «Албатта, Аллоҳ таоло ушбу суранинг аввалида кечалари қоим бўлишни фарз қилди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ва саҳобалари бир йил кечалари қоим бўлдилар. Ҳатто, оёқлари шишиб кетди. Суранинг охирини Аллоҳ таоло туширмай ўн икки ой ушлаб турди. Сўнгра бу суранинг охирида енгиллик тушди…»

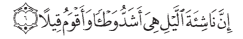
Кечалари қоим бўлишлик фарзликдан ихтиёрий амалга айланди... Кечалари бедор бўлиш, ҳатто, оёқлари шишиб кетгунча туриш, Қуръонни тартил билан тинмай тиловат қилиш катта аҳамиятта эга бўлган, оламшумул ишга тайёргарлик эди. Бу оғир ишнинг қабули келгуси оятда нозил бўлган.



### 5. Албатта, Биз устингга оғир сўзни ташлармиз.

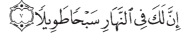
Яъни, Қуръонни ташлаймиз, Қуръон ўзи енгилликка барпо қилинган, лекин у ҳақиқат мезонида оғирдир. Қалбга таъсири оғир. Бошқа бир оятда: «Агар биз бу Қуръонни тоғга туширсак эди, Аллоҳдан қўрққанидан парчаланиб кеттанини кўрар эдинг», дейилган. Ҳа, масъулиятини улкан тоғлар ҳам кўтара олмайдиган улкан ишни Муҳаммад алайҳиссалом кўтарганлар.

Қуръон оятларининг тушиш жараёни ниҳоятда оғир кечарди. Ваҳий тушган пайтда, агар кунлар совуқ бўлса ҳам, Пайғамбар алайҳиссалом терлаб кетардилар, нафас олишлари тезлашарди. Саҳобалардан Зайд ибн Собит розияллоҳу анҳу шундай ҳикоя қиладилар: «Менинг соним Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг сонларига тегиб турган пайтда ваҳий тушиб қолди, унинг шиддатидан соним ёрилиб кетай деди». Агар Пайғамбаримиз алайҳиссалом туяда кетаётганларида ваҳий тушиб қолса, оғирликдан туя ҳам юра олмай қолар экан.



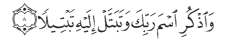
## 6. Албатта, кечки ибодат кўпрок мувофик келур ва кироати тўгрирок бўлур.

Яъни, кечаси тинчлик ҳукм сургани учун, тирикчилик ташвишлари, кўнгилни безовта қилувчи нарсалар бўлмагани учун, ибодатда ўқилган нарсалар қалбга яхшироқ ўрнашади, жимлик ҳукм сургани учун, қироат ҳам тўғрироқ чиҳади.



### 7. Албатта, кундузи сенинг узоқ ишлашинг бор.

Яъни, кундуз куни қиладиган ишларинг кўп, қўшимча ибодатга, Қуръон қироатига вақт бўлмайди.



# 8. Ва Роббингнинг исмини зикр эт ва Унинг ибодатига бутунлай ажралиб чиқ.

Яъни, ўз ишингта Аллох таолони доимо зикр қилиш ила ёрдам сўра. У зотта тамомила ажраб чиқиб, фақат Унинг Ўзига суян, ўз ишларингдан бирортасида Аллох таолодан ўзгага суянма.

# 9. У машриқу мағрибнинг Роббисидир. Ундан ўзга ибодатга сазовор илоҳ йўқ. Бас, Уни ўзингта вакил қил.

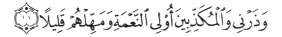
Яъни, Аллоҳ таоло бутун дунёнинг Роббидир. Бандалар ибодат қилиши лозим бўлган ундан бошқа зот йўқ. Шундоқ экан, сен барча ишларингда Унга суянгин.

# 10. Ва уларнинг гапларига сабр қил ва улардан чиройли четлаш-ла четлаб тур.

Бу оятда Аллох таоло Ўз Пайғамбарига мушриклар билан қандоқ муомала қилиш кераклигини ўргатяпти. Уларнинг турли иғво-бўхтон ва ёлғондан иборат гапларига сабр қил, дейди. Улар билан тортишиб, уришиб, жанжаллашиб ўтирмасдан, чиройли холатда четлаб тур, дейди.

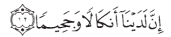
«Чиройли ҳолатда четлаш»нинг маъноси, уларга озор бермай, уришмай, сукишмай тарк қилишдир.

Ўша пайтда мўмин-мусулмонлар Маккада жуда оз сонли бўлиб, ўта заифҳол эдилар. Шунинг учун ҳам, сабрга ва кечаси ибодат қилиб, доимий зикр ила машғул бўлиб, ўзларининг руҳий тарбияларига алоҳида эътибор беришга амр қилиндилар. Чунки, уларни келажақда улуғ ишлар, улкан жиҳодлар кутар эди.



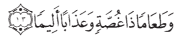
# 11. Аҳли неъмат бўлган ёлғонга чиқарувчиларни Ўзимга қўйиб қўй ва уларга озгина муҳлат бер.

Яъни, эй Муҳаммад, ўша бой-бадавлат, иймон келтириш керак бўлган нарсаларни ёлғонга чиқариб туғёнга кетаётганларни Ўзимга қўйиб қўй, улар билан сенинг ишинг бўлмасин. Мен Ўзим улардан интиқом оламан.



### 12. Албатта, Бизда оғир кишанлар ва жаханнам бор.

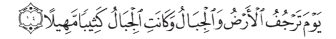
Мазкур кофир ва осийларни ўша оғир кишанлар ила кишанлаб, жаҳаннамга киритаман.



#### 13. Ва (томоққа) тиқиладиган таом ва аламли азоб бор.

Мазкур оятлар Пайғамбар алайҳиссалом ва мўминлар учун тасалли бериш, кўнгил кўтаришдан иборатдир. Мушриклар нима қилса, қилаверсин, нима деса, деяверсин, уларни Ўзимга қўйиб қўйинглар. Улар яқинда оғир кишанлар билан кишанланиб жаҳаннамга тушириладилар. У ерда еганлари томоқларига тиқилиб, аламли азоблар тортадилар, дейди.

Бу ваъдалар қачон бўлишлиги келгуси оятда баён қилинади.



## 14. Бир кундаки, унда еру тоғлар ларзага келади ва тоғлар оқувчи қумтепаларга айланади.

Яъни, қиёматнинг даҳшатидан еру тоғлар ларзага келади, улкан тоғлар майда қумдан иборат тепаликларга айланиб қолади.

Сўнгра, Аллох таоло Мухаммад алайхиссаломнинг даъватларини ёлғонга чиқарувчиларга тахдид ила хитоб қилиб айтадики:



# 15. Албатта, Биз сизларга, худди Фиръавнга Расул юборганимиздек, сиз ҳақингизда гувоҳлик берувчи Расулни юбордик.

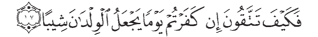
Бу ерда Мусо ва Хорун алайхиссаломлар эслатиляпти. Миср шохи Фиръавнни тўгри йўлга бошлаш учун ана шу иккала Пайгамбар Аллох таоло тарафидан юборилган эди. Эй одамлар, худди Фиръавнга юборган Расулимизга ўхшаш Расул—Муҳаммад алайҳиссаломни сизларга юбордик.



## 16. Бас, Фиръавн Расулга осий бўлди ва Биз уни шиддатли азоб билан тутдик.

Яъни, Фиръавн Расулни – Мусони ёлгончига чиқарди, унга иймон келтирмади ва унга исён қилди. Шунинг учун, уни шиддатли равишда ҳалок қилдик.

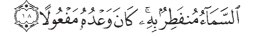
Бундан кейин ҳам ким ўзини Фиръавндек тутиб, Пайғамбарни ёлғончига чиқариб, унга иймон келтирмай, осий бўлса, худди Фиръавнни ҳалок қилганимиздек, уни ҳам шиддатли равишда ҳалок қиламиз.



# 17. Агар кофир бўлсаларингиз, болаларнинг сочини оқартириб юборадиган кундан қандай сақланурсиз?!

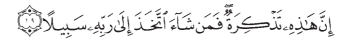
«Болаларнинг сочини оқартириб юборадиган кун» — қиёмат куни экани ҳаммага маълум. Асосан ғам-ғусса, қийинчилик ва ташвиш сочни оқартириши ҳам ҳаммага маълум. Асосан катта ёшдаги одамларнинг сочи оқаришлиги ҳам ҳаммага маълум. Ёш болаларнинг сочи оқармаслиги ҳам ҳаммага маълум. Одатда, сочи оқариши мумкин бўлмаган ёш болаларнинг ҳам сочларини оқартириб юборишидан ҳиёматнинг даҳшати, унинг ғам-ғусса ва ташвишлари не даражада эканлигини билиб олса бўлаверади.

Бу ҳақҳа Имом Тобарий қуйиҳагиларни ёзган эканлар: «Болаларнинг сочига оқ тушириши унинг ҳаҳшати ва ғам-ғуссаси шиҳҳатли эканиҳанҳир. Бу ҳолат Аллоҳ таоло Оҳам алайҳиссаломга: Ўз зурриётингҳан ҳўзаҳга юборилаҳиганларни чақир. Мингтаҳан тўққиз юз тўқсон тўққизтасини, ҳеганиҳа, бўлаҳи. Ўшанҳа ҳар бир гўҳакнинг сочига оқ тушаҳи».



## 18. Унда осмон парчаланувчидир, У зотнинг ваъдаси амалга ошадир.

Яъни, ўша қиёмат куни дахшатидан осмон ҳам парчаланиб кетади. Аллоҳ таоло ҳар бир ваъдаси хилоф бўлмай ўз вақтида бўладиган зотдир. У зот қиёмат бўлишини ҳам ваъда қилган. Демак, ҳиёмат ҳам бўлиши турган гап, унга тайёргарлик кўравериш керак.



# 19. Албатта, булар эслатмадир, Ким хоҳласа, ўз Роббиси томон йўл оладир.

Яъни, булар – Қуръон оятлари ҳамма учун эслатмадир. Ким хоҳласа, ушбу эслатмадан ўзига ибрат олиб, Роббисига йўл олади. Олдин эсламай гофил бўлиб юрган бўлса ҳам, эслатилгандан кейин, бу оятлар билан ошно бўлгандан кейин, вақтнинг борида ўзига фойда олади.

Ушбу оятда Аллоҳ таолога иймон келтиришга, Унга итоат ва ибодат қилишга улкан тарғиб бордир. Шунингдек, амали солиҳларни қилишга ҳам улкан тарғиб бордир.

Сураи каримани Аллох таоло узун оят билан тугатади. Юқорида эслатиб ўтганимиздек, суранинг аввали тушгандан сўнг бир йил муддат ўтиб тушган оят шу оятдир:

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلْثِي ٱلنَّلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْتُهُ وَطَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكُ وَاللَّهُ يُفَدِّرُ ٱلنَّيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَلَمْ أَنْ اللَّهُ عَلَمَ أَن سَيَكُونُ مِن مُلَّ مَّ مَنْ لَا تَعْمُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمُ فَأَقْرَءُواْ مَا تَيَسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ عَلِمَ أَن سَيكُونُ مِن كُونُ مِن كُو مَنْ فَيْ وَاللَّهُ وَءَاخُرُونَ فِي اللَّهُ وَءَاخُرُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَرَ مِن وَاللَّهُ مَنْ فَيْ اللَّهُ وَعَالَمُ اللَّهُ وَعَاخُرُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَا أَلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَل اللَّهُ وَءَاخُرُونَ يُقْلِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَا أَلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَل اللَّهُ وَءَاخُرُونَ يُقْلِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَا أَلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَل اللَّهُ وَءَاخُرُونَ يُقْلِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَا أَلْرَكُونَ وَاللَّهُ مَوْلُ اللَّهُ مَا أَعْلَى اللَّهُ وَمَا لَعْتَمُوا لِكُن فُولُ اللَّهُ مَا أَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا أَعْلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ مُولُولًا لِكُونَ وَاللَّهُ مَا أَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

20. Албатта, Роббинг сенинг кечанинг учдан биридан озрогини, ё ярмини, ё учдан бирини қоим бўлиб ўтказаётганингни ва сен билан бирга бўлганлардан ҳам бир тоифа (шундоқ қилаётганларини) биладир. Ва Аллоҳ кечаю кундузни Ўзи ўлчайдир. У сизлар ҳеч чидай олмаслигингизни билиб, сизларга (енгилликни) қайтарди. Бас (энди), Қуръондан муяссар бўлганича ўқинглар. Сизлардан келажакда касаллар бўлишини ҳам билди. Бошқалар ер юзида юриб Аллоҳнинг йўлида фазлини ахтаришини, яна бошқалар эса,

Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилишларини (ҳам билди). Бас, ундан муяссар бўлганича қироат қилинглар. Ва намозни қоим қилинглар, закот беринглар ва Аллоҳга яхши қарз беринглар. Ўзингиз учун нима яхшилик қилган бўлсангиз, Аллоҳнинг ҳузурида ундан яхшироғини ва улканроқ ажрни топарсизлар. Аллоҳга истигфор айтинглар. Албатта, Аллоҳ мағфират қилувчи ва раҳимлидир.

Бу оят билан Аллоҳ таоло суранинг аввалидаги оятларга биноан фарз қилинган кечаси қоим бўлишни бекор қилди. Шундан сўнг, кечада фарз намозлардан ташқари ибодат қилиш ихтиёрийга айланди. Оятда нима учун аввалги буйруқ бекор қилинганлиги ҳам айтиб ўтилди.

Ушбу ояти кариманинг бошида Пайғамбар соллаллоху алайҳи васаллам ва у зотнинг саҳобаларига кечанинг маълум қисмини бедор булиб ибодат ила ўтказиш фарз қилингани очиқ-ойдин айтиб ўтилмоқда.

«Албатта, Роббинг сен кечанинг учдан биридан озрогини, ё ярмини, ё учдан бирини қоим бўлиб ўтказаётганингни ва сен билан бирга бўлганлардан ҳам бир тоифа (шундоқ қилаётганларини) биладир.»

Уларга кечанинг учдан биридан оз, учдан иккисидан кўп бўлмаган қисмини бедор бўлиб ўтказиш амр қилинган эди. Кечаси зикр, намоз, Қуръон тиловати каби турли ибодатлар ила қоим бўлиш мўмин мусулмон кишининг танасини бақувват, рухини пок қилади. Уларни турли машаққатларни осонлик билан кўтаришга ўргатади, айшу ишрат, ҳойи-ҳавасга берилишдан сақлайди.

Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Ўз динига хизмат қилишлари кутилаёттан зотларни алоҳида руҳий, маънавий ва жисмоний тарбия қилиш учун ушбу услубни қўллаган эди.

«Ва Аллоҳ кечаю кундузни Ўзи ўлчайдир. У сизлар ҳеч чидай олмаслигингизни билиб, сизларга (енгилликни) қайтарди. Бас (энди), Қуръондан муяссар бўлганича ўқинглар.»

Яъни, олдин сизларни чиниқтириш учун кечаси намоз ўқишни фарз қилган эди. Энди эса, У зот сизлар бу ишга ҳеч чидай олмаслигингизни билиб, сизларга енгилликни қайтарди. Энди кечасининг маълум қисмини бедорлик-ла ибодат қилиб ўтказиш фарз бўлмай қолди. Ушбу оят нозил бўлгандан бошлаб, бу иш ихтиёрий бўлди. Бас, энди, Қуръондан муяссар бўлганича ўқинглар.

Оятнинг давомида эса, кечасининг маълум қисмини бедор ўтказиш ҳукмини фарздан тушириб ихтиёрийга келтиришнинг сабабларидан учтасини: беморлик, Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилишлик ва ер юзида юриб Аллоҳнинг фазлини ахтариш зикр қилинади. Ушбу уч тоифа кишиларга кечаси бедор бўлиб ибодат-ла машгул бўлиш огирлик қилади. Аллоҳ таоло эса, Ўз бандаларига огир бўлишини хоҳламайди.

«Сизлардан келажақда қасаллар бўлишини ҳам билди. Бошқалар ер юзида юриб Аллоҳнинг йўлида фазлини ахтаришини, яна бошқалар эса, Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилишларини (ҳам билди).»

Аллоҳ таоло ушбу оятдаги «...Бошқалар ер юзида юриб Аллоҳнинг фазлини ахтаришини, яна бошқалар эса, Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилишларини (ҳам билди)...» жумласида Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилувчилар билан Аллоҳнинг фазлини ахтарувчилар, яъни касбу кордагиларни тенглаштирмоҳда.

Шунинг учун ҳам, саҳобалардан Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳу: «Кимки сабр қилиб, қийинчиликларга чидаб, савоб умидида мусулмонлар диёрига бирор нарсани келтириб, ўша куннинг нархида сотса, Аллоҳнинг ҳузурида шаҳидлар мартабасига эришади», деганлар.

Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳу эса: «Мен учун Аллоҳнинг йўлида жанг қилиб ўлишдан кейинги энг яхши ўлим, ер юзида Аллоҳнинг фазлини ахтариб юриб, юкларим орасида ўлишдир», деганлар.

Ха, Исломда ҳалол касб билан шуғулланиб ризқ-рўз топиш шундоқ улуғланади.

«Бас, ундан муяссар бўлганича қироат қилинглар. Ва намозни қоим қилинглар, закот беринглар ва Аллоҳга яхши қарз беринглар. Ўзингиз учун нима яхшилик қилган бўлсангиз, Аллоҳнинг ҳузурида ундан яхшироғини ва улканроқ ажрни топасизлар. Аллоҳга истигфор айтинглар. Албатта, Аллоҳ мағфират қилувчи ва раҳимлидир.»

Оятда келган,

**«Аллоҳга яхши қарз беринглар»** жумласи ҳақида ҳам бир оз туҳхталиб уҡишимиз лозим.

«Яхши қарз» — бировга қарз бериб устига устама олмаслик, яъни, судхўрлик қилмасликдир.

Оятда одамларга бериладиган қарз Аллоҳга нисбат берилаёттани бойларга танбеҳдир. Яъни, камбағал-муҳтожга қарз берсанг, Аллоҳга қарз берганинг билан баробар. Камбағалга миннат қилмагин. Балки раҳмат айтгин, чунки у сенинг савобга сазовор бўлишингта сабаб бўлди, деганидир.

Ислом таълимотлари ҳар бир нарсада юксак инсоний фазилатлар ҳукм суришини йўлга қўйиб келган ва иншоаллоҳ, шундай бўлиб қолади.



### МУДДАССИР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 56 оятдан иборат.

Ушбу суранинг биринчи оятидаги «Муддассир» сўзи унга ном қилиб олингандир.

Худди «Муззаммил» сурасидек, бу сурада ҳам улуғ Пайғамбар алайҳиссаломнинг баъзи шахсий хусусиятлари зикр қилинади.

Сураи карима Расулуллох соллаллоху алайхи васалламни даъват қийинчиликларини кўтаришга ва жиддият ила кишиларга илохий таълимотларни етказишга, кофирларни огохлантиришга, фожирларнинг берган озорларига сабр қилишга чақириш билан бошланади.

Сўнгра, гуноҳкорларга қиёмат куни бўладиган қийинчиликлар, бериладиган шиддатли азоблар ҳақида баён қилинади.

Сўнг, Қуръонни эшитиб, унинг Аллоҳнинг каломи эканлигини билиб туриб, мансаб, обрў деб, тўғри йўлни қўйиб нотўғри йўлни танлаган фожир ва фосиқ Валид ибн Муғийранинг ҳоли не кечганлиги ҳақида Аллоҳ таоло Ўз бандаларини огоҳлантиради.

Кофирларга ваъда қилинган дўзах ҳақида, дўзахнинг кучли посбонлари, ундагиларни азобловчи фаришталар ҳақида, уларнинг сони ҳақида ҳам оятлар келади.

Сурада ой ва тонг билан қасам ичилади ва жаҳаннам улкан балоларнинг бири эканлиги таъкидланади.

Охиратда жаннатга кирган муминлар ва дузахга тушган гуноҳ-корларнинг сузлашуви келтирилади.

Мушрикларнинг иймондан юз ўгиришларининг сабаби ҳақида-ги оятлар суранинг охирида нозил бўлган.

Тафсир китобларида «Муззаммил» ва «Муддассир» сураларининг нозил бўлиш сабаблари бир-бирларига ўхшашлиги таъкидланади. Бунинг хеч ажабланарли жойи йўқ, суралар бир-бирларига тарих ва мавзу жиҳатидан жуда ҳам ўхшаш. Нозил бўлиш сабаби ҳам ўхшаш бўлиши табиий.

Ривоятлардан бирини келтирамиз:

Қурайш қабиласи мушриклари йиғилиш ўтказиб, Пайғамбар алайҳиссаломнинг чақириқларидан одамларни тўсиш учун тадбирлар қабул қилишганда, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ғам-ғуссага ботиб, кийимларига бурканиб ётиб олганларида, фаришта Жаброил алайҳиссалом келиб «Яаа айюҳал муддассир» сурасининг аввалини ўқиган эканлар.



## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Эй, бурканиб ётган!

### 2. Тур ва огохлантир!

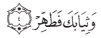
Бу илоҳий нидо жуда ҳам таъсирчан нидодир. Ётиш, дам олиш вақти ўтганлиги, туриш, ҳаракат қилиш, кишиларни тўғри йўлга бошлаш, бу ишда дуч келадиган кўплаб қийинчиликларни енгиш они келганидан хабар эди.

«Огохлантир!» деганда гофилларни яқинлашиб келаёттан хавфу хатардан воқиф қилиш айтилган эди. Бу эса, бандаларга Аллох таолонинг рахматидир. Чунки, агар барча халойиқ йўлдан адашиб кетса ҳам ёки ҳамма тўгри йўлдан юрса ҳам, Аллоҳ таолонинг мулки камайиб ёки зиёда бўлиб қолмайди. Лекин Аллоҳ таолонинг Ўз бандаларига раҳмати кенглигидан, уларга огоҳлантирувчи Пайғамбарлар юбориб турди.



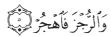
#### 3. Ва Роббингни улугла!

Фақат Аллоҳни улуғланглар. Зеро, Унинг ҳузурида бошқалар кичик бўлиб қолади. Фақат Аллоҳни улуғланглар, шунда барча машаққатлар енгил бўлиб қолади.



#### 4. Ва кийимингни покла!

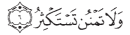
Араблар одатича, «кийимингни покла» ибораси умумий поклик, жумладан, қалб поклиги маъносида ҳам ишлатилади. Кишиларни ҳидоятта чорлашга ҳозирлаёттан киши учун поклик, айниқса ҳалб поклиги ниҳоятда зарурлигидан, ушбу илоҳий фармон келган.



### 5. Ва азоб(сабабчиси) дан четлан!

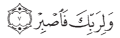
Араб тилида «ружз» сўзи оқибатда азобга сабабчи бўладиган гунох ишларга айтилади. Баъзи тафсирчилар «ружз»ни бут деб айттанлар. Иккала маъно бир-бирларини тўлдириб келади. Демак, диний даъватта бел боглаган киши гунохлардан батамом четланган бўлиши шарт.

Лекин минг афсуски, баъзи шахслар гунох ишларнинг турлисини қилиб туриб, диний ишга ўзини уради. Содда кишиларни алдамоқчи бўлади. Бу билан ўзига ҳам, ўзгаларга ҳам зарар етказади.



#### 6. Ва кўп (иш) қилган бўлсанг хам, миннат қилма.

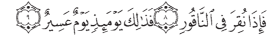
Яъни, даъват ишидаги одам ҳам, ҳанча кўп иш ҳилса-да, миннат ҳилмаслиги лозим, ўз шахсини юҳори кўтармаслиги зарур. Бу ҳукм Пайғамбар алайҳиссалом ҳаҳларида вожиб бўлса, умматлари ҳаҳида мандубдир.



### 7. Ва Роббинг учун сабр қил.

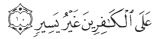
Аллоҳ таолонинг йўлида даъват қилиш ниҳоятда қийин иш, доимо сабр, матонатли бўлишни талаб қилади.

Сўнгра, Аллох таоло мушрикларга қиёматни ва уларнинг оқибати ёмон бўлишини эслатади:



- 8. Бас, вақти келиб, дудга пуфланса...
- 9. Бас,ўша, ўшал кун қийин кундир.

Яъни, қиёмат қўпса, ғоят оғир кунлар келади.



### 10. У кофирларга осон эмасдир.

Келаси оятларда Аллоҳ таоло мушрикларнинг кўзга кўринган намояндаси Валид ибн Муғийрага бевосита таҳдид қилади. Бу шахс Қурайш қабиласининг бошлиқларидан ва бойларидан бўлиб Пайғамбар алайҳиссаломга озор беришда, Қуръони Каримга қарши ҳужум уюштиришда етакчилардан бўлган. Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом «Ҳаа. Мийм. Танзийлул китаби» ояти тушганда, бу оятни масжидда ўқиётганларида Валид ибн Муғийра кўнгли эриб, ўз қавми Бани Махзум қабиласи олдига боради ва «Аллоҳга қасамки, мен ҳозиргина Муҳаммаддан бир калом эшитдим, у башарнинг каломи эмас, у жиннинг каломи ҳам эмас, бу каломнинг ўзгача ҳаловати бор, бу каломнинг ўзгача таъсири бор, албатта, унинг усти самарали, ости баракали, албатта, у устун келади ва ҳеч нарса ундан устун бўла олмайди», деб айтди. Сўнгра уйига қараб кетди. Қурайш қабиласи аъзолари, Аллоҳга қасамки, Валид диндан чиқибди, Қурайшнинг барчаси ҳам диндан чиқади, энди», дедилар.

Шунда Абу Жаҳл ўрнидан турди ва:

«Уни менга қўйиб қўйинглар, ўзим эплайман», деди. Валиднинг олдига бориб, хафа холда ўтирди. Валид уни кўриб:

«Нега хафа кўринасан?»—деди.

«Мен хафа бўлмай ким хафа бўлсин, —деди Абу Жаҳл муғомбирлик билан.—Қурайш қабиласи сенга ёрдамга нафақа йиғяпти. Уларнинг фикрича, сен Муҳаммаднинг каломига тан берибсан ва Муҳаммад ва Абу Бакрнинг ортидан қолган таомларини сўрамоқчи бўлаётган экансан.» Валиднинг аччиғи чиқди ва:

«Менинг молим ва фарзандим ҳаммадан кўп эканини билмайсанми, нима, Муҳаммад ва унинг шерикларининг қорни тўйиб қолибдимики, улардан овқат ортиб қолса», деди. Сўнг ўрнидан туриб Абу Жаҳл билан бирга қабиласи аъзолари ўтирган жойга келди ва:

«Муҳаммадни жинни деяпсизлар, унинг жиннилик қилганини ҳеч кўрганмисизлар?»—деди.

«Худо ҳаққи, кўрганимиз йўқ», деди қабила аъзолари.

«Уни шоир демоқчисизлар, бирор марта шеър айтганини биласизларми ўзи?»—деди.

«Худо хаққи, билмаймиз», дедилар.

«Уни ёлғончи демоқчисизлар, бирор марта ёлғон гапирганини биласизларми ўзи?»—деди.

«Худо ҳаққи, билмаймиз», дедилар.

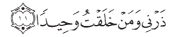
Муҳаммад алайҳиссалом Пайғамбар бўлишларидан аввал росттуйликлари учун «амин» деган ном олган эдилар. Қурайш қабиласи аъзолари Валид ибн Муғийрага:

«Нима дейлик, бўлмаса?» – дедилар.

Валид ўйланиб қолди, ўзича ўлчаб-бичди-да:

«Қуръон таъсирчан сехрдан ўзга хеч нарса эмас», деди.

Шунда Аллох таоло қуйидаги оятларни нозил қилди:



### 11. Мени Ўзим якка яратган киши билан қўйиб қўй.

Яъни, эй Муҳаммад, Ўзим яратган анови бадбахтни Ўзимга қўйиб қўй, Мен уни онасининг қорнида молу дунёсиз, бола-чақасиз, кучу қувватсиз ёлғиз ўзини яратдим.

Муфассирларимизнинг аниқлашларича, ушбу оятда кўзда тутилаёттан нобакорлар намояндаси Валид ибн Муғийра Қурайш каттаконларидан бўлиб «якка» ва «Қурайш райхони» лақаби олган эди. Аллох таоло унга кўплаб молу дунё ва фарзандлар ато қилган эди. Аллох таоло унинг ризқини кенг қилганидан, молу дунёси дарёдек оқиб келар эди. Унинг Тоифда бир боғи бўлиб, меваси қишин-ёзин узилмас эди. Валид ибн Муғийра Аллохнинг неъматларига шукр қилмади, куфр келтирди. Охири келиб, ушбу сура тафсири муқаддимасида айтиб ўтилган гаплар юзага келди.

Ушбу оятда ва ундан кейин келадиган оятларда ўша нобакор Валид ибн Муғийра мисолида унга ўхшаш барча ношукр кофирлар ҳақида сўз юритилади.



#### 12. Ва унга кўплаб молу дунё бериб қўйдим.

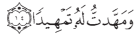
#### 13. Ва хозиру нозир фарзандлар хам.

Аллох таоло Валид ибн Муғийрага кўплаб молу-дунё: туялар, отлар, қўйлар, гўзал боғлар ва бошқаларни берган эди. Абдуллох ибн Аббос розияллоху анхунинг айтишларича, унинг молу дунёси Маккадан Тоифгача чўзилган эди.

Аллох таоло унга яна:

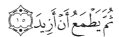
«хозиру нозир фарзандлар хам» бериб қўйдим, демоқда.

Валид ибн Муғийранинг ўнта ўғли бўлиб, у қаерга борса, бирга боришар эди. У эса, ўз ўғиллари билан фахрланиб юрар эди. Ўғилларидан қўрқиб, ҳеч ким унга бирор нарса дея олмас эди.



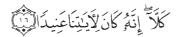
### 14. Ва унга (хамма нарсани) осонлаштириб қўйдим.

Яъни, молу дунё, обрў-эътибор ва бошқа ҳар бир керакли нарсаларни бериб қўйдим.



### 15. Сўнгра, яна зиёда қилишимни тамаъ қилур.

Яъни, шунчалар молу дунё, фарзандлар берсам ҳам, шукр қилмай, куфр келтириб туриб, яна зиёда қилишимни тамаъ қилади-я!

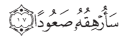


### 16. Йўқ! Чунки, у Бизнинг оятларимизга саркаш эди. «Йўқ!»

У тамаъ қилишдан қайтсин! У кофир ва нобакорга энди неъматларни зиёда қилиш йўқ!

#### «Чунки, у Бизнинг оятларимизга саркаш эди.»

Хақни инкор этар, Аллоҳнинг оятларини тан олмас ва Унинг Расулини ёлғончига чиқарар эди. Ана шундоқ бадбахт ва нобакор шахс қандоқ қилиб Бизнинг унга зиёда неъмат беришимизни тамаъ қилади?!

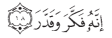


#### 17. Тезда уни машаққатли чиқиш-ла хоритаман.

Яъни, қиёмат куни уни ўта қийин азобга дучор қилиб ҳоритиб, чарчатиб, ҳолдан тойдираман.

Имом Термизий ва имом ал-Хоким ривоят қилган ҳадисда ушбу оятдаги «машаққатли чиқиш» деб таржима қилганимиз «Соъуд» сўзи қуйидагича шарҳ қилинган: «Соъуд оловдан бўлган тоғ бўлиб кофир унга етмиш куз чиқади. Сўнгра ундан худди шундоқ тушади ва бу абадий давом этаверади», дейилган.

Сўнгра, Аллох таоло бу мушрикнинг холатини васф қилади.



### 18. Албатта, у тафаккур қилди ва чамалаб кўрди.

Яъни, ўша кофир, фожир, осий кимса Пайғамбар ҳақида, Қуръон ҳақида нима десам экан, деб фикр юритди, чамалаб кўрди. Ичида айтадиган гапини тайёрлади. Қандоқ қилиб таъна етказишни режалади.

Ушбу хабардан кейин Аллох таоло ўша кофир, фожирни дуоибад килади.



### 19. Лаънат бўлсин унга, қандоқ хам чамалади!

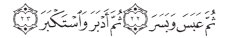
Яъни, Аллоҳ таоло уни Ўз раҳматидан узоқ қилсин, хор қилсин, ҳалок қилсин, ҳандоқ ҳам ёмон нарсаларни чамалади. Сўнгра, келгуси оятда ушбу дуоибадни яна такрор қилинади. Бу эса, таъкидлаш учун ва ўша кофирнинг ҳоли нақадар аянчли эканлигини кўрсатиш учун ҳамдир.



#### 20. Сўнгра яна лаънат бўлсин унга, қандоқ хам чамалади.

### 21. Сўнгра назар солди.

Яъни, ўйлаб-ўйлаб, у яна бир назар солди. Нима десам экан, деб назар солиб чикди. Нияти бузилиб, айтадиган гапига қарор қилганидан кейин:



#### 22. Сўнгра юзини буриштирди ва қавоғини солди.

### 23. Сўнгра юз ўгирди ва такаббурлик қилди.

Яъни, сўнгра иймондан юз ўгирди ва ҳидояту ҳаққа эргашишдан такаббурлик қилди ва:



#### 24. Бас, бу асар қолған сехрдан ўзга хеч нарса эмас.

#### 25. Бу башар сўзидан ўзга хеч нарса эмас, деди.

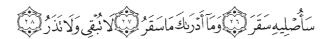
Яъни, бу эскилардан нақл қилиниб келинаёттан сеҳр, шунинг учун одамларга бир оз таъсир қилмоқда. Бўлмаса, аслида, ўзи одамнинг оддий сўзидан бошқа нарса эмас, деди.

Кофирларнинг ҳоли шу. Ўзи ёлғиз ҳолганда Аллоҳга, Қуръонга, Пайғамбарга иймон келтиргиси келса ҳам, кўпчилик шайтонларга ҳўшилганда, сиёсатдан ҳўрҳиб, ўзини диндан олиб ҳочади. Валид ибн Муғийрага ўхшаб ўзи таъсирланиб, ичидан ҳизиҳиб, ёниб турса ҳам, ҡўпчилик нима дейди, деб уриниб-берилиб динга ҳарши ёлғон гап тўҳишга ўтади.

Валид ибн Муғийра ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан Қуръон тиловати эшитгандан кейин кўнгли эриб, ўз қавми Бани Махзум қабиласига бориб: «Аллоҳга қасамки, мен ҳозиргина Муҳаммаддан бир калом эшитдим, у башарнинг каломи эмас... бу каломнинг ўзгача ҳаловати бор, бу каломнинг ўзгача таъсири бор, албатта, унинг усти самарали, ости баракали, албатта, у устун келади, ва ҳеч нарса устун бўла олмайди», деган эди.

Лекин, одамларнинг гап-сўзлари, Абу Жаҳлнинг иғвосидан кейин, тамомила тескари бўлиб олди. У ўз фикрига қарши, аммо қавмига ёқадиган гапларни гапирди. Залолатта кеттан қавм ҳам ҳозиргина бошқача гап айтаёттан эдинг, энди нима учун тескарисини айтмоқдасан, демасдан ёлғон, бўҳтон гапни билиб туриб қабул этди. Кофир қавм ва шаҳсларнинг ҳоли доимо шундоқ.

Сўнг, Аллоҳ таоло қиёматда бу мушрикка қандоқ муомала қилишини айтади:



26. Тезда уни сақар(дўзахи)га киритурман.

27. Ва сақар нималигини сенга нима билдирди?

28. У боқий қолдирмас ва тарк хам қилмас.

Яъни, хеч нарсани ўз холича қўймайди.



### 29. У терини кўп куйдирувчидир.

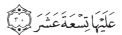
Яъни, «Сақар» дўзахи ўзига тушган одамларнинг териларини қаттиқ куйдириб, жизғанак қилиб, қорайтириб ташловчидир. Шунда «башар» сўзи башара—тери маъносида бўлади.

Ояти кариманинг иккинчи маъноси ҳам бор. Унда «лаввааҳатул» башарга «бўртиб кўринувчи» маъносида бўлади.

Шунда сақар «дўзахий одамларга узоқдан бўртиб кўриниб турувчи», деган маънони билдиради. Баъзи ривоятларда, сақар беш

юз йиллик масофадан кўриниб туради, уни, қаерда экан деб, излашнинг, бўйин чўзиб қарашнинг хожати йўқ, дейилган.

Ушбу маънолар бир-бирини тўлдириб келади, десак маъно яна ҳам тўлиқ бўлади.



### 30. У(сақар)нинг устида ўн тўққизта (фаришта) бор.

Жобир ибн Абдуллоҳ исмли саҳобадан қилинган ривоятда айтилишича: Пайғамбаримиз ҳузурларига бир киши келиб:

«Эй Муҳаммад! Бугун саҳобаларинг мағлуб бўлдилар», деди. Расулуллоҳ алайҳиссалом:

«Қандоқ қилиб?» – дедилар. У киши:

«Яҳудийлар улардан сизларга Пайғамбарингиз дўзах аҳлини азобловчи фаришталарнинг сонини ўргатдими, деб сўрашган эди, улар: «Биз билмаймиз, Пайғамбаримиздан сўраб кўрайлик», дейишди», деди.

Шунда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам:

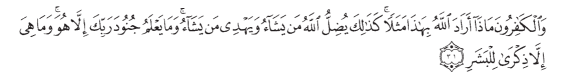
«Ҳали билмаган нарсаларидан сўроқ қилинса-ю, қавм, Пайғам-баримиздан сўраб биламиз, деса, мағлуб бўлган бўладими? — дедилар-да, Аллоҳнинг душманларини менга чақириб қўйинглар, улар ўз Пайғамбарларидан Аллоҳни очиқ-ойдин кўрсатиб қўйишни сўраганлар», дедилар. Яҳудийларни чақириб келишди. Улар:

«Эй, Абул Қосим (яъни, Муҳаммад), дўзах аҳлини азоблайдиган фаришталар нечта?»—дедилар. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам, бунча, деб икки кафтларини бир-бирига уриб кўрсатдилар, иккинчи уришда битта панжани буқдилар. Яъни, ўн тўққизта, дедилар.

Нима учун ўн тўққизта, деган савол пайдо бўлиши мумкин. Жавоб аниқ — Аллоҳ таоло шуни хоҳлагани учун. Мўминлар Аллоҳ таоло ҳузурида одоб сақлаб, ҳар бир сўзига ҳурмат билан эътиқод қиладилар. Лекин мушриклар, ўз одатларича, ушбу оятдан ҳам масхара, беодоблик учун йўл топдилар. Биттаси туриб, ўша ўн тўққизтанинг биттасига ўнтамиз бас келсак бўлар, деди. Иккинчиси эса, сизлар иккитасини эпласангиз бўлди, қолганларини ўзимга қўйиб қўяверинглар, деди.

Шунда қуйидаги оятлар нозил бўлиб, ҳақиқий ҳикматни баён этди.

وَمَاجَعَلْنَا أَصَّحَبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَيْكَةً وَمَاجَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيسَتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنَبَ وَالْمُؤْمِنُونُ وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهم مَّرَضُّ الْكِنَبَ وَٱلْمُؤْمِنُونُ وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهم مَّرَضُّ



31. Дўзах соҳибларини фаришталардан қилганимиз ва уларнинг адади ҳам фақат кофирларни синаш учун. Китоб берилганлар ишонч ҳосил қилишлари учун. Ва иймонлиларнинг иймони зиёда бўлиши учун. Китоб берилганлар ва мўминлар шак-шубҳа қилмасликлари учун ва қалбларида касали борлар (мунофиклар) ва кофирлар, Аллоҳ бу билан нима мисолни ирода қилмоқчи, дейишлари учун. Шундоқ қилиб, Аллоҳ хоҳлаган кимсани адаштирур ва хоҳлаган кимсани ҳидоятта солур. Роббингнинг аскарларини Ўзидан бошқа ҳеч ким билмас. Ва у (дўзах) башар учун эслатмадан ўзга ҳеч нарса эмас.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло нима учун дўзахнинг хизматкорлари фаришталардан бўлгани ва нима учун уларнинг сони ўн тўққизта эканини баён қилиб бермоқда.

Чунки, кофирлар томонидан бу масалада кўтарилган шов-шув шуни тақозо қилган. Шунинг учун ҳам, Маккий, қисқа-қисқа оятлар ичида биргина ушбу узун оят келмоқда.

Аллох таоло бу тушунтиришни бошлаб, оятнинг аввалида:

## «Дўзах соҳибларини фаришталардан қилганимиз ва уларнинг адади ҳам фақат кофирларни синаш учун», демоқда.

Бу, биринчи ҳикмат. Дўзах соҳибларининг ўн тўққизта фаришта бўлиши кофирларни фитнага солади. Дарҳақиқат, шундоқ бўлди ҳам. Абу Жаҳл: «Сизлардан юз киши улардан биттасини ушлаб олиб, дўзахдан қутулиб чиқишдан ожизмисиз?»—деб масҳара қилиб кулди. Яна шунга ўхшаш бошқа гап-сўзлар бўлди. Умуман, ушбу масала кофирларнинг ўз куфрларида чуқур кетишлари учун фитна бўлди.

Дўзах соҳибларини ўн тўққизта фаришта қилишнинг иккинчи ҳикмати:

#### «Китоб берилганлар ишонч хосил қилишлари учун».

Яъни, яхудий ва насронийлар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳақ Пайғамбар эканликларига ва Қуръони Карим ҳақ китоб эканига тўла ишонч ҳосил ҳилишлари учун. Чунки, айни шу гаплар аҳли китобларга нозил ҳилинган илоҳий китобларда ҳам бор эди. Ўша гапларнинг Қуръони Каримда ҳам келиши уларнинг ишончларини орттирар эди.

Дўзах соҳибларини ўн тўққизта фаришта қилишнинг учинчи ҳик-мати:

### «Иймонлиларнинг иймони зиёда бўлиши учун».

Чунки, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг келтирган хабарлари содиқ эканлиги Таврот ва Инжил томонидан ҳам тасдиқланганини билиб мумин-мусулмонларнинг иймонлари яна ҳам зиёда булади.

Дўзах соҳибларини ўн тўққизта фаришта қилишнинг тўртинчи хикмати:

## «Китоб берилганлар ва мўминлар шак-шубҳа қилмасликлари учун».

Бу, олдинги гапларни таъкидлаш учундир. Яъни, аҳли китоблар ва мўминлар дўзах соҳибларининг ўн тўққизта фаришта эканлиги ҳақидаги ишончларига ҳеч қандай шубҳа қилмасликлари учун.

Дўзах соҳибларини ўн тўққизта фаришта қилишнинг бешинчи хикмати:

## «Қалбларида касали борлар (мунофиқлар) ва кофирлар, Аллох бу билан нима мисолни ирода қилмоқчи, дейишлари учун».

Дарҳақиқат, шундоқ бўлди ҳам. Мунофиқлар ва кофирлар худди шу гапни қайта-қайта айтдилар, айтмоқдалар.

Ояти кариманинг сўнгида Аллох таоло:

## «Шундоқ қилиб, Аллоҳ хоҳаган кимсани адаштирур ва хоҳлаган кимсани ҳидоятга солур», дейди.

Яъни, Абу Жаҳл ва унинг шерикларини адаштирганга ва Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ва муминларни ҳидоятта солганга уҳшаб.

### «Роббингнинг аскарларини Ўзидан бошқа ҳеч ким билмас.»

Уларнинг сони, қуввати ва бошқа нарсаларини фақат Аллоҳ-нинг Ўзи билади, холос.

«Ва у(сақар) башарият учун эслатмадан ўзга ҳеч нарса эмас.» Ундан сўнг Аллоҳ таоло осийларни қўрҳитишга ўтади. Ва Ўзининг баъзи махлуҳлари ила ҳасам ичиб, дўзахнинг ҳаҳ эканини таъкидлайди.



### 32. Йўқ! Ой билан қасам.

Яъни,

«Йўк!»

Аллоҳнинг оятларини масхара қилаётганлар, улар ҳақида турли бўлмағур гаплар айтаётганлар қилмишларидан қайтсинлар! Мен ой билан қасам ичиб айтаман!

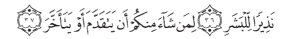


- 33. Ва чекинаётган тун билан қасам.
- 34. Ва ёришаётган тонг билан қасам.
- 35. Албатта, у(дўзах) улкан(азоб)ларнинг биридир.

Машҳур муфассирлардан Абу Ҳайён раҳматуллоҳи алайҳи юқоридаги оятлар тўгрисида қуйидагиларни ёзганлар: «Аллоҳ таоло ушбу нарсалар ила уларни шарафлаш учун ва уларда зоҳир бўладиган ажойиботлар Аллоҳнинг қудратидан эканлигига ва уларни яратиш Ўзи тарафидан эканлигига ишора қилиш учун қасам ичди.

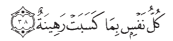
Жаҳаннам мислсиз улкан азоб эканлигини тасдиқлаш, таъкидлаш учун қасам ичди.

Ушбу оятларда қуёш билан ой Аллоҳ таолонинг махлуқлари эканига, икковлари ўз ҳаракатлари, келишлари, кетишлари, улар туфайли кечаси ва кундузи бўлиши билан Аллоҳ таолонинг амрига бўйсунишларига ишора бор. Икковлари Аллоҳга сажда қилурлар. Бас, шундоҳ экан, нега одамлар қуёш билан ойга ибодат қилишади? Уларнинг Холиқи Аллоҳ таолога ибодат қилишмайди?!



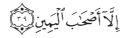
- 36. У башарият учун огохлантирувчидир.
- 37. Сизлардан пешқадам бўлишни ёки ортда қолишни хоҳла- ётган кимсалар учундир.

Яъни, ўша жаҳаннам башариятта, жумладан, сизларнинг ичингизда илгарилаб, пешқадам бўлиб, яхшилик, иймон, Исломга интилаёттанлар учун ҳам ва ортта қайтиб, ёмонлик, куфр, фисқу фасодга чекинаёттанлар учун ҳам эслатмадир.



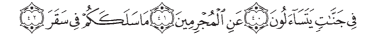
### 38. Хар бир шахс ўз касбининг гаровидир.

Яъни, ҳар ким ўз хоҳишига қараб амал қилади, ҳар ким қилганига яраша жазо ёки мукофот олади. Ҳар бир жон охиратда ўз қилган ишининг тутқунига—раҳийнасига айланиб қолади. Аллоҳ таолонинг ҳузурида гаровга олиниб, тутқун бўлиб туради. Бу дунёда қилган амали уни тутқунлиқдан қутқариб олиши зарур бўлади. Ўша ерда азоб ва уқубатлардан қутулиш учун ёрдам берадиган нарса бу дунёдаги амалдир.



### 39. (Бундан) ўнг тараф сохиблари мустаснодир.

Чунки, уларни иймонлари, тоат-ибодатлари аллақачон гаровдан озод қилиб олган бўлади. Ўнг тараф соҳиблари қаердалар ва нима қиладилар?



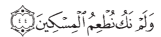
- 40. Улар жаннатларда, сўрайдирлар.
- 41. Гунохкорлардан.
- 42. «Сизларни дўзахга нима киритди?» (деб)

Гуноҳкорлар арзи дод қилишга муштоқ бўлиб турганлари учун батафсил жавоб бера бошлайдилар:



#### 43. Алар: «Намоз ўқийдиганлардан бўлмаган эдик.

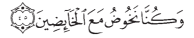
Бу ояти каримада дўзахийларнининг ўзлари дўзахга тушишларига сабаб бўлган асосий нарсани зикр қилмоқдалар. Аслида, бош сабаб иймонсизлик, лекин улар намоз ўқимаслик дейишмоқда. Демак, намоз билан иймон ажралмас нарсалар экан. Бу оятда мусулмон киши ҳаётида намознинг аҳамияти наҳадар улкан эканлиги яна бир бор таъкидланмоқда.



#### 44. Ва мискинларга таом бермаган эдик.

Бу сифат ҳам иймонсизлик аломатларидандир. Мискинларга таом бериш иймондан бўлиб, ўз соҳибини Аллоҳнинг азобидан сақлайди. Табиийки, таомга кийим-кечак ва уй-жой ҳам қўшилади. Мискинга таом бермаслик барча разилликларга ҳам борадиган қилиб қўяди. Шу билан бирга, мискинларни жамиятта, қорни тўқларга қарши ҳам қилиб қўяди.

Шунинг учун ҳам, мискинларнинг фаровон турмуш кечиришларига ҳисса қўшмаган одам дўзахийликка сазовор, гуноҳкор ҳисобланади.



### 45. Ва ботилга шўнгувчилар билан бирга шўнгир эдик.

Яъни, ақийда, дин, эътиқод ва бошқа шунга ўхшаш нарсаларда ботил сўзларни кўп гапирар эдик, ёлғонни кўз юммай сўзлар эдик.

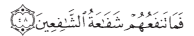


### 46. Ва қиёмат кунини ёлғонга чиқарар эдик.

### 47. Токи бизга ўлим келгунича», дерлар.

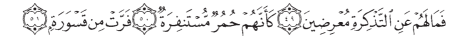
Инсонларнинг ана шундай тоифаларининг дунёга келиши барча балоларнинг бошидир. Чунки, қиёмат кунига ишонмайдиган киши олдида ҳамма мезон бузилади. Зеро, унинг фикрий ўлчови бузуқдир. У, инсонларга улуғ неъмат қилиб берилган ҳаётни «беш кунлик умр», деб чегаралайди. Барча нарсани ушбу тор доирада ўлчайдиган бўлиб қолади. Шу сабабли, бундай тоифадаги инсонлар кўпайган жамиятда ҳамма нарса расво бўлади.

Гуноҳкорлар дўзахга киришларига сабаб бўлган мазкур ишларни ўлгунларича қилаверганларини ўзлари эътироф қилмоқдалар. То ўлим келгунча қилганини қилиб юрган бўлса, ўлим келиб ҳақиқат юзага чиқса, ул гуноҳкорларнинг ҳоли нима бўлади?



### 48. Бас, уларга шафоатчиларнинг шафоати манфаат бермайдир.

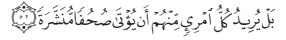
Сўнгра, Аллох таоло хидоятта чақирган зотдан қочган тоифаларни кулгили холда васф қилади.



- 49. Уларга нима бўлдики, эслатмадан юз ўгирарлар.
- 50. Худди қаттиқ қўрққан эшаклар.
- 51. Арслондан қочгани каби.

Бу оятларда ҳидоятга юрмай, ваъз-насиҳатлардан қочганлар худди саҳрода арслондан қочган ёввойи эшакларга ўхшатилмоқда. Арслоннинг овози эшитилиши билан ёввойи эшаклар турли тарафларга тартибсиз қоча бошлайдилар. Гуноҳкорлар ҳам Қуръонни, Ислом таълимотини эшитганларида шундоқ ҳолга тушадилар.

Сўнгра, Қуръони Карим уларнинг рухий холатларини ва Пайгамбар алайхиссаломга бўлган хасадларини васф қилади.



## 52. Балки улардан ҳар бири ўзига нашр қилинган саҳифалар берилишини ирода қилар.

Яъни, мушриклар Пайғамбар алайҳиссаломга Қуръони Карим берилганига ҳасад қилиб, кўра олмайдилар ва уларнинг ҳар бирига ҳам ушбу мартаба берилишини, илоҳий саҳифалар юборилишини хоҳлайдилар. Бу ҳолат, айниқса, мушрик қавмнинг йўлбошчи ва бойларида авж олган эди.



### 53. Йўқ! Балки улар охиратдан қўрқмаслар.

Яъни, уларнинг ваъз-насиҳатлардан юз ўгиришларининг асосий сабабларидан бири охиратдан қўрқмасликларидир.



- 54. Йўк! Албатта, у(Қуръон) эслатмадур.
- 55. Бас, ким хохласа, уни эслайдир.
- 56. Ва фақат Аллоҳ хоҳласагина, эсларлар. У зот тақво аҳлидир ва мағфират аҳлидир.

Яъни, борлиқдаги ҳар бир нарса Аллоҳнинг хоҳиши билан бўлади. Биз ожиз бандалар Аллоҳнинг хоҳиши нимага кетганини била олмаймиз. Айнан бизга Аллоҳ таоло нимани ирода қилганини ҳам билмаймиз. Лекин Аллоҳ таоло биздан нимани хоҳлашини яхши биламиз.

Буюрганларига итоат қилиб, қайтарганларидан қайтмоғимиз лозим. Аллоҳ тақвога аҳлдир. Яъни тақводорларнинг гуноҳларини кечирувчи зотдир.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ва имом Термизий Анас ибн Молик розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ушбу «У зот тақво аҳлидир ва мағфират аҳлидир», оятини қироат қилдилар ва «Роббингиз, «Мен тақво қилинишимга аҳлман. Бас, ким Менга тақво қилса, Мен билан бирга бошқа илоҳ қилмайди. Бас, Мен уни мағфират қилишга аҳлман», деди», дедилар».



## ҚИЙААМА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 40 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи унинг биринчи оятидан олинган. «Қийаама» сурасида иймон арконларидан бири — ўлгандан сўнг тирилиш ва бу дунёда қилганларига яраша жазо ёки мукофот олиш мавзуи муолажа қилинади. Айниқса, сурада қиёмат ва унинг шиддатларига алохида эътибор берилади. Инсоннинг ўлим олдидаги холати, кофирга охиратда бўладиган мусийбат ва қийинчиликлар зикр қилинади. Шунинг учун ҳам, сура «Қийаама» номи билан аталади.

Сураи карима қиёмат куни ва маломатчи нафс билан қасам ичиб, ўлгандан сўнг тирилиш ҳақ эканини таъкидлаш билан бошланади.

Сўнгра, ўша қўрқинчли куннинг баъзи аломатлари, жумладан, ой тутилиши, кўзнинг ҳайрон қолиши, халойиқнинг маҳшарга йиғилиши ва ҳисоб-китоб бўлиши эслатилади.

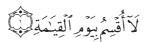
Қиёмат кунида одамларнинг иккига бўлинишлари, биринчиси бахтиёрлар, иккинчиси эса, бадбахтлар эканлиги, бахтиёрлар Аллох, таоло олдида юзлари ёруг бўлиб, ўз Роббиларига назар солишлари, бадбахтларнинг юзлари қаро бўлиб, хору зорликда қолишлари васф қилинади.

Сўнгра сураи каримада инсоннинг ўлим олдидаги ҳолати, у пайтдаги ҳийинчиликлар, инсон ўзи ўйламаган ғам-ғуссаларга ботиши зикр ҳилинади.

Охирида маҳшар ва қайта тирилишликнинг ҳақ экани ақлий далиллар билан исбот қилинади.

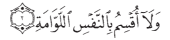
بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيَ الرَّحِينَ الرَّحِينَ الرَّحِينَ الرَّحِينَ الرَّحِينَ الرَّحِينَ الرَّحِين

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Қиёмат күни билан қасам.

Қиёматта ишониш Исломда иймон арконларидан биридир. Пайгамбаримиз алайҳиссаломдан иймон ҳақиқатидан сўралганда, у зот: «Аллоҳга, фаришталарга, илоҳий китобларга, Пайғамбарларга ва охират кунига иймон келтирмоғинг ва яна яхши-ёмон тақдир ҳам Аллоҳдан эканига иймон келтирмоғинг (иймондир)», деганлар.



### 2. Ва маломатчи нафс билан қасам.

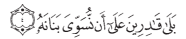
«Маломатчи нафсдан» мурод мумин кишининг нафсидир. Чунки, у ўз эгасини доимо маломат қилиб (тергаб) туради. Гунох иш қилса, «Нима учун гунох қилдинг? Аллохдан қурқмайсанми? Охиратда нима жавоб берасан?» деб маломат қилади. Савоб иш қилса, «Бу оз-ку, купроқ қилсанг булмайдими? Қанча куп савоб иш қилсанг, узингта фойда-ку», деб маломат қилади. Тасаввуф мактабининг машхур намояндаси, Ислом оламида катта хурматта эга булган олим имом Ҳасан Басрий, яхши одам доимо ўз нафсини маломат қилиб туради, фожир одам нафсини итоб қилмай юраверади, деганлар.

Келгуси оятда Аллоҳ таоло ҳиёматни инкор ҳилувчиларга ҳужжат келтиришга ўтади.



# 3. (Кофир) Инсон Бизни унинг суякларини жамлаб олмас, деб ўйларми?

Кунлардан бирида араб мушрикларидан Адий исмли киши Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам билан гаплашиб ўтириб, қиёмат ҳақида сўзлаб беришни сўради. Ҳазрати Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам унга бир оз қиёмат ҳақида сўзладилар. Шунда Адий: «Аллоҳ-га қасамки, ўша кунни ўз кўзим билан кўрсам ҳам сенга ишонмайман, эй Муҳаммад, сенга ҳам, ўша кунга ҳам иймон келтирмадим, Аллоҳ ўлган одамнинг суякларини тўплаши мумкин эканми?»—деди. Аллоҳ таоло унга раддия қилиб ушбу оятларни туширди.



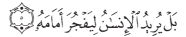
4. Албатта, Биз унинг бармоқ учларини ҳам асл ҳолига келтиришга қодирмиз.

Ушбу оят Қуръони Каримнинг илмий мўъжизаларидан биридир. Тупроққа кўмилган ўлик бир муддатдан сўнг чириб битади. Қиёмат куни ўша чириб, тупроққа аралашиб кетган инсон қайта тирилишига кўпчилик ишонгиси келмайди. Юқорида тилга олинган мушрик Адийга ўхшаб ҳайрон бўлади.

Аллоҳ таоло бўлса, бунга ҳайрон бўлишнинг ҳожати йўҳ, Мен нафақат танани, балки ўша танадаги нозик, дақиқ жойларни, чизикларни ҳам, жумладан, бармоҳ учларини ҳам, аввал ҳандоҳ бўлса, худди шундоҳ ҳолига келтираман, дейди.

Нима учун Аллоҳ таоло бу оятда инсон аъзолари ичидан айнан бармоҳ учини танлаб олди?

Инсоннинг бошқа аъзолари бировники иккинчисиникига ўхшаши мумкин. Лекин бармоқ учлари ҳеч қачон бировники бошқа шахсникига ўхшамас экан. Бу ҳақиқатни одамлар ўтган асрга келибгина англаб етдилар. 1884 йилдан бошлаб Англияда бармоқ изидан одамларни аниқлаш бошланди. Бармоқ излари турлича бўлиб, дунёда ҳеч қачон бир кишининг бармоқ чизиқлари иккинчи шахсникига ўхшамас экан. Бу далил Қуръоннинг ҳақиқий илоҳий китоб эканлигини яна бир бор исботлайди. Кўпчилик мазкур оят таъсиридан Ислом динини қабул қилганлар.

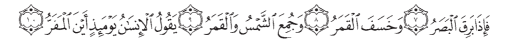


**5. Балки, инсон келажакда фиску фужур қилишни хоҳлайдир.** Яъни, гуноҳкорлар яна ўз ҳолатларида қолавермоқчи бўладилар.

يَسْئُلُ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلْقِينَمَةِ لَإِنَّا

### 6. Қиёмат куни қачон? - деб сўрайдир.

Бу савол билиш учун эмас, балки инкор учун, қиёмат қачон бўларди, ҳеч қачон бўлмайди, демоқчи бўлиб айтилган. Шунинг учун ҳам, аввалги оятда келтирилганидек, у ўзининг фисқу фужурида давом этади, шуни хоҳлайди ва шу сабабдан қиёматга ҳам ишонгиси келмайди. Чунки, фосиқлар ҳавойи нафсларининг чегараланишини ҳеч хоҳламайдилар. Қиёматни кофирлар инкор қилиб турган бир пайтда, қиёматнинг ҳақлиги тўғрисидаги кучли оятлар келади. Бир диққат билан эътибор беринг-а.



- 7. Қачонки кўз лол қолиб қўрқинчга тўлса.
- 8. Ва ой тутилса.
- 9. Ва қуёш билан ой жамланса.
- 10. Ўшал кунда инсон: «Қочар жой қаерда?» деб қоладир.

Бу оятларда қиёматда бўладиган тўс-тўполонлар, даҳшатли вокеалар ва ўша даҳшатлар ичида қолган инсоннинг ҳоли баён ҳилинган. Яъни, кофир инсон бу дунёда инкор ҳилиб юрган нарсаси юзага келиб, азоб-уҳубат, дўзаҳга кириш аён бўлиб ҳолганда, ҳочишнинг пайига тушади ва ҳаерга ҳочса бўларкин, деб сўрай бошлайди. Бу саволга жавоб эса ҳуйидагича:



- 11. Йўқ! Қочар жой йўқдир!
- 12. У кунда жойлашув фақат Роббинг хузурида бўладир.
- 13. У кунда инсонга аввалу охир қилган ишларининг хабари бериладир.

Бу дунёда ҳар бир инсоннинг қилаёттан каттаю кичик ишларини фаришталар тарк қилмасдан ёзиб боришади. Қиёмат кунида эса, ўша ёзувлар асосида ҳар бир инсонга ўзи қилган ишлари ҳақида ҳабар берилади ва ҳисоб-китоб қилинади. Яҳши ишлари кўп бўлса, жаннатга, ёмон ишлари кўп бўлса, дўзаҳга киритилади.



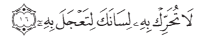
- 14. Ҳа, инсон ўз нафсига қарши ўзи шохиддир.
- 15. Ва агар узрларини тўкиб солса хам.

Инсонга қиёмат куни бу дунёда қилган гуноҳ ишларининг хабари берилганда, узр айтиб, гуноҳларини бўйнига олмай, тонишга уринади. Шунда унинг аъзолари унга қарши гувоҳлик бера бошлайди. Кўзи: фалон вақтда мен билан ҳаром нарсани кўрган эдинг-ку, энди тонасанми, дейди. Қўли: мен билан фалон гуноҳни қилган эдинг, дейди. Оёғи: мен билан гуноҳ ишларга юриб боргансан, шунга гувоҳлик бераман, дейди ва ҳоказо бошқа аъзолари ҳам. «Ҳа, инсон ўз нафсига қарши ўзи шоҳиддир» деган оятдан мақсад шу.

Аввалги оятларда кофирларнинг қиёматта ишонмасликларининг сабаби фисқу фужурда бардавом бўлишлик, Аллоҳнинг фармонларидан қочиш экани баён қилинди. Кейинги оятларда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга илоҳий каломни қандай қабул қилиб олиш кераклиги баён қилинади.

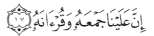
Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Қуръони Карим оятлари илк бор тушиш даврида Жаброил фаришта алайҳиссаломдан оятларни шошилиб қабул қилиб олардилар. Унутиб қуйишдан қурқиб, фариштага қушилиб лабларини қимирлатиб уқиб турардилар. Чунки, бу у киши учун кутилмаган таълим эди. Ҳар бир ҳарфни қайтариб, ўрнидан чиқариб талаффуз этиш лозим эди. Шунинг учун ҳам, юқоридаги ҳолатта тушардилар. Ислом душманлари айтганидек Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам Қуръонни ўзлари таълиф қилган бу́лсалар, ҳеч қачон мазкур ҳолатта тушмасдилар.

Шундай қилиб, Аллоҳ таоло Ўз Пайғамбарига Қуръон оятларини қандай ҳолда ҳабул қилиб олишни ўргаттанлигининг тафсирига ўтамиз. Эй Пайғамбар!



### 16. Сен шошилиб у билан тилингни қимирлатма.

Яъни, Биз Қуръонни сенга етказаётганимизда, унутиб қўймайин деб, қўшилиб ўқиб турма.



## 17. Албатта, у(Қуръон)ни жамлаш ва ўқиб бериш Бизнинг зиммамизда.

Шунинг учун, сенинг ташвишланишинг ортикча.



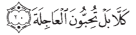
- 18. Бас, Биз уни ўқисак, қироатига зехн солиб тур.
- 19. Сўнгра у(Қуръон)ни баён қилиб бериш ҳам Бизнинг зиммамизда.

Яъни, сенга тушуниш қийин бўлган жойини, ҳукмларини, маъноларини баён қилиб бериш ҳам Бизнинг зиммамизда.

Хазрати Абдуллох ибн Аббос ушбу оятлар маъносида қуйидагиларни айтганлар: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам тушаёттан оятларда оғирлик сезар эдилар. Бирор нарсани ўтказиб юбормасдан ёдлаб олиш мақсадида у билан тиллари ва икки лабларини қимирлатиб турар эдилар. Шунда Аллох ушбу оятларни нозил қилди. Ана шундан кейин Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам қачон ҳузурлариға Жаброил алайҳиссалом келсалар, бошларини қуйи солиб, жим тинглайдиған бўлдилар. Бас, қачон Жаброил кетсалар, Аллоҳ қандоқ ваъда қилған бўлса, ўшандоқ ўқир эдилар.

Аллома Исмоил ибн Касир худди шу оятлар тафсирида қуйида-гиларни ёзадилар: «Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам Қуръонни қабул қилиб олишга шошилар эдилар. Фариштанинг қироатидан олдинга ўтиб кетиб қолардилар. Шунда Аллоҳ азза ва жалла у зотни тинчланишга амр этди. Уни қалбларида жамлаб беришнинг, баён қилиб беришнинг, очиқлаб беришнинг кафолатини олди. Биринчи ҳолат уни қалбларида жамлаш. Иккинчи ҳолат тиловати. Учинчи ҳолат тафсири ва маъносини изоҳ қилиш».

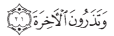
Қуръон яна қиёматни инкор қилувчиларни огоҳлантиришга ўтади:



### 20. Йўқ! Балки сизлар шошар дунёни яхши кўрасизлар.

Яъни, эй мушриклар, кофирлар, иш сиз гумон қилаётгандек эмас! Йўқ! Қайта тирилиш, ҳисоб-китоб ва жазо бўлмай қолмайди, албатта бўлади. Сизларнинг ноҳақ гумонга бориб, қайта тирилиш, ҳисоб-китоб ва жазони инкор қилишингизнинг бош сабаби:

«...сизлар шошар дунёни яхши кўрасизлар».



#### 21. Ва охиратни тарк этасизлар.

Яъни, охират иши сизлар ўйлаганча эмас. Сизлар, ўлгандан сўнг тирилмаймиз, жазо ҳам олмаймиз, деб ўйлайсизлар. Чунки, бу дунё ва унинг шаҳватларига муҳаббатингиз зўр, шунинг учун ҳам, охиратни ва ундаги доимий неъматларни унутасиз.

Келгуси оятларда охиратни эсдан чиқармасликка ундов, унда мўминларнинг ҳоли нима кечади-ю, кофирларнинг ҳоли нима бўлиш-лиги баён қилинади.



- 22. У кунда чиройли юзлар бор.
- 23. Ўз Роббисига назар солувчилар.

Бу, мўминлар ҳолатининг баёнидир. Яъни, улар ҳиёмат кунида бахтга эришганлари юзларидан балҳиб турган севинчдан билинади ва улар ўша куннинг энг олий маҳомига—Аллоҳнинг, ўз Роббиларининг жамолини кўришга муяссар бўладилар.

Аҳли жаннат учун энг олий неъмат Аллоҳ таолонинг жамолини ҳижобсиз кўришдир. Ана ўша буюк неъматнинг ҳаҳиҳатан бўлишига ушбу ояти карима далилдир. Аҳли сунна ва жамоа мазҳабининг аҳийдаси шудир. Бу маъно бошҳа оятларда ва бир ҳанча ҳадиси шарифларда ҳам ўз ифодасини топгандир.

Имом Бухорий ва имом Муслим ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Албатта, сизлар ўз Роббингизни ҳудҳи манави ойни ҡўраётганингиздек, аён кўрурсизлар»,—деганлар.

Имом Муслим ривоят қилган бошқа бир ҳадисда эса, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам, жумладан: «Бас, ҳижоб очилур, уларга Роббилари таборака ва таолога назар солишдек маҳбуб ҳеч бир нарса берилмагандир»,— деганлар.

Аллоҳ бизларни ҳам кўпчилик қатори Ўз жамолига назар солишга насиб айласин!

Кейинги оятларда эса, тамоман тескари холат васф этилади.

### 24. Ва у кунда тиришиб-буришган юзлар хам бор.

# 25. Ўзларига умуртқасини синдирадиган иш бўлишига ишонарлар.

Бу, кофирларнинг ҳолатидир. Чунки, қиёмат кунида оғир, муд-ҳиш аҳволда қолганлари уларнинг ҳам юзларидан яққол кўриниб туради. Ва улар ўзларига улкан азоб келишига ишониб бўлганлар. Бу улкан азобни Қуръони Карим умуртқа поғонасини синдирадиган оғир зарбага ўхшатмоқда.

Юқорида бу дунёни охиратдан устун қўйганлар, уларнинг охиратни унутиш сабаблари баён қилинди. Энди эса, уларга ўзларини ўнглаб олишларига эслатма қилиб, ўлимнинг зикри, ўлим олдидаги жон бериш ҳолатининг баёни келтирилади.



26. Йўқ! Вақтики, (жон) халқумга келса.

27. Ва «Ким буни қутқарар?» дейилса.

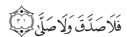
28. Ва, албатта, бу фирок эканлигига ишонса.

29. Ва болдирлар бир-бирига алмашса.

30. У кунда хайдаб бориш жойи Роббинг хузуридадир.

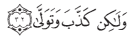
Бу оятлар жон чиқиш ҳолатидаги инсонни тасвирлаяпти. Яъни, жони ҳалқумига келиб қолганда, уни ҳаётда олиб қолиш учун барча чора кўрилади. Ким қутқараркин, деб илтижо қилинади. Лекин иложи бўлмай, фироқ вақти келганига ишонч ҳосил бўлади. Жон чиққанда эса, оёқлар жонсиз бўлиб бир-бирига чалмашади

Ўз яқинлари, ота-онаси, ака-укаси, биродари жон бераёттанида бошида туриб жон бериш холатини, жон аччигини кўрса-да, ҳануз қиёмат кунига ишонмовчилар ҳолини қуйидаги оятлар васф қилинади.



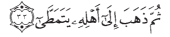
### 31. Бас у тасдикламади ва намоз ўкимади.

Яъни, ўша нобакор банда, ўзи тасдиқлаши, иймон келтириши лозим бўлган нарсаларни тасдикламади ва Аллох таолонинг амрига бўйсуниб намоз ҳам ўқимади. Иймондан кейин намознинг зикр қилиниши, нобакор, жиноятчи банданинг айблари рўйхатида иймондан кейин намоз келиши ҳамманинг кўзини очмоги ва намозга ҳушёр бўлишга чақирмоги лозим.



#### 32. Ва лекин ёлгонга чиқарди ва юз ўгирди.

Яъни, у иймон келтириши лозим нарсаларни ёлгонга чиқарди ва тоат-ибодатдан юз ўгирди.



### 33. Сўнг ўз ахлига керилиб борди.

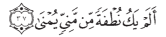
Яъни, қилган мазкур нобакорлиги ва исёнини қаҳрамонлик билиб, ҳудди улкан бир ишни амалга оширгандек, ўз аҳли олдига керилиб, такаббурлик ила юриб борди.



- 34. Холингга вой бўлсин сенинг, вой бўлсин!
- 35. Яна холингга вой бўлсин сенинг, вой бўлсин!
- 36. Инсон бехуда тарк қилинишликнинг хисобини қилурми?

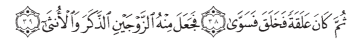
Яъни, қиёмат бўлмаса керак, деганидек, ўлгандан кейин қолиб кетсак керак, қайта тирилмаймиз, ҳам дейди.

Ушбу оятлар Абу Жаҳл ҳақида тушганлиги кўпчилик муфассирларимиз томонидан ривоят қилинган.



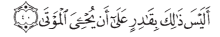
### 37. У манийдан оққан нутфа булмаганмиди?

Яъни, у инсон ўз аслини ўйласин, яқиндагина дунёда унинг асари ҳам йўқ эди. Кейин она қорнига манийдан оққан нутфа (сперма) билан тушди.



- 38. Сўнг алақа бўлди. Бас, бекаму-кўст этиб яратди.
- 39. Бас, ундан жуфтни эркак ва аёлни яратди.

Битта ҳужайранинг эркак ёки аёл бўлишини Аллоҳ таоло қилмаса, ким қилади?! Фақат, ақл ишлатиб кўрганларгина бу ҳақиқатни тушуниб етадилар.



#### 40. Шундай Зот ўликларни тирилтиришга қодир эмасми?!

Иўкдан бор қилган Зотга борни қайта тиклаш жуда ҳам осонку?! Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ушбу оятни ўқиганларида: «Субҳанака ва балаа», дер эканлар. Яъни, «Сени поклаб ёд этаман, эй Роббим! Қодирсан!»



#### ИНСОН СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 31 оятдан иборат.

Ушбу сура ўзининг биринчи оятида келган «Инсон» сўзи билан номланиб қолган.

Бу сура «Дахр» сураси ҳам дейилади. У Қуръони Каримнинг 29-порасидаги суралар ичида Мадийнада тушган ёлғиз сурадир. Чунки 29-порадаги бошқа сураларнинг ҳаммаси Маккаи Мукаррамада нозил булгандир. Ундаги ояти карималарда охират ишлари зикр қилинади.

Сураи карима Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло инсонни Ўз қудрати билан яраттанлиги, унга кўз, қулоқ каби аъзолар берганлиги ҳақидаги оятлар билан бошланади. Сўнгра Аллоҳ таоло охиратда жаннат аҳлига тайёр қилинган нозу неъматларнинг баёнини келтиради. Хўп, бундай иззат-ҳурматларга кимлар эришадилар? Бундай бахтга сазовор бандалар — бу дунёда Аллоҳ таолонинг ризолиги учун бева-бечора, фақиру мискинларга таом берган, мазлумнинг ҳолини сўраган, доимо яхшилик, хайрли ишлару тоат ибодат билан банд бўлганлардир. Уларнинг сифати ана шундай баён қилинади. Яхши бандалар сифатлангач, уларга бўладиган ажру савоблар, қиёмат кунида улар оладиган фазлу карамлар баён қилинади.

Сурада фақат ва фақат жаннат аҳлига хос бўлган неъматлар бирбир санаб чиқилади. Масалан: емоқлик, ичмоқлик, кийиму либослар ва жаннат аҳлига хизматда бўлган ҳуру ғилмонлар ва ҳоказо.

«Инсон» сурасининг охирида Қуръони Карим ақлини ишлаттан бандалар учун буюк бир эслатма эканлиги, бошқа сураларда айтилган булса-да, яна бир бор зикр қилинади.

بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيَ فِي اللَّهِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ فِي اللَّهِ الرَّحِينِ اللَّهِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ الرَّحِينِ اللَّهِ الرَّحِينِ الرّحِينِ الرَّحِينِ الرّحِينِ الرَّحِينِ الرَحِينِ الرَّالِي الرَحِينِ الرَّحِينِ الرَحِينِ الرَحِينِ الرَحِينِ الرَحِينِ

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينُ مِّن ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيًّا مَّذَكُورًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمِ الم

## 1. Дарҳақиқат, инсонга у эсга олинадиган нарса бўлмаган бир замон келмадими?

Яъни, яқиндагина бу инсон зоти ҳеч кимнинг эсида йўқ эди. На фақат у, балки унинг ота-онаси ҳам бу дунёда йўқ эди. Биз ана шундай йўқ нарсадан инсонни бу дунёдаги энг олий махлуқ, яъни шахс қилиб яратдик, демоқда Ҳақ субҳанаҳу ва таоло. Биргина шу оятнинг ўзиёқ ҳар бир киши учун ибрат бўларли хитобдир. Ҳар биримиз ақлан ўйлаб кўрайлик: бундан 100 йил илгари қаерда эдик? Қандай қилиб бу дунёга келиб қолдик? Бизни йўқдан бор қилган, Ўз қудрати туфайли Ўзининг зикрини айтадиган, ҳар лаҳзада «Ё Аллоҳ», деб эслайдиган ёки тамоман Ўз марҳаматидан бенасиб қилиб қўйган ким? Бу саволларга жавобни ҳар биримиз ўзимизча холисона ўйлаб кўрайлик. Йўқ! Жавоб излашимизга ҳожат йўқ. Чунки, жавобнинг ҳақиқийсини Аллоҳ таолонинг Ўзи иккинчи оятда бериб қўйибди.

# إِنَّا خَلَقْنَاٱلْإِنسَنَ مِن نُّطُ فَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ إِ

## 2. Албатта, Биз инсонни аралаш нутфадан яратдик. Синаш учун, бас, уни эшитадиган, кўрадиган қилдик.

Бу оятдан маълум бўляптики, Аллох таоло инсонни бехудаданбехудага яраттан эмас. Балки синов учун яраттан. Ислом шариати аҳкомларига амал қиладими, йўқми? Унинг бошига ўз Роббиси тарафидан турли мусийбатлар етганида сабр қиладими, йўқми? Демак, бу дунёда инсоннинг ҳар бир қадами назоратда, ҳар бир куни синовдир. Лекин бандаси буни тушунмайди.

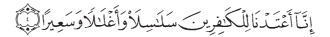
Инсонни имтиҳон қилиб, синаб кўриш унга ато қилинган ақли ва идрокига асослангандир. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло инсонга идрок қилсин, фикр юритсин, эшитсин ва англасин деб, эшитиш ва кўриш қобилиятини берди. Эшитиш ва кўриш қобилиятлари ўзини англаган ҳар бир инсон учун улкан неъматдир. Лекин фақат эшитиш, кўриш ёки идрок қилишнинг ўзи кифоя эмас. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таолонинг Ўзи ҳидоят ва залолат йўлларини аниклаб берган. Бу биз гуноҳкор бандаларнинг ҳадеб залолат ботқоғида ётавермаслигимиз, балки маърифат, ҳидоят ва илмга интилишимиз, шу йўл билангина Аллоҳ таолонинг ризолигини топишимиз учун тенги йўқ кўрсатмадир.



**3. Албатта, Биз унга йўл кўрсатдик.** (У эса) **ёки шукр қилувчи, ёки куфр келтирувчи бўлди.** 

Яъни, Аллоҳ таоло инсонлар орасидан Пайғамбарлар етиштириш воситаси билан шариатлар юбориб, Ўзининг қонун-қоидаларида инсонларга яхшилик ва ёмонликни, тўғри ва нотўғри йўлни, савоб ва гуноҳни—ҳамма-ҳаммасини атрофлича баён этди. Сўнгра, инсонга хоҳлаган кўйда юриш учун ихтиёр берди. Қудрати етса-да, уни жиловлаб қўймади. Не ажабким, тўғри йўлни танлаганлар ибодат қилиб, яхши амаллар билан Роббисининг розилигини топади. Нотўғри йўлни ихтиёр қилганлар эса, Аллоҳ таолонинг неъматига ношукрликда бўлиб, гуноҳ ишлар қиладилар ва Унинг ғазабига учрайдилар.

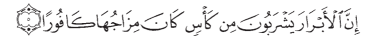
Аллоҳ таоло гуноҳ ва нотўғри йўлда юрганлар учун охиратда тайёрлаб қўйган жазосини қуйидагича баён этади:



# 4. Албатта, Биз кофирлар учун занжирлар, кишанлар ва ёниб турган оловни тайёрлаб қуйганмиз.

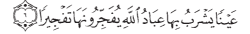
Менимча, бу оятни махсус шархлашга хожат йўк!

Хидоят йўлида юрганлар учун охиратдаги ажру мукофотларнинг баёни эса бундай зикр қилинган:



### 5. Албатта, яхшилар каафур аралаштирилган қадахдан ичарлар.

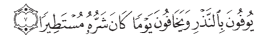
Каафур – ичимликни хушбўй ва хуштаъм қилувчи модда бўлиб, араблар у аралашган шаробни энг яхши шароб ҳисоблашади. Таф-сирчиларимиз оятдаги «каафур»дан мурод жаннатдаги булоқнинг исми, деганлар.



## 6. Бир булоқданки, ундан Аллоҳнинг бандалари отилтириб ичарлар.

Яъни, жаннатдаги Каафур булогидан Аллох таолонинг ризолигини топган бандалар хоҳлаган тарафга қаратиб отилтириб ичадилар, гўёки фавворалардек. Қасрда ўтириб ичгиси келса, қасри олийда, хуру ғилмонлар бирла суҳбат қуриб ўтирган жойда хоҳлашса, ўша ерда, хуллас, қайси жойни ва қайси ҳолатни мақбул топсалар, Каафур булоги уларга мунтазир бўлади.

Келгуси оятларда эса, Аллоҳ таоло яхши бандаларнинг сифатларини зикр қилади.

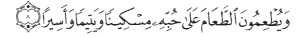


# 7. Улар назрга вафо қиларлар ва ёмонлиги кенг тарқаладиган кундан қурқарлар.

Назр – инсонга ўзи аслида лозим бўлмаган ибодатни ўзича лозим қилиб олишликдир. Масалан: бир киши оғир бетоб бўлди, ётган жойида шундай ният қилади: «Эй Аллоҳим, агар касалимдан тузалиб кетсам, бир қўй сўйиб эҳсон қиламан». Ёки: «Болам эсон-омон ҳарбий хизматдан қайтиб келса, ўн кун рўза тутаман» ва ҳоказо...

Кимки шундай нарсаларни назр қилса, унга вафо қилмоғи вожиб бўлади. Агар киши гунох ишларни назр қилса-чи, деган савол ҳам туғилиши табиий. Мисол учун, фалон ишим битса, фалон мансабда-гиларга қўй сўйиб, ароқ қуяман, бош-оёқ сарпо қиламан, қабилидаги нопок ниятлар. Бундай ҳолда у назр ҳисобланмайди ва амалга оширилмайди. Борди-ю, ҳотамтойлик қилиб ўтказилса ҳам, Аллоҳ таоло хўжакўрсинга қилинган бундай назрни қабул этмайди. Чунки, у яхши бандалар назрини тилга олди. Элга ароқ бериб, ўзини ҳам, аҳли аёлини ҳам дўзахга тиқадиганлар ҳеч қачон аброр бўлмайдилар.

Иккинчи сифат (қиёматдан қўрқиш) эса, доимий равишда фақат Аллоҳ таолога хуш келадиган ишларни қилиб, унга ёқмайдиган ишлардан четлашишга чорлайди. Ана шундай хайрли ишларни қилувчи аброр бандаларнинг сифатларидан яна бири навбатдаги оятда нозил бўлган.



# 8. Ўзлари таомни яхши кўриб турсалар ҳам, уни мискин, етим ва асирларга берарлар.

Ана, биродарлар, аброрларнинг хислати нима экан! Улар ҳатто-ки ўзларига таом керак бўлиб, ҳожатлари тушиб турса ҳам, мискин, етим, асирларни ўзларидан устун қўйиб, таомни уларга берадилар. Таом яхши бўлса, албатта, уни кўпроқ тановул қилишга кишида мойиллик бўлади. Ана шундай ҳолларда уни фақирга бериш бойнинг камбағални ҳурмат қилишидан келиб чиқади. Бу эса, ўз навбатида, улар орасида тенглик бўлишига олиб келади. Оятдаги «мискин» сўзининг алоҳида таъкидланиши ҳам айнан шунга қаратилган.

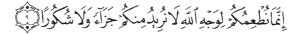
Чунки, мискинга, яъни ўзига ва оиласига етарли еб-ичиш таоми бўлмаган одамга ёрдам бериш ўзига тўкларнинг бурчидир.

Етимларга ёрдам бериш ҳам ниҳоятда савобли иш. Етимларга овҳат, кийим-кечак, таълим ва тарбия бериш ўзига тўҳларнинг зиммасидаги бурчдир. Шундай ҳилинса, етим ҳам жамият учун фойдали шахс бўлиб етишади. Агар унга бепарво ҳаралса, камситилса, разолат ва жиноят кўчасига кириб, ўзи яшаётган жамиятта фаҳат зарар келтирувчи шахсга айланади. Бунга мисол келтириб ўтириш шарт эмас. Атрофимизга аҳл кўзи билан бир назар солсак, бас.

Ислом дини кишилик жамиятида қарор топа бошлаган дастлабки кунларданоқ душманлардан қўлга тушган асир ҳаётини сақлаб қолиш, унинг инсонлик ҳуқуқини ҳурмат қилишга даъват этди. Бу ҳақда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга оятлар ҳам нозил қилинди. Ва ул зот бундан 1400 йил аввал, бутун дунё инсон ҳуқуқи нима эканини билмай турган бир пайтда Аллоҳ таолонинг ана шундай инсонпарвар ҳукмини эълон қилдилар.

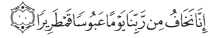
Ислом татбиқ этган бу ҳуқуқларни, жумладан, асирларга яхши муомала қилиш, уларни бирор егулик билан таъминлашни Бирлаш-ган Миллатлар ташкилоти яқиндагина эълон қилди. Бундан юз ёки минг йил аввал эмас. Шунинг ўзиёқ Аллоҳ таолонинг дини нима асосига қурилганлигига етарли далилдир.

Мусулмонлар бировга яхшилик қилганларида риё учун, миннат учун эмас, балки савоб умидида, қиёмат куни яхши ҳолатларга эришиш умидида қиладилар. Ушбу хислатлар қуйидаги оятларда ҳам ифода этилади.



9. «Албатта, биз сизларни фақат Аллоҳнинг розилиги учун овқатлантирамиз. Бунинг эвазига сизлардан мукофот ёки ташак-кур хоҳламаймиз.

Демак, чин мумин иккинчи бир биродарига яхшилик ёки ёрдам қилганида фийсабилиллох, яъни Аллох йулида қилмоғи лозим экан. Қилган яхшилиги эвазига тамаъ талаб қилиш Аллох таолонинг ғазабини келтирадиган ва ул бандани мунофиққа айлантирадиган амаллардандир.



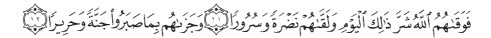
10. Албатта, биз қўрқинчли, шиддатли, узун кунда ўз Роббимиздан қўрқурмиз», дерлар.

Демак, мусулмонлар муҳтожларга таом беришларининг иккита сабаби бор.

Биринчиси, Аллох субханаху ва таолонинг розилигини топиш.

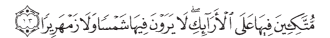
Иккинчиси, халойиқ учун қўрқинчли ва шиддатли бўлган узоқ кун, яъни ўтиши қийин бўлган қиёмат кунида Аллох таолонинг азобига дучор бўлишдан қўрқув.

Кейинги оятда Аллох таоло айнан ана шунга ишора қилиб, аброр бандаларини хотиржам бўлишга чақиради ва қиёмат куни хавфининг ўрнига омонлик ва хурсандлик ато қилишлигини айтади.



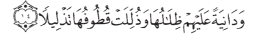
- 11. Бас, уларни Роббилари ўшал кун шарридан сақлади ва уларга хушрўйлик ҳамда хурсандчилик ато қилди.
- 12. Ва сабр қилганликлари учун, уларни боғу роғ ва ипаклар билан мукофотлади.

Бу оятда Аллоҳ таоло аброр бандалар васфига яна бир янги васф—сабрни қушмоқда. Ҳақиқатан, инсондаги сабр барча фазилатларнинг онасидир. Ер юзидаги жамийки яхшиликларнинг манбаидир. Инсон уз сабри туфайли ҳавойи нафсидан ғолиб келади. Эътиқодига, иймонига зарарли хоҳишларни жиловлайди. Чунки, муминнинг ҳидоятда собитқадам булиши учун энг аввало унга сабр керак!



# 13. У ерда сўриларда суянган холдалар. У ерда қуёшни хам, совукни хам кўрмаслар.

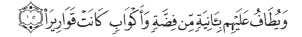
Аввалги оятда жаннатта кирганларга бериладиган неъматлар, боғу роғлар, улардаги турли хил лаззатли мевалар, кўзни қувонтирадиган ажойиб манзаралар ҳамда аброр бандалар киядиган ҳарир либослар зикр қилинган эди. Бу оятда жаннатта кирганлар роҳатфароғатининг васфи давом этмоқда. Уларнинг ажойиб сўриларда ёнбошлаб ором олишлари ва жаннатда уларга озор берадиган иссиғу совуқнинг йўқлиги васф қилиняпти.



14. Ва устиларига у(жаннат)нинг соялари яқиндир ҳамда унинг мевалари жуда ҳам осон қилингандир.

Яъни, жаннат дарахтлари жаннатийларга доимо соя солиб туради. Меваларнинг узишга осон қилинганини уламолар, киши тикка турса ҳам, ўтирса ҳам, ёнбошласа ҳам бир хилда—қўл узатса етгудек бўлиб туради, узаёттанда қўлига тикон кириши ёки қўли етмай қолиш ҳолатлари йўқ, деб васф қиладилар.

Бу дунёда боғимиздаги бирор мевадан тановул қилиш учун, хоҳ у узум бўлсин, хоҳ ул олмаю нок бўлсин, албатта, оёғимиз остига нарвон қўйишимиз лозим бўлади. Чунки, шундай узалсак, бўйимиз етмайди. Қовун-тарвуз емоқчи бўлсак, бозорга тушамиз. Харид қиламиз. Охиратда эса, жаннат аҳли ана шундай ташвишлардан халос бўладилар. У ерда сотувчи ҳам, харидор ҳам йўқ. Мева шохлари сизга эгилиб туради. Бундан ортиқ мукофот борми!



# 15. Ва уларга кумуш идишлар ва биллурлардан бўлган қадаҳлар айлантириб турилур.

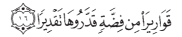
Яъни, жаннат аҳлларига кумуш идишларда таом ва биллурдан бўлган қадаҳларда шароб айлантириб турилади. Ўзлари бориб, излаб, ахтариб топмайдилар. Шу билан бирга, овқат ейдиган идишлари ҳам, шароб ичадиган қадақлари ҳам роҳатбахшдир.

Охиратда жаннат аҳлига шароблар тутиб турилиши Қуръони Каримнинг бир неча сураларида нозил бўлган.

Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло ўзининг муҳаддас китобида васф ҳилган шаробни бу дунёнинг ҳаром ичимлигига тенглаштиришнинг ўзи катта гуноҳдир. Чунки, жаннатдаги шароб кишини аҳлу ҳушидан айирмайди, балки ҳушёр ҳилган ҳолда роҳат бағишлайди. Уни ҳурлар тутиб туради. Уни ичган бандалар бир-бирларига мунофиҳона сўзламайдилар, балки Аллоҳнинг марҳамати наҳадар беҳиёс эканлиги ҳаҳида кишининнг тани яйрайдиган узундан-узоҳ суҳбатлар ҳурадилар. Аллоҳ таолога шуҳроналар айтадилар.

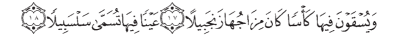
Бу дунёнинг Қуръонда ҳаром қилинган ичимлиги (хамр) эса, фақат-фақат йўлдан оздиради, ақлу ҳушдан айиради, қавму қариндошдан бегона қилади.

Энди навбатдаги оятларга кўз югуртиринг-да, хулосани ўзингиз чиқариб олаверинг...



# **16. Биллурлар кумушдандир,** (соқийлар) **ўлчовини келтирган- дирлар.**

Яъни, шароб ичиладиган қадахлар шишанинг мусаффолиги ва кумуш рангини ўзида мужассамлаштирган ҳамда соқийлар шаробни шундоқ ўлчаб қўйганларки, ичган одамга кўплик ҳам қилмайди, озлик ҳам қилмайди. Балки ҳанча хоҳласа, шунча бўлади.



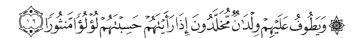
# 17. Ва улар y(ep)да аралашмаси занжабийл бўлган қадаҳдан суғорилурлар.

### 18. У(ер)даги салсабийл номли булокдан.

Занжабийл — ерга томир отган ўсимлик тури бўлиб, томири туйилиб хушбўй модда ясалади. Араблар ундан ўз ичимликларига қўшиб ичишни жуда-жуда севадилар.

Ичувчининг томогидан ҳузур бағишлаб, осонлик билан ўтувчи шаробни араблар «салсабийл» деб атайдилар. «Салсабийлан» дейилганда шунга ишора ҳилиняпти.

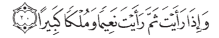
Жаннатдаги мазкур неъматлар ниҳоятда ҳузурбахш, лаззатли булиши билан бирга, уларни жаннатийларга тақдим қилувчи ходимларнинг ҳусни-жамоли ҳам кишини ҳурсанд қиладиган даражада эканлиги оятда баён қилинган:



# 19. Ва уларнинг атрофида абадий ёш болалар айланарлар, агар уларни кўрсанг, сочилган маржон, деб ўйларсан.

«Абадий ёш болалар», яъни ғилмонлар жаннат аҳли учун хизматкор қилиб яратилган шахслардир. Улар ёш, хушруй булиши билан бирга, бир хил ёшда бардавом буладилар. Ёшлари катта булиб, шакллари узгармайди. Қариб, вафот этмайдилар.

Ўша болаларнинг хизмат қилиб елиб юрганларини, юзларининг хушрўйлигини, кийимларини кўрган киши худди сочилиб турган лаъл ва маржонларни кўргандек бўлади.



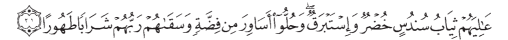
20. Ва агар кўрсанг, у ерда неъматни ва улкан мулкни кўрурсан.

Оятнинг маъносини бундай тушунмоқ лозим:

Жаннатта назар солган киши нафақат оддий неъмат ва мулкни, балки кўпдан-кўп неъматлар ва улкан мулкни кўради. Пайгамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг хадиси шарифларида айтиладики, «Дўзахдан охири чиқиб, жаннатта охири кираёттан кишига Аллох таоло: «Албатта, сенга у дунёчалик ва яна унга ўн баравар кўп дунёни бердим», дер экан.

Қуръони Каримнинг «Ҳадид» сурасидаги оятларда Аллоҳ таоло жаннатнинг кенглигини еру осмоннинг кенглигидан-да каттароҳ деб хабар қилади. Ушбу оятдаги улкан мулқдан мурод ана шудир.

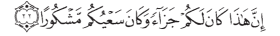
Яна, Аллох таоло жаннатдаги бандаларининг кийимлари васфини келтиради.



# 21. Уларнинг устиларида яшил сундусдан (юпқа ипакдан) ва истабрақдан (қалин ипакдан) кийимлар бор ва кумуш билакузуклар-ла ясанганлар ва Роббилари уларни пок шароб билан суғорур.

Яъни, жаннат ахлининг ички кийими юпқа ипакдан ва ташқи кийими қалин ипакдан бўлади. Роббул оламийн Ўзи уларга пок шароб беради. Юқорида айтиб ўтганимиздек, у шароб бу дунёнинг шаробига ҳеч-ҳеч ўхшамайди, зарари ҳам йўқ, қуйқаси ҳам йўқ.

Чин мўмин учун шунча нозу неъматларга эришишнинг ўзи катта бахтдир. Шу билан бирга, уларни эълон қилиш бахтиёр бандалар севинчини янада оширади. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло жаннат аҳлига жаннатта ва унинг неъматларига эришаёттан пайтларида қуйидаги эълонини билдиради:



# 22. Албатта, бу сизга мукофот бўлди ва сизнинг амалингиз қабул бўлди.

Бу, ниҳоятда ҳузурбахш, мўминларни беҳадду беҳисоб хурсанд қиладиган, уларга Аллоҳ таолонинг розилигини, муҳаббатини сездирадиган нидодир.

Бу дунёда жамиятнинг бирор аъзоси ўз меҳнати учун мукофотланадиган бўлса, унинг исми шарифию оладиган туҳфасини рўзномалару ойнаи жаҳон орҳали ҳайта ва ҳайта эълон ҳиладилар. Уни ҳавму ҳариндошлари табриклайдилар. Хуллас, ўша киши учун кўп севинчли даҳиҳалар туғилади.

Лекин охиратда Аллох таолонинг эълон қилган фармони абадийдир. Жаннат ахли олган мукофотлар абадийдир.

Шундай экан, ўткинчи дунёнинг бехуда ҳойи-хавасларидан бир фурсат бўлса-да ўзни тўхтатинг. Навбатдаги оятларга кўз югуртиринг. Фарзандингизга, аҳли аёлингизга ўҳиб эшиттиринг. Зора, шу ишингиз туфайли улар ҳидоятга келса. Саодатга эришсалар.

Аллоҳ таоло тарафидан Ислом дини юборилиб, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Макка аҳлини бу динга даъват эта бошлаган дастлабки кунларданоҳ, Макка мушриклари Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларини тўсиш маҳсадида у зотта кўп озор берардилар. Гоҳида эса, у кишини мол-дунё, мансабу султонлик билан йўлдан оздирмоҳчи бўлардилар. Аллоҳ таоло мушрикларнинг бундай мунофиҳлигига жавобан ҳуйидаги оятларни туширган:



### 23. Албатта, Биз сенга Қуръонни бўлак-бўлак қилиб туширдик.

Маълумки, Қуръони Карим оятлари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга 23 йил давомида оятма-оят бўлиб тушган эди. «Бўлак-бўлак қилиб туширдик» деб ана шу ҳолатта ишора қилинмоқда.

# 24. Бас, Роббинг ҳукмига сабр қил ва улардан гуноҳкор ёки кофирларига итоат қилма.

Тафсирчиларимиз «Аасиман»ни гуноҳ ишларни қилувчи, «кафуурон»ни гуноҳ ақийдаларга ишонувчи, деб шарҳлаганлар.

Исломнинг дастлабки йиллари Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ва у кишига эргашган сахобаларнинг вазифалари нихоятда оғир бўлиб, улар доимо ёрдамга мухтож эдилар. Уларга ёрдам йўли кўрсатилди. Бу нажот йўли Аллох таолога илтижо қилиш, Унинг зикрини тинмай айтиш ва нихоят, намозни махкам тутишда эканлигини Аллох таолонинг Ўзи келгуси оятлар орқали баён қилди.

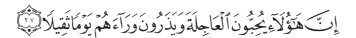


- 25. Эртаю кеч Роббинг исмини зикр қил.
- 26. Ва кечасида ҳам Унга сажда қил ва узоқ кечаларда Унга тасбих айт.

Яъни, унинг номини поклаб ёд эт.

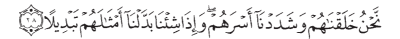
Баъзи тафсирчилар «букратан»дан мурод Бамдод намози, «асийло»дан мурод Пешин ва Аср намози, «Ва минал лайли»дан мурод эса, Шом ва Хуфтон намозлари, «лайлан товийло»дан мурод кечасини бедорлик билан ўтказиб ўқилган намоз, деганлар.

Эндиги оятларда мушрикларнинг динга кирмасликларининг, яъни Аллоҳга иймон келтирмасликларининг сабаби тушунтирилади:



# 27. Албатта, анавилар шошган(дунё)ни яхши кўрурлар ва оғир кунни ортларида қолдирурлар.

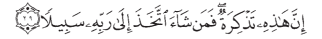
Кофирлар ўз қилмишларини давом эттириб, оқибати нима бўлишини сира-сира ўйламасалар-да, Аллох таоло уларга бу дунёнинг ўзидаёқ муқаррар жазо беришга қодирлигини эслатиб, бундай хитоб қилади:



# 28. Биз уларни яратдик ва яратилишларини маҳкам қилдик. Ва агар хоҳласак, уларнинг ўринларига ўхшашларини келтирамиз.

Яъни, уларни йўқдан бор қилган Зот, яратилишларини маҳкам қилган Зот уларни ҳалок қилиб, ўринларига бошқаларни келтиришга ҳам қодирдир.

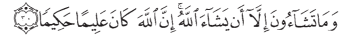
Келгуси оятларда Аллоҳ таоло бу сура ҳидоятни хоҳловчилар учун ваъз-насиҳат эканлигини, ким хоҳласа, ўз Роббиси йўлига юришлигини ва бу ишларнинг барчаси Аллоҳ таолонинг хоҳишидан ташқари бўлиши мумкин эмаслигини баён қилади.



# 29. Албатта, бу (сура) эслатмадур. Бас, ким хоҳласа, ўз Роббисига йўл оладир.

Яъни, ушбу сура, унинг оятлари ўзининг дақиқ маънолари, гўзал лафзлари, ваъз-насиҳатлари ила эслатмадир.

Ким манфаатни, ваъзланишни, саодат йўлига юришни хохласа, Қуръон оятларидан ибрат олсин. Унинг нури ва зиёсидан фойдалансин. Ўз Роббисига элтувчи йўлни тутсин. Бунинг учун У зот азза ва жалланинг тоат-ибодатини қилсин, розилигини истасин. Саодат йўллари осондир, нажот йўллари текисдир.



# 30. Ва Аллох хохласагина, сизлар хам хохлайсизлар. Албатта, Аллох билувчи ва хикматли зотдир.

Яъни, ҳеч бир ишни Аллоҳ таолонинг тақдири ва хоҳишисиз ирода қила олмаймиз. Тоат, ибодат ҳам фақат Аллоҳ таолонинг изни билангина ҳосил бўлади. Аллоҳ таолонинг хоҳиши ҳамма хоҳишдан устундир. Бирор киши ўзини ўзи ҳидоятта сола олмайди, иймонга ҳам йўллай олмайди, манфаат ҳам етказа олмайди. Фақатгина Аллоҳ таолонинг хоҳиши бўлсагина, мазкур ишлар ҳам юзага чиқиши мумкин.

### «Албатта, Аллох билувчи ва хикматли зотдир.»

Яъни, Аллоҳ таоло Ўз бандаларининг аҳволларини тўлиқ билади. Уларнинг ишларини ўта ҳикмат билан бошқаради. Ким ҳидоятта сазовор эканини ўта яхши билади ва уни ҳидоятта бошлайди. Шунингдек, гуноҳга берилганларни ҳам яхши билади ва улар билан ҳам Ўзи билиб муомала қилади.



# 31. У кимни хоҳласа, Ўз раҳматига киритур ва золимлар учун аламли азоблар тайёрлаб қуйгандир.

Яъни, Аллох таоло Ўз бандаларидан кимни хохласа, Ўз рахмати бўлмиш жаннатига киритади. Улар мўмин бандалардир.

Мушрику кофирлар учун эса, дўзахнинг аламли азобларини тайёрлаб қўйгандир.

Азиз ўқувчи! Дунё аҳли нима учун тоифаларга бўлиб яратилганлигини, нега Аллоҳ таоло ҳаммани бирдай мусулмон ёки кофир ҳилиб ҳўймаганлигини ана энди тушунгандирсиз!



#### МУРСАЛААТ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 50 оятдан иборат.

Ушбу сура ҳам ўзининг биринчи оятида келган «мурсалаат» сўзи ила номланади.

Хақ субҳанаҳу ва таолонинг амри билан фаришта Жаброил алайҳиссалом Жаноби Пайғамбаримиз Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга оятма-оят олиб тушган «Мурсалаат» сураи каримасида ҳам қиёмат кунининг ҳақлиги, унинг азоблари, Аллоҳ таолонинг чексиз қудрат ва мўъжиза эгаси эканлиги зикр қилинади.

Сура борлиқдаги баъзи ишларнинг тадбирини қилиб турувчи фаришталар билан қасам ичилган оятлар ила бошланади.

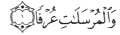
Ана шу оятларда Аллоҳ таолонинг вафот этган инсонни қайта тирилтиришдек буюк қудрати, гуноҳкорларнинг охиратдаги ҳолатлари, у ерда дучор бўладиган азоб-уқубатлари зикр қилинади.

Гуноҳкорлар ҳақида сўз тугагандан сўнг, тақводор мўминлар ҳақида хабарлар келади. Аллоҳ таоло улар учун тайёрлаб қўйган ҳурмат ва эъзозларни яна бир бор эслатади.

Суранинг охирида эса, кофирларнинг Аллох таолога ибодат қилишдан бош тортишлари баён қилинади.



# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Кетма-кет юборилганлар билан қасам.

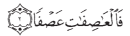
«Мурсалаат» сўзи «юборилганлар» маъносини англатади. Тафсирчиларимиз бундан кўзланган мақсад нималигини баён қилишда икки хил фикр айтишган. Биринчи гурух олимлар «Мурсалаат»дан мурод фаришталар, деган бўлса, иккинчи гурух уламолар, «Мурсалаат»дан мурод шамол, дейдилар.

«Урфан» сўзининг ҳам икки хил маъноси бўлиб, биринчиси маъруф, яъни яхшилик, демакдир.

Иккинчи маъноси эса, отнинг ёлига қиёс қилиниб, бир-бирига жипс, кетма-кет, деган маънони англатади.

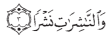
Агар оятни «урфан»нинг биринчи маъносига асосланиб тафсир қиладиган бўлсак, «Яхшилик, амру маъруф учун юборилган фаришталар билан қасам» дегани бўлади.

«Урфан»нинг иккинчи маъносидан келиб чиқиб тафсир қиладиган бўлсак, «Кетма-кет юборилган фаришталар билан қасам», деган маънони билдиради. Ер юзида Аллох таолонинг вахийини етказиш ва бошқа вазифаларни бажариш учун кетма-кет юборилган кўплаб фаришталарни англатади. Демак, иккала маъно ҳам тафсир қоидаларига хилоф бўлмай, балки бир-бирини тўлдириб туради. Шу боис, уламоларимизнинг ҳар икки маъно хусусидаги фикрлари тўгридир.



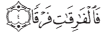
#### 2. Қаттиқ эсган шамоллар билан қасам.

Биринчи оятда зикр қилинган фаришталар билан ушбу оятдаги шамоллар ўртасида узвий боғланиш бор. Чунки, фаришталар Аллох таолодан ваҳий, башорат, ғалаба ва хотиржамлик каби яхшилик хислатларини олиб келади. Шамоллар эса, ер юзига ёмғир, серҳосиллик келтиради. Демак, ҳар иккала ҳолат ҳам Аллоҳ таолонинг иродасига бўйсунган. Боғланиш ҳолати ана шу ҳикматда.



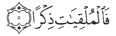
### 3. Ва (шариатни) нашр қилувчилар билан қасам.

«Нашр қилувчилар» дейилганда шуни тушуниш керакки, Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло бу дунёда бандаларнинг қилмишларини китоб ҳолида тўплаб берувчи фаришталар доимо инсоннинг ҳар бир қадамини назорат қилиб туришини ҳабар қилади. Агар бандаси Ислом ва шариат ҳукмига мувофиқ иш қилса, савоб олади, зид иш қилса, гуноҳга ботади ва фаришталар ул банданинг номасига ё у, ё бу ҳолатни битиб берадилар. Яъни, нашр қиладилар.



### 4. Фарқловчилар билан қасам.

Яъни, ҳақни ботилдан фарқловчи фаришталар билан қасам.



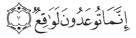
### 5. Вахийни ташувчилар билан қасам.

Аллоҳнинг ваҳийини Пайғамбарларга ташиб келтирувчи фаришталар билан қасам.



### 6. Узрларни ёки огохлантиришларни хам.

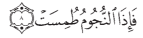
Яъни, мазкур фаришталар етказадиган вахийнинг ичида яхши бандалар учун узр ва гунохкорлар учун огохлантириш бор.



### 7. Албатта, сизга ваъда қилинаётган нарса воқеъ бўлгувчидир.

Яъни, Аллоҳ таоло юқоридаги оятларда зикри келган нарсалар билан қасам ичиб айтмоқдаки, ваъда қилинган қиёмат кунининг воқеъ бўлиши ҳақдир, унга ҳеч қандай шубҳа йўқдир.

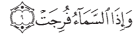
Энди аввалги оятда зикри келган, бандаларга огохдантириш тарзида ваъда қилинган қиёмат кунидан бир кўринишни мисол қилиб кўрсатувчи оятлар келади.



### 8. Бас, вақтики юлдузлар ўчирилса.

Яъни, нурлари кетказилса, йўқ қилинса.

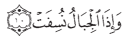
Ҳа, қиёматда Аллоҳ таоло Ўз қудрати билан шундай чароғон юлдузларни ҳам нурсиз қилиб қўяди.



### 9. Ва вактики, осмон ёрилса.

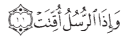
Қозир озон қатламида ёриқ пайдо бўлганлигини бутун жаҳон матбуоти ташвиш билан ёритяпти. У туфайли бўлажак ҳалокатлар тахмин қилинмоқда. Қиёматда эса, бутун етти қават осмон Яратган Зот қудратидан парча-парча бўлиб ёрилади.

Хуш унда, азизлар, бизга ким мадад бераркин?!



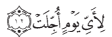
### 10. Ва вақтики, тоғлар кўчирилса.

Қиёматда осмон ёрилгач, баҳайбат тоғлар худди титилган увададек жонсиз учиб юради.



### 11. Ва вақтики, Пайғамбарларга вақт белгиланса.

Яъни, ўз умматларига гувохлик бериш учун Пайғамбар алайҳиссаломларнинг ҳар бирларига вақт тайин қилинса.



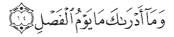
### 12. Қандоқ кунга сурилган-а?

Яъни, Пайғамбарларнинг гувоҳлик беришларини қандоқ ҳам улуғ кунга суриб қўйдик-а, деяпти Ҳақ субҳанаҳу ва таоло.



#### 13. Ажратиш кунига.

Қиёмат куни бекорга «явмул фасл», деб аталмаяпти. Чунки, бу кун ажратиш кунидир. Бандалар ораси, ҳақ билан ботил ажрим қилинадиган ва барча ажралиши лозим бўлган нарсалар ажратиладиган кундир. Бу дунёда кишининг ҳаққи бировда қолиб кетиши мумкин. Лекин «явмул фасл»да бандалар қайта тирилганларида ҳеч кимнинг гуноҳи ёки савоби бошқа бир кишига ўтиб қолмайди. Балки бу дунёда бандаси нима амал қилган бўлса, шунга яраша жазо ёки мукофот олади. Аллоҳ таоло бандалари орасини шундай бир мўъжиза билан ислоҳ қиладики, бунга фақат Ул Зотнинг Ўзигина қодирдир.



### 14. Ажратиш кунини сенга нима билдирди?

Қуръони Каримнинг бир қанча оятларида қиёмат кунининг ҳақлиги, шиддати, азоби қайта-қайта баён қилинган. Аллоҳ таоло ушбу оятда ҳам ана шунга ишора қилиб савол бермоқда.



### 15. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

«Вайл» бу оятда «ҳолига вой бўлсин» деган маънони англатади. Ушбу ояти карима «Мурсалаат» сурасида ўн марта такрорланган. Бу усул араб тилининг фасоҳати ва балоғати нуқтаи назарида юқори даражали усул ҳисобланади. Чунки, у бежизга ўн марта такрорланмаган. Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло Ўзининг маҳбуб Пайғамбари Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга ушбу «Мурсалаат» сурасини нозил ҳилар экан, зора кофирлар иймонга келсалар, деган маҳсадда улардан олдин ўттан ҳавмлар ҳолатини эслатади. Инсоннинг бир томчи ҳаром сувдан, яъни нутфадан яратилганлигига ишора ҳилади. Ҳаммани она ҳорнида зарарсиз саҳланадиган ҳилдик, дейди. Ернинг яратилишига, бу мағрур тоғларнинг, улардаги зилол булоҳ сувларининг ризҳ учун бериб ҳўйилганлигига ишора ҳилади. Хуллас, суранинг охирги оятигача ўз ҳудратини турли мисоллар билан ҳайта-ҳайта билан эслатаверади.

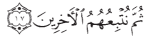
Зора кофир бандаларим иймонга келса, зора маҳбубимнинг даъватлари бекор кетмаса... Бу ношукр бандалар шунда ҳам Аллоҳ таолонинг ягоналигини, ҳиёмат кунининг муҳаррарлигини инкор ҳиладилар. Аллоҳ таоло уларнинг наҳадар тубанликка юз тутганлигидан ғазабланиб, энди улар ҳолига «вайл бўлсин», «вайл бўлсин» дея ҳитоб ҳилади. Бу ҳитоб сураи карима оҳиригача ҳаттиҳ бир огоҳлантириш бўлиб янграйверади, янграйверади...

Энди, қисқача шарҳ қилганимиз келгуси оятлар билан муфассал танишамиз:



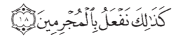
#### 16. Аввалгиларни халок қилмадикми?

Яъни, аввал ўтган Пайғамбарларни ёлғонга чиқарувчиларни: Нух, Од, Самуд қавмларини ҳалок қилмадикми?!



### 17. Сўнгра кейингиларини уларга эргаштирмадикми?

Яъни, уларга ўхшаган: Лут, Шуъайб ва Мусо қавмларини ҳам ўшаларнинг ортидан азобга дучор қилиб ҳалок этмадикми?!



### 18. Гунохкорларни шундоқ қиламиз.

Яъни, қаерда, қачон ўшаларга ўхшаш жиноятчилар—кофир ва осийлар пайдо бўлиб, уларнинг жиноятини такрорласалар, Биз уларни хам аввалгиларга ўхшатиб халок қилаверамиз.



### 19. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

### 20. Сизларни ҳақир сувдан яратмадикми?

Яъни, эй, нобакор кофирлар, Аллох таоло иймон келтиришга амр қилган нарсаларни ёлғонга чиқараёттан жиноятчилар! Эс-хушингизни йигинг! Ўзингизча ҳовлиқиб, босар-тусарингизни билмай, ўзингизни яраттан Холиққа куфр келтирманг. Аслингиз нима эканини ўзингиз бир ўйлаб кўринг. Бас, сизларни ҳақир сувдан яратмадикми?!

«Маний» деб номланадиган, ҳар ким жирканадиган, бирор ерига тегиб қолишидан эҳтиёт бўладиган арзимаган сувдан яратмадикми?! Бунча ҳовлиқасизлар, ўзи?!

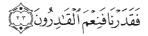


#### 21. Бас, уни мустахкам қароргохга жойламадикми?!

#### 22. Маълум вақтгача

Яъни, хомилани она рахми(бачадони) га жойламадикми? У, хомилани зарарсиз асровчи бир қароргохдир, деяпти Ҳақ таоло. Онанинг бачадони «мустаҳкам қароргоҳ» эканини тиб илми ҳам ҳар тарафлама тасдиқлайди.

Хомила она бачадонида муайян вақтгача туриб, вақт-соати етганида туғилишига ишора қилинмоқда. Бу, Қуръони Каримнинг яна бир муъжизасидир.



### 23. Бас, Биз қодир бўлдик ва қандоқ ҳам яхши қодир бўлувчимиз.

Яъни, юқорида айтилган ишларга қодир бўлдик, қодир бўлганда ҳам, ниҳоятда ажойиб, инсоният тафаккуридан устун бир ҳолатда, қодир бўлдик, деяпти Аллоҳ таоло.

Демакки, инсонни йўқдан бор қилган Аллох таоло уни ўлганидан сўнг тирилтиришга хам қодирдир.



### 24. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Энди Аллоҳ таоло ер юзига ва ундаги Ўзининг чексиз қудратига далил бўлган нарсаларга эътиборимизни тортади:



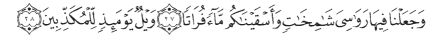
### 25. Ерни ўзига тортувчи қилиб қўймадикми?!

#### 26. Тирикларни ва ўликларни.

Яъни, ер устида юрган тирикларни ҳам ўзига тортади, ўликларни ҳам.

Мана шу оятнинг ўзиёқ Аллоҳ таолонинг буюк қудрат ва мўъжиза соҳиби эканлигига ишорадир. Чунки, Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло ўн саккиз минг оламни яратгандаёқ ҳар бирини ўзига хос хусусият билан бино қилган эди. Унинг қудратининг бир учқуни бўлган, сиз билан биз ризқ-рўз териб яшаётган заминимизни олайлик. Ерни думалоқ қилиб яратди, тоғларни унинг устига бино қилиб, ер мувозанатини босиб турувчи қозиқ қилиб қўйди. Ва ниҳоят, ерни тортиш кучига эга қилди. Токи ундаги мавжудотлар унда муқим ўрнашсин, у айланганда тўкилиб, сочилиб кетмасин деб. Ҳозиргина сиз ўқиган оятлардаги буюк бир башоратни инсоният эндигина кашф этди. Яъни, ер ўз ўқи атрофида айланади, тортишиш кучига эга ва ҳоказо.

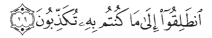
«Тирикларни ва ўликларни» оятига ҳам энди ортиқча шарҳ лозим бўлмаса керак. Чунки, ҳар бир онгли китобхон яхши биладики, тирик мавжудотлару инсонлар ернинг тортиш кучи туфайли унинг қобиғидан бошқа сайёрага чиқиб кетмайди. Ёки инсон ўлгач, албатта тупроққа қўйилади ва ҳоказо...



27. Ва Биз унда юксак тоғлар қилдик ва сизларни зилол сув билан суғордик.

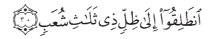
### 28. Ўшал кунда ёлгонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Кейинги оятларда Аллох таоло динни ёлгонга чиқарувчиларни аянчли оқибат кутаётганлиги ҳақида зикр қилиб бундай дейди:



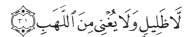
## 29. Юрингиз! Ўзингиз ёлғонга чиқарган нарсага қараб.

Яъни, эй инсонлар, сизлар ёруғ дунёда дўзахнинг борлигини, ундаги азобларни ёлғонга чиқарар эдингиз-ку? Энди, ўша ўзингиз ёлғонга чиқарган нарсага қараб юрингиз, демоқда Ҳақ субҳанаҳу ва таоло. Бу, охиратда бўладиган нидодир.



### 30. Юрингиз! Уч шўъбаси бор «соя»га қараб.

Бу оятдаги «соя»дан мурод жаҳаннам тутунининг соясидир. Чун-ки, Аллоҳ таолонинг қудрати билан жаҳаннам қиздирилганда ундан тутун чиқади ва оловнинг кучи ҳамда шиддатидан бу тутун уч шўъбага бўлиниб кетади. Мазкур соя ҳеч кимга салҳинлик бермайди ва ҳеч кимни оловдан ҳам саҳлаб ҳололмайди. Бу ҳолат ҳуйидаги ояти каримада тўлигича баён ҳилинади.



#### 31. У, салқин қилувчимас ва оловни хам қайтармас.

Яъни, ўша уч шўъбаси бор соя, остидаги кишига салқин солмайди, уни офтоб иссиғидан тўсмайди. Шу билан бирга, у атрофдан ёниб-алангаланиб келаётган дўзах ўтининг тилларини ҳам дафъ қилмайди.

Дўзах ахлига юборилган азоб уларни масхара қилиш, устларидан кулиш учун «соя» деб аталмоқда. Бу, ахли жаннатта берилган ҳақиқий роҳатбахш соя муқобилига зикр қилинган бўлиб, ахли дўзах надомати устига надомат бўлади. Аслида эса, уларниинг устига жа-

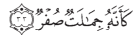
ҳаннамга қўйилган оловдан чиққан қоп-қора тутун кўтарилади ва шиддатидан учга бўлиниб, уларга азоб етказа бошлайди.

Кейинги оятларда жаҳаннам ва унинг даҳшатлари васфи давом этади.



### 32. Албатта, у (жаханнам) қасрдек учқунларни отадир.

Яъни, жаҳаннамдан тутунга қўшилиб чиқувчи учқунларнинг катталиги қасрдек келади.



### 33. У (учқун) худди қорамтир-сарғиш туяларга ўхшайдир.

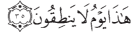
Яъни, жаҳаннам оловидан отилиб чиққан, ҳажми қасрдек келадиган ўша учқуннинг ранги ва ҳаракати худди қорамтир-сарғиш туяларга ўхшайди.

Ушбу оятда ажойиб ўхшатиш ишлатилмоқда. Уни англаб етган ҳар бир одамнинг ақлига, дарҳол, агар жаҳаннам оловидан ажраб чиққан учқуннинг ҳажми қасрдек, ранги ва ҳаракати улкан, қорамтир-сарғиш туядек бўлса, оловнинг ўзи қандоқ бўлар экан, деган савол келиши турган гап.



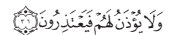
### 34. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Ана энди динни ёлғонга чиқарувчиларнинг қиёмат кунидаги руҳий ҳолатлари васф қилинади:



### 35. Бу, улар гапира олмайдиган кундир.

Охиратни ёлғонга чиқарувчилар қиёмат кунида ўшал куннинг дахшатидан қўрқиб, гапира олмай қоладилар.



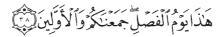
### 36. Ва уларга узр айтишга изн берилмайдир.

Узр айтишга ҳам имконият бўлмайди. Чунки, бу вақт узр айтадиган пайт эмас. Чунки, бу дунёда Аллоҳ таоло уларни яхшилик йўлига чақирса-да, улар нотўғри йўлни танлаганлар. Энди уларнинг тавбаси қабул қилинмайди.



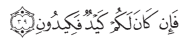
### 37. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Қиёмат куни бандалар ўртасида адолатли ҳукм чиқариладиган кун экани, бу кунда макру ҳийлалар ўтмаслиги тўғрисида оятлар бундай нозил бўлган:



### 38. Бу ажратиш куни сизларни ва аввалгиларни жамладик.

Қиёмат кунида дунё яралгандан буён ўтган инсоният тирилтирилиб, ҳақ ботилдан, яхши ёмондан ва мўмин кофирдан ажратилади.



# 39. Бас, сизларнинг ҳийлангиз бўлса, Менга ишлатиб кўрингчи?

Аллоҳ таолонинг азобидан қутулиб қолиш учун қўлингиздан нима ҳийла-найранг келса, қилиб қўринг. Қани, қутула олармикансиз?!



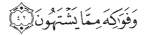
### 40. Ўшал кунда ёлгонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Энди Аллох субҳанаҳу ва таоло тақводор бандалар учун тайёрланган ҳурмат-эҳтиромлар ва нозу неъматлар ҳақида зикр қилади:



#### 41. Албатта, такводорлар соялар ва булоклардадир.

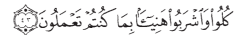
Яъни, бу дунёда Аллоҳ таолога тақво қилиб яшаган, Унинг азобидан ўзларини сақлаш учун амрларини бажариб, наҳйиларидан қайтган, тоат-ибодат ила ўтган аброр бандаларга қиёмат куни сербарг дарахтлар сояси ва ажойиб булоқлардан оқиб турган, кўз кўриб қулоқ эшитмаган шароблар бўлади.



### 42. Ва ўзлари хохлаган мевалардадир.

Яъни, ўша аброр бандаларга жуда кўп, турли-туман ўта лаззатбахш мевалар хам ато қилинади.

Ана шундай роҳат-фароғатда бўлган тақводор бандаларга Роббилари бундай хитоб қилади:



# 43. Енглар ва ичинглар, ош бўлсин. Қилган амалларингиз сабабидандир.

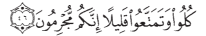
Яъни, бу дунёдаги иймонингиз, тақвонгиз ва амали солиҳингиз мукофоти ўлароқ мазкур нарсаларни енглар, ичинглар, еганингиз ош бўлсин! Ўзингизга буюрсин!



#### 44. Албатта, Биз мухсинларни шундай мукофотлармиз.

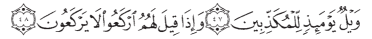
#### 45. Ушал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Келгуси оят бу дунёда динни ва қиёмат кунини ёлғонга чиқарувчиларга қарата қилинган нидодир:



# 46. Енглар ва мазза қилинглар, озгинагина. Албатта, сизлар гуноҳкорсизлар.

Яъни, эй, динни ва қиёмат кунини ёлғонга чиқарувчилар, бу беш кунлик дунёда еб-ичиб, мазза қиласиз. Албатта, у айшу ишратлар бирпасда ўтиб кетади, гуноҳкор бўлганингиз қолади. Унинг учун эса, охиратда муқаррар жавоб берасиз.

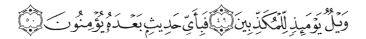


47. Ўшал кунда ёлгонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

48. Ва агар уларга рукуъ қилинглар дейилса, рукуъ қилмаслар.

Бу оят сиз билан биз яшаёттан жамиятимиздаги ҳақиқий ҳолатни олдиндан башорат қиляпти. Бу ҳам Аллоҳ таолонинг илмига хос хислатдир. Қани, қўни-қўшнингизга, ёру биродарларингизга, бенамоз юрманг, Аллоҳга ибодат қилинг, деб кўринг-чи. Аввало, маломатта қоласиз. Сизни ҳаётдан орқада қолган ҳисоблашади. Кейин, ҳанчалик гапирманг, барибир, ўз билганларидан қолишмайди ва намоз ўқишмайди.

Яъни, уларга, намоз ўқинглар, деб айтилса, ўқимайдилар.



49. Ўшал кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

50. Бас, ундан кейин қайси сўзга ишонадилар?!



#### НАБАЪ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 40 оятдан иборат.

«Набаъ»—мухим хабар дегани, суранинг ичида келган шу сўз унга ном бўлган. Бошланиш сўзини эътибор қилиб, бу сураи каримани «Амма сураси» ҳам дейилади.

Муҳаммад алайҳиссалом Пайғамбар қилиб юборилганларидан, у зотта Қуръони Карим нозил бўла бошлагандан, у зот одамларга диний таълимотларни етказишни ўз зиммаларига олганларидан сўнг мушриклар ўзаро: «Нима келибди унга? Қиёмат бўлади, дейдими?» каби саволларни бир-бирларига бериб юришганда, Аллоҳ таоло ушбу сурани туширган. Бу сурада Қиёмат куни ҳақ экани, унга ишонганлар оқибати хайрли бўлиб, охиратда жаннатга тушиши, ишонмаганлар дўзахий бўлиши таъкидланади. Аллоҳ таолонинг Қиёматни қоим қила олишига ақлий далиллар келтирилади.

Сураи карима қиёмат, қайта тирилиш ва ҳисоб-китоб ҳақидаги оятлар билан бошланади. Зотан, Макка мушриклари ҳам ўша пайтда айни шу ҳақда сўрар эдилар.

Сўнгра, Аллох таолонинг қудрати чексиз эканлигига далиллар келтирилиб, ана шундоқ ажойиботларни қилишга қодир бўлган Аллох таоло ўликларни қайта тирилтириши ҳеч гап эмаслигига ишора қилинади.

Кейин эса, ўша қайта тирилиш қиёмат кунида бўлишига, унда аввалгилару охиргилар ҳисоб-китоб учун тўпланишларига оид оятлар келади.

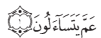
У оятларнинг ортида эса, Аллох таоло кофир ва осийлар учун тайёрлаб қўйган жаханнам ва ундаги алвон азоблар ҳақида сўз юритилади.

Кофирлар ҳақидаги оятлар ортидан, Қуръони Карим услубига мос равишда, тақводорлар ва уларнинг оқибатлари ҳақидаги оятлар келади.

Суранинг охирида эса, қиёмат куни даҳшатлари ва унда кофирларнинг ҳоли нима бўлиши ҳаҳида сўз кетади.

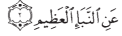


# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



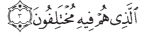
### 1. Нима ҳақида сўрашади?

Яъни, анави мушриклар бир-бирларидан нима ҳақида сўрашмоқ-да? Ушбу савол сўралаёттан нарсанинг аҳамиятини ошириш учун билиб туриб қасдан сўраш услубига киради. Аввал айтиб ўтилганидек, Макка мушриклари ўзаро бир-бирларидан ўлгандан кейин тирилиш ҳақида истеҳзо ва инкор тариқасида сўрар эдилар. Ана ўша мушриклар сўраёттан нарса улуғ ва аҳамиятли нарса эканини англатиш учун ушбу услуб ишлатилмоқда. Биринчи оятда савол берилиб туриб, бировнинг жавобини кутмасдан, иккинчи оятда жавоб берилмоқда.



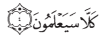
#### 2. Улкан, мухим хабар хақида.

Яъни, ўша мушриклар улкан, муҳим хабар ҳаҳида ўзаро бирбирларидан сўрашмоқда.



#### 3. Шундай хабарки, улар унинг хакида ихтилофдадирлар.

Яъни, мушриклар ўзлари ўзаро сўрашаёттан ўша нарсада ихтилофдадирлар. Баъзилари унинг бўлишига шак-шубҳа қилса, баъзилари умуман унинг бўлишини инкор қиладилар, учинчилари эса, масхара ҳам қилади.

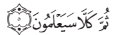


### 4. Йўқ! Улар тезда билурлар.

«Каллаа» лафзи араб тилида нотўгри фикрларни шиддат билан рад этиш учун ишлатилади.

Ушбу оятда ҳам мушрикларнинг ўлгандан сўнг қайта тирилиш масаласига бўлган мавқифлари шиддат ила,

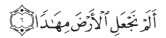
«Йўқ!!!» деб рад этилмоқда. Йўк!!! Уларнинг бу қилмишлари нотўгри! Улар ўлгандан кейин тирилишни албатта биладилар. Бу иш уларнинг бошларига албатта тушади. Хамма тезда бу ишни ўз кўзи билан кўради.



### 5. Яна йўқ! Улар тезда билурлар!

Бу оят олдинги ояти кариманинг маъносини яна ҳам кучлироқ таъкидлаш учун келган. Йўқ! Яна йўқ! Мушриклар тезда, ўз бошларига тушганда, азобни тортганларида, қайта тирилиш нима эканлигини, унинг бўлиши ҳеч шубҳасиз ҳақ эканини албатта биладилар.

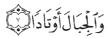
Келгуси оятларда эса, ўлгандан сўнг тирилтириш, қиёмат қоим қилиш Аллох таолога осонлигини билдириш учун, инсонга ҳар доим учраб турадиган, Аллох таолонинг қудрати чексиз эканига далолат бўладиган нарсалар ҳақида сўз кетади.



### 6. Ерни бешикдек мослаб қўймадикми?

«Миҳаадан» – луғатда бешик, мулойим этиб тайёрланган нарсани билдиради. Ҳақиқатан, ернинг тузилиши, ундаги хусусиятлар, инсон яшаши учун мос қилинган сон-саноқсиз нарсалар Аллоҳ таолонинг қудратига ёрқин далилдир. Фақат, ақлни ишга солиб эътибор бериш керак, холос.

Ана шундоқ қилиб ерни яшаш учун ҳар тарафлама тайёрлаб, ажойиботларга тўла қилиб, одам боласи учун худди бешикдек қилиб яратиб қўйган Зот ердаги нарсаларнинг кичик бир бўлаги бўлган ўлган одамларни қайта тирилтириб, сўроқ-савол қилиб, жазосини беришга қодир бўлмасмиди?!

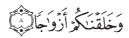


### 7. Ва тогларни қозиқ (қилиб қўймадикми?).

Ер юзидаги тоғлар ҳам улкан нарсалар, улар доимо инсонга кўриниб, уни ҳайратта солиб туради. Бундай улкан нарсаларни ҳам Аллоҳ таоло яратмаса, ким яратади. Ёки Аллоҳдан ўзга бирорта зот тоғ

яратганининг хабари борми? Шу оятда тоғларнинг қозиқ қилиб қуйилгани айтиляпти. Уламолар тоғлар қанча юксак булса, ер остида уз юксаклигига турт ярим баробар узунликда томирга эга булишини кашф қилдилар. Ана, қозиқнинг сири. Агар тоғлар қозиқ булиб турмаса, ер курраси ҳозирги ҳолида турмасдан, низоми бузилишини ҳам уламолар исбот қилдилар.

Шунчалик улкан, баланд тоғларни ўзига тўрт ярим баробар томири билан яратиб, ерга қозиқ қилиб қўйган Аллоҳ таоло ўша тоғлар қаршисида ҳеч нарса ҳисобланмайдиган одамларни ўлганларидан сўнг қайта тирилтириб, сўроқ-савол қилиб, жазосини беришга қодир эмасми?!

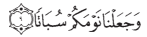


## 8. Ва сизларни жуфт қилиб яратдик.

Яъни, эркак ва аёл қилиб.

Ҳа, Аллоҳ таоло одам зотини жуфт қилиб, эркак-аёл қилиб яратишининг ўзи улкан мўъжизадир. Аввало, эркак ва аёлнинг тузилиши ва эркаклигу аёллик хусусиятлари улкан мўъжизалардир. Бу ишни Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч ким қила олмайди. Бу ишга фақатгина Аллоҳ таолонинг ёлғиз Ўзи қодир.

Қолаверса, ҳар бир жуфтта, унинг икки томонига ҳам ўзидан насл қолдиришга чексиз муҳаббат бериб қўйилгандир. Ҳаттоки, улар ўзидан насл қолдириш йўлида жон беришга ҳам тайёр даражага еттан. Кўп аёллар ўлимни бўйнига олиб, фарзанд кўришга қарор қиладилар. Умуман олганда эса, ҳар бир ҳомиладор аёлда бу журъат бордир. Туғилган фарзандни тарбиялаб ўстириш машаққат, оғир ва тинимсиз меҳнатдан иборат. Хўш, ушбу омилни ҳар бир инсон табиатига ким солиб қўйган? Нима учун бу нарса миллионлаб йиллардан буён давом этиб, инсон наслининг ер юзида бардавом қолиш воситаси бўлиб келмоқда? Албатта, буларни фақатгина Аллоҳ таолонинг ёлғиз Ўзигина қилиши мумкин. Буни қилишга қодир Аллоҳ таоло ўлганларни қайта тирилтириб сўроқ-савол қилишга, жазолашга қодир бўлмасмиди?



### 9. Ва уйқуларингизни рохат қилиб қўйдик.

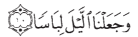
Уйқунинг нима эканини, усиз ҳеч қандай роҳат йўқлигини, Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч ким уни ато қилолмаслигини ҳамма билади. Аллоҳ таоло Ўз бандаларига хитоб қилиб,

«Ва уйқуларингизни роҳат қилиб қўйдик», дейиши бежиз эмас! Уйқу Аллоҳ таолонинг қудрати чексизлигига далиллардан бир далилдир. Аллоҳ таоло уни роҳат олиш омили қилиб қўйган. Ҳеч бир жонзот уйқусиз яшай олмайди. Уйқу пайтида миянинг идрок қилувчи қисми ишдан тўхтайди. Натижада, жисмнинг бошқа аъзолари ва тўқималари дам олади. Уйқу пайтида инсоннинг ҳамма нарсаси, ҳатто асаблари ҳам дам олади. Нафас олиш ҳам секинлашади, томир уриши озаяди ва ҳоказо. Бу нарсаларнинг барчаси инсонга уйқу давомида роҳат бахш этади.

Уйқу етишмовчилиги эса, инсон ҳаётини тамоман издан чиҳаради. Уламолар тажрибаси шуни кўрсатдики, одам 30-40 кунлик очликка бемалол чидай олар экан. Аммо уйҳусизлик 2-3 кундан ортиҳ булиши мумкин эмас экан. Шунингдеҳ, кечасидаги уйҳу, кундузгисидан бир неча баробар яхшилигини ҳамма билади.

Уйқу кичик ўлим, дейилади. Ўша кичик ўлимдан кейин банданинг ҳаётга янги куч, янги ғайрат билан ҳайтишини Аллоҳ таолонинг Ўзигина таъминлайди. Кичик ўлимдан кейин ҳаммани ҳайта тирилтиришга фаҳат Аллоҳ таологина ҳодирдир.

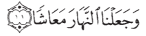
Шунчалик нарсага қодир бўлган зот, ўлганларни қайта тирилтириб, сўроқ-савол қилиб, жазосини беришга қодир бўлмасмиди? Албатта, қодир бўлади!



### 10. Ва кечасини либос қилдик.

Худди либос баданни тўсиб турганидек, кеча ҳам кўп нарсаларни тўсиб туради. Кечаси ҳаёт учун зарур нарса, у бўлмаса, ҳаёт бўлмайди, уни Аллоҳ таолодан ўзга зот қилолмайди ҳам.

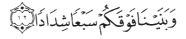
Кечасини либос қилиб қўйишга қодир бўлган ёлғиз Зот—Аллоҳ таоло ўлганларни қайта тирилтиришга, уларни сўроқ-савол, ҳисоб-китоб қилишга ва жазо ёки мукофотини беришга қодир бўлмасмиди? Албатта, бўлади!



### 11. Ва кундузни маош (тирикчилик) вақти қилдик.

Кундузи тирикчилик, рўзгор ҳаракати вақти, буни ҳам Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч зот қилолмайди. Аллоҳ таоло кундузини маош учун қилиб қуйган. Фақат кундузнинг ёруглигигина эмас, ундаги жуда куплаб ҳусусиятлар инсоннинг тирикчилиги учун керакдир. Мисол учун, ёруг

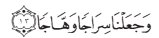
бўлса-ю, Қуёши бўлмаса, инсоннинг ҳаёти, тирикчилиги яхши ўтиши мумкинми? Йўқ, албатта. Кундуздаги қуёш иссиқлиги, ёғдусидан нафақат инсон, балки бутун мавжудот ўз ҳаёти учун фойдаланади. Аллоҳ таоло кундузга хос қилиб қўйган бунга ўхшаш нарсалар кўп. Бу нарсаларни Аллоҳ таолодан бошқа ким ҳам қила олар эди? Ҳеч ким! Энди айтинг-чи, шунчалик нарсаларни осонлик билан қилишга қодир бўлган Аллоҳ таоло учун ўлганларни қайта тирилтириш, уларни сўроқ-савол қилиш ва уларга жазо бериш қийин бўлармиди? Йўқ! Ҳеч ҳам қийин бўлмайди. Бу ишни қилиш Аллоҳ таоло учун жуда ҳам осондир.



### 12. Тепангизга етти мустахкам(осмон)ни бино қилдик.

Бу ҳам Аллоҳ таолонинг қудратини бизга ҳар лаҳзада эслатиб туради, чунки осмонни доим кўриб турамиз. Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч қандай зот бундай чексиз улкан осмонларни ярата олмаслиги ҳаммага маълум.

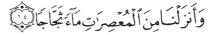
Ана ўша бепоён, мустаҳкам, ажойиботларга тўла, миллионлаб йиллардан бери инсон ҳали унинг нималигини тўла тушуниб етма-ган етти осмонни осонлик билан яратиб қўйган Зот—Аллоҳ таоло учун ўлган бандаларини ҳайта тирилтириш, уларни сўроҳ-савол ҳилиш ва жазосини бериш ҳийин бўлармиди?! Албатта, йўҳ. Аллоҳ таоло учун, умуман, ҳийин нарсанинг ўзи йўҳ.



#### 13. Ва шуъла таратувчи чирок хам килдик.

Бу шуъла таратувчи чирокдан мурод Қуёш бўлиб, у доимо кўзга кўриниб, Аллох таолонинг чексиз қудратини эслатиб туради. Ушбу оятда Аллох таоло Қуёшни шуъла сочиб турган чирокда ўхшатмокда. Одатда, мой, спирт ёки газ ила ёнадиган чироклар ўт ила шуъла таратади. Янги илмий ўрганишлар Қуёш ёниб турувчи газлар тўплами эканини исбот қилди. Қуёш ўзидаги иссиклик қувватини ўз ичидаги портлаш ва тўкнашувлардан олар экан. Бу билан илм яна битта қуръоний ҳақиқатни таъкидлади.

Шунчалар улкан ҳажмга, иссиқлик ва бошқа қувватларга эга Қуёшни яратиб, уни керакли жойга ўрнатиб, ўзидан иссиқлик, ёруглик, шуъла таратиб турувчи қилиб қўйган Аллоҳ таоло ўликларни қайта тирилтира олмас эдими, уларни сўроқ-савол қила олмас эдими, жазолай олмас эдими? Албатта, қила олади бу ишларни!



### 14. Ва сиқилган (булут) лардан оқувчи сувлар туширдик.

Буғнинг булутта айланиши ва ундан ёмғир ёғиш жараёни ҳам Аллоҳ таолонинг қудратини бандаларга эслатиб турувчи нарсалардан биридир. Бу жараённи илмий равишда диққат билан ўрганувчилар Аллоҳ таолонинг чексиз қудратига тан берадилар. Бу ҳақиқатни, айниқса, ёмғир ёғишига боғлиқ ҳаёт кечирадиган ўлкалар аҳолиси яна ҳам яҳши тушунади. Ушбу жараённи — булутлардан хоҳ ёмғир, хоҳ қор орқали сув туширишни Аллоҳ таолодан бошқа ким ҳам қила оларди? Ҳеч ким қила олмайди. Хўш, осмондан сув тушириб бутун оламни, бутун мавжудотларни тирилтирган Зот ўликларни тирилтира олмасмиди? Албатта, тирилтира олади. Охиратда ҳам бир ёмғир ёғади, ўшанда ўликлар ўзлари чириб кетган бўлса ҳам, орқа умуртқа ичида жойлаштан, ҳеч нарсадан таъсирланмайдиган «ажбуз занаб» номли уруғлиқдан одамлар униб чиқадилар. Хўш, Аллоҳ таоло ёмғирни нима учун ёғдиради? Жавоб кейинги оятларда:



# 15. У(сув) билан дон ва наботот чиқаришимиз учун. 16. Ва дарахтлари бир-бирига киришган бўстонлар.

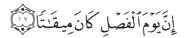
Сув — ҳаёт, дейди доно халқ. Албатта, ўша доно халқ бу гапни динимиз таълимотларидан олгандир. Сувсиз ҳаёт бўлмаслиги, барча жонзотларни Аллоҳ таоло сувдан яраттанлиги бошқа оятларда айтилган. Ўзи яраттан «сув» деб аталмиш модда билан ҳамма мавжудотларга ҳаёт бахш этган Қодир Аллоҳ таоло ҳиёмат куни ўлган бандаларини ҳайта тирилтира олмасмиди?! Аввал ҳам айтилганидек, ҳиёмат куни ҳам бир ёмғир ёғиб, сув тушиши билан ҳамма тирилади — ҳўяди. Бундоҳ ҳилиш Аллоҳ таоло учун ҳеч нарса эмас.

Ушбу оятларда зикр қилинган нарсаларни мусулмон бўлмаган олимлар ҳам Аллоҳ таолонинг борлигига далил қилиб келтирганлар. Улардан бири бу ҳақда қуйидагиларни ёзган экан: «Ёниб турувчи қуёш, нур сочиб турувчи юлдузлар, ҳаёт учун зарур нарсаларга бой ер ва ундаги ҳамма нарсалар борлиқнинг асли, асоси аввал бошдан бир нарсага боғлиқ эканига очиқ-ойдин далилдир. Бунинг маъноси азалдан борлиқнинг Холиқи борлиги, У Зот кейин пайдо бўлмаган, деганидир. У Зот — ҳар бир нарсани билиб, иҳота қилиб турувчи Зотдир. У Зот — ўта қувватли, қудратининг чегараси йўқ Зотдир. Ушбу

борлиқ Унинг яратган нарсасидир. Ернинг ҳаёт учун мослигини «ўзўзидан бўлиб қолган нарса», деб тафсир қилиб бўлмайди»!

Ушбу санаб ўтилган нарсаларга қодир бўлган Зот ўлган одамларни қайта тирилтиришга қодир бўлмасмиди?

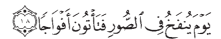
Ўлгандан сўнг қайта тирилишга шубҳа билан қараганларга ўз қудратига далил бўлувчи нарсаларни айтиб ўттандан сўнг, Аллоҳ таоло қайта тирилиш куни, қиёмат ҳақида сўз юритишни бошлайди.



### 17. Албатта, ажрим куни вақти белгиланган эди.

Ояти каримада зикр қилинган «Явмул фасл» — «Ажрим куни» қиёмат кунининг исмларидан биридир. Чунки, ўша кунда халойиқ орасида барча нарса ажрим қилинади.

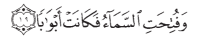
Ана ўша куннинг келиш вақти белгилидир. У вақт Аллоҳ таолонинг ёлғиз Ўзининг илмидадир. У кун олдин ҳам эмас, кейин ҳам эмас, айни ўзи учун белгиланган вақтда келади.



### 18. У кунда сурга пуфланур ва сизлар тўп-тўп бўлиб келурсиз.

Қиёмат вақти келганда Аллоҳ таолонинг амри билан фаришта Исрофил алайҳиссалом махсус сурни бир марта чаладилар, ўша пайтда ер юзидаги тирик мавжудотнинг барчаси ўлади, яна бир марта чалганларида Одам Атодан тортиб ўша пайтгача ўттан барча умматлар қайта тириладилар. Бу оятда иккинчи чалиш ҳаҳида сўз кетяпти.

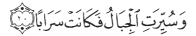
Сўнгра эса:



#### 19. Осмон ёрилиб эшиклар очилур.

Қиёмат куни даҳшатидан шундай улкан нарса – осмоннинг низоми бузилиб, у ёрилиб, эшиклар очилганга ўхшаб кетади. Юқорида келган оятлардан бирида, етти мустаҳкам осмон бино қилганини айтиб, Аллоҳ таоло Ўз қодирлигига далил келтирган эди. Энди эса, ўша мустаҳкам осмонлар парча-парча бўлиб, улардан эшиклар очилиб кетишини таъкидламоқда. Демак, қиёмат ўзига яраша даҳшатта эга нарса. У, Аллоҳнинг қудрати чексизлигининг яна бир далилидир.

Ўша дахшатли кунда яна:



### 20. Тоғлар ўрнидан кўчирилиб, саробга айланур.

Ўша кун дахшатидан улкан, сервиқор, ернинг қимирлаб кетмаслиги учун унга қозиқ вазифасини ўтовчи қилиб қўйилган тоғлар ҳам саробга, майда чанг заррачаларига айланиб кетар экан.

Бу оят ҳақида ҳам юқоридаги оят тафсирида айтилган гапларни айтишимиз мумкин. Аввал келган оятларнинг бирида Аллоҳ таоло улкан тоғларни ерни ушлаб турувчи қозиқлар қилиб қуйгани ҳақида суз юритган эди. Энди эса, қиёмат қоим булганда, уша улкан тоғлар ерни тутиб туриши у ёкда турсин, узини ҳам тута олмай, чанг-ғуборга, саробга айланиб қолишини таъкидламоқда. Бу ҳам қиёматнинг қанчалар улкан ҳодиса эканлигининг ва Аллоҳ таолонинг чексиз қудратининг яна бир далилидир.

Шу ерда сураи кариманинг аввалидан такрорланиб келаётган савол, шунчалар ишларни қилишга қодир бўлган Аллоҳ таоло ўликларни қайта тирилтиришга, уларни савол-жавобга тутишга ва жазолашга қодир бўлмасмиди, деган савол кўндаланг бўлади.

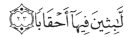
Жавоб эса, кейинги оятда келади.



### 21. Албатта, жаханнам пойлаб турувчидир.

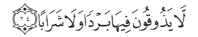
### 22. Туғёнга кетганларнинг қайтар жойидир.

Биз **«пойлаб турувчидир»** деб таржима қилган ибора душманни пойлаб туришга ишлатиладиган иборадир. Йўлда, пана жойда, «Келса, таппа босаман», деб душманни кутиб туриш «мирсод» дейилади. Жаҳаннам ҳам тугёнга кетган бандаларни, «Қачон қиёмат бўлса, таппа босаман», деб кутиб турган бўлади. Қиёматда эса, вақти келиши билан, уларни таппа босади ва:



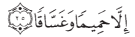
### 23. Улар (унда) замонлар бўйи қоларлар.

Яъни, тугёнга кетган кофирлар жаҳаннамда абадий қоладилар. Улар унда битмас-туганмас азоб-уқубатларни тортаверадилар. Ва яна:



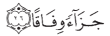
### 24. Улар (унда) совукни хам, шаробни хам татий олмаслар.

Маълумки, дўзахда осийлар шиддатли оловда куйиш билан азобланадилар. Албатта, қаттиқ иссиқда қолған одам совуқ бирор нарсани ичишни жуда хоҳлайди, лекин жаҳаннамийларга у нарсалар берилмасдан, ўрнига қуйидаги оятда зикр қилинган нарсалар берилар экан.



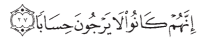
### 25. Магар қайноқ сув ва йирингни (татирлар).

Ўйлаб кўринг, қандай азоб: куйиб-ёниб турса-ю, бир нафас совуклик, бир томчи шаробга зор бўлса-ю, унинг ўрнига қайноқ сув ва дўзахийларнинг танасидан оқиб турган йиринг берилса. Аллох таоло шундай ҳолатдан Ўзи сақласин. Уларга бўлаёттан бу азоб зулм эмас, балки...



### 26. Мувофик жазо ўларок.

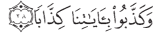
Яъни, улар тортаёттан мазкур жазолар ўзларининг бу дунёдаги куфр, ширк, нифоқ ва осийликларига мувофиқ жазодир. Уларнинг бундоқ жазоларни тортишлари адолатдир.



### 27. Чунки, улар хисоб-китоб бўлишига ишонмасдилар.

Ана ўша охиратдаги ҳисоб-китобга ишонмаганлари учун турли ёмонликларни тап тортмасдан қилиб ўттан эдилар. Мана энди, охиратта, қайта тирилишга, ҳисоб-китобга ишонмаганлари ва бунинг оқибатида қилган гуноҳларининг мувофиқ жазосини тортадилар. Ким охиратта, қайта тирилишга ва ҳисоб-китобга ишонмаса, оқибати шундоқ бўлади.

Xa, мазкур жаҳаннамийлар ҳисоб-китоб бўлишига ишонмасдилар.



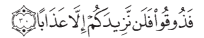
### 28. Ва Бизнинг оятларимизни ёлгон дейишган эди, ёлгон!

Албатта, Аллоҳ таолонинг оятларини, «ёлғон» деганидан кейин жаҳаннамга тушиб, мазкур азобларни тортиши керак-да! Аллоҳ таолонинг оятларини «ёлғон» дейишликнинг ўзи ҳар қандай азоб-уқубатта лойиқ иш. Аммо, бунинг устига, Аллоҳ таолонинг оятларини «ёлғон» деган шахс бутун умрини ёмонлик билан ўтказади. Бу эса, дард устига чипқон бўлади. Ана шунга биноан, охиратда ҳам азоб устига азоб бўлади. Бу дунёда қилган заррача гуноҳи ҳам четда қолмайди. Чунки:



### 29. Биз хар бир нарсани китобга жамлаб қуйганмиз.

Ҳа, улар бу дунёда қилган ҳар бир гуноҳ, ҳар бир жиноят, ҳар бир ёмонлик ўз вақтида, ўта аниқлик билан номаи аъмол китобларига ёзиб борилган. Энди ўша китобга ёзилган нарса асосида ҳисобкитоб қилинади ва туғёнга кеттанларга қарата хитоб қилинади:

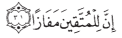


# 30. Бас, татиб кўринглар, сизларга азобдан бошқа ҳеч нарсани зиёда қилмасмиз.

Ҳа, энди қиёмат қоим бўлди. Энди, кофир ва осийларга, охиратга, ҳисоб-китоб бўлишига ишонмаганларга ва Аллоҳ таолонинг оятларини ёлғонга чиқарганларга азобдан бошқа нарса зиёда қилинмайди.

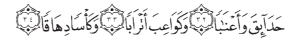
Юқорида келган ояти карималарда дўзах ахлининг холи баён қилиб бўлинганидан сўнг, энди жаннат ахли баёнига ўтилади. Икки бир-бирига қарши нарсани бир жойда таърифлаш Қуръони Каримга хос эканлигини уламолар таъкидлашган.

Дўзах билан жаннатни бир жойда бир хил савияда васф қилиш илоҳий услубга хослигини катта адиблар ҳам тан олганлар.



#### 31. Албатта, тақводорларға ютуқ бордир.

Яъни, қиёмат қоим бўлиб, кофир ва осийлар ҳалокатта, азобуқубатта дучор бўлган ўша кунда, мўмин, тақводор бандаларга ютуқ бордир. У ютуқ нима эканлигини келаси оятлар баён қилади.



- 32. Боғ-роғлар, узумзорлар бордир.
- 33. Ва янги бўйи етган бир хил ёшдаги қизлар бордир.
- 34. Ва тўлдирилган қадахлар бордир.

Эслатиб ўтмоқ лозимки, жаннат неъматлари бу дунёникига ҳеч-ҳеч ўхшамайди, ўзига хос бўлади.

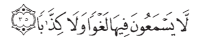
Ана шу қоидаға биноан, ўтган ояти карималарда васф қилинган жаннат неъматлари ҳам ўзига хос бўлади.

Жаннатдаги бог-роглар ва узумзорларнинг мевалари фақаттина хузур бахш этади. Улар ўзларини хохлаган жаннатийларга ўзлари яқинлашиб келади. Жаннатий банда у меваларни ҳеч қийналмай олади ва ўта ажойиб, васфига тил ожиз ҳузур ила тановул қилади. Бу жараён гоят гўзал бир ҳолда кечади. Жаннат меваларида фақаттина олий даражадаги ҳузурбахшлик бор, холос. Бу дунёнинг меваларидаги гўрлик, бемазалик, егандан кейин ёқмай қолиш ёки чиқиндисини чиқаришга эҳтиёж каби беҳузур қилувчи нарсалар мутлақо йўқ.

Шунингдек, жаннатдаги қизлар ҳам ўзига хос сифатларга эга бўлиб, бу дунёникига тамоман ўхшамайди. Улар ҳурлар бўлиб, бу дунёнинг аёл-қизларида бор бўлган кўнгилга ёқмайдиган барча нарсалар уларда йўқ.

Жаннатнинг шароби ва қадаҳлари ҳам васфига тил ожиз равишда гўзал ва ҳузурбаҳшдир. Уларда бу дунёнинг осийлари ичадиган, Аллоҳ таоло ҳаром ҳилган шаробларга хос нарсаларнинг асари ҳам йўҳ. Уларда мисли йўҳ лаззат ва ҳузур бор.

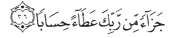
Шунингдек:



#### 35. У ерда бекорчи ва ёлғон гапларни эшитмаслар.

Шундан кўриниб турибдики, бекорчи, ёлғон гаплар инсон роҳатини бузадиган нарсалар экан. Бинобарин, жаннатий бўлишни истаган кимса бекорчи ва ёлғон гаплардан қочиши керак экан.

Аҳли жаннатга шунчалик неъматларнинг берилиши сабабини келаси оят ёритади.



### 36. Роббингдан мукофот, совга хисобидандир.

Яъни, ушбу васфига тил ожиз равишдаги гўзалу ҳузурбахш неъматлар Аллоҳ таоло томонидан жаннатий бандаларга бу дунёдаги келтирган иймонлари ва қилган амали солиҳларининг мукофоти ўлароқ ва ортиқча илоҳий совға ўлароқ берилади.

Жаннатий бандаларга мазкур неъматларни ато қилувчи Аллоҳ таоло қандай зотлигини келаси оят сифатлайди.



# 37. У, осмонлар, ер ва уларнинг орасидаги барча нарсаларнинг Роббиси, Роҳмандир. Унинг ҳузурида ҳеч ким хитоб қилишта қодир бўлмас.

Яъни, тақводор бандаларга мазкур мукофотларни берувчи Зот Роҳман сифатига эга бўлган, осмонлару ернинг ва улар орасидаги нарсаларнинг Роббисидир.

# «У, осмонлар, ер ва уларнинг орасидаги барча нарсаларнинг Роббиси, Рохмандир.»

Аллоҳ таолонинг Робблик сифати ўзида Холиқ – яратувчилик, Розиқ – ризқ берувчилик, Мураббий – тарбия қилувчилик, Мудаббир — тадбир қилувчилик каби сифатларни жамлашини аввал ҳам айтилган эди. Ушбу ояти каримада Аллоҳ таолонинг Робблиги фақат инсонларга эмас, балки

**«осмонлар, ер ва уларнинг орасидаги барча нарсалар»** га тегишли эканлиги таъкидланмокда.

Аллох таолонинг «Рохман» сифати ҳам ўзида кенг маъноларни, жумладан, мўмину кофир, тақводору осийга ризқ ато қилувчи маъносини англатишини яхши биламиз.

Киёмат куни

#### «Унинг хузурида хеч ким хитоб қилишга қодир бўлмас».

Ўшандоқ улуғ сифатлар соҳиби бўлмиш Зот ҳузурида ким ҳам бирор нарса дейишга журъат эта оларди.



# 38. Ўша кунда Рух ва фаришталар саф бўлиб турар. Рохман изн берганлар ва тўгри сўзлаганлардан ўзгалар хеч гапира олмаслар.

Яъни, қиёмат кунида нафақат одамлар, балки, «Руҳ» номини олган фаришталарнинг каттаси Жаброил алайҳиссалом ҳам, ўзга фаришталарнинг барчаси ҳам Аллоҳ таолонинг ҳузурида саф тортиб турадилар.

Тафсирчилар, ушбу ояти каримада зикр қилинган

**«тўгри сўз сўзлаганлар»**дан мурод «Лаа илааха иллаллоху»ни айтиб—шаходат келтириб мусулмон бўлганлар, дейишади.

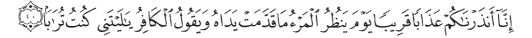
Демак, қиёмат куни барча фаришталару одамлар Аллоҳ таолонинг ҳузурида саф тортиб турганларида фақатгина иймон келтирган бандаларгина гапира олишлари мумкин экан.

# ذَلِكَ ٱلْيُومُ ٱلْحَقُّ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ عِمَّا بَالْ

### 39. У ҳақ кундир. Ким хоҳласа, ўз Роббисига қайтар йўл оладир.

Ҳа, қиёмат куни, ундаги ҳисоб-китоб, жаннат-дўзах—ҳаммасига шак-шубҳа йўқ.

Бас, шундай экан, ўша кунда обрў топишни хохлаганлар бу дунёда Аллох таолонинг розилигини топиш йўлига юришга харакат қилсин.



40. Албатта, Биз сизларни яқин келажакдаги азобдан қўрқитдик. У кунда, ҳар киши қўли тақдим қилган нарсага назар соладир. Ва кофир: «Кошки тупроқ бўлиб кетсам», дейдир.

Аллоҳ таоло суранинг ниҳоясида айтилган барча гапларга хотима ясаб, ушбу нидони қилмоқда:

«Албатта, Биз сизларни яқин келажақдаги азобдан қўрқитдик».

Ушбу жумладаги «яқин келажақдаги азоб»дан мурод қиёмат куни азобидир. Чунки, «Ҳар бир келувчи яқиндир» қоидасига биноан, у куннинг келиши яқиндир. Ўша кун келганда, бандалар бошига турли савдолар тушадир. Жумладан:

«У кунда, ҳар киши қули тақдим қилган нарсага назар соладир».

Яъни, ҳар бир инсонга бу дунёда қилган амаллари ўта аниқлик билан кўрсатилади.

### «Ва кофир: «Кошки тупроқ бўлиб кетсам», дейдир.»

Ҳадисларда келишича, қиёмат куни ҳамманинг ҳисоб-китоби бўлар экан. Бу дунёда зулм ўтказган ҳайвонлардан мазлум ҳайвонларга ўч олиб берилгандан сўнг, уларнинг барчаси тупроққа айлантирилар экан. Буни кўриб дўзахнинг азобидан хору зор бўлиб турган дўзахийлар «Кошки тупроқ бўлиб кетсам, ҳайвонларга ўхшаб», деб орзу қилар эканлар. Лекин бу орзу ҳеч қачон ушалмайди. Аллоҳ таоло шундай ҳолга тушишдан ўзи асрасин, Омийн!



#### НАЗИЪААТ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 46 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг исми ўзининг биринчи сўзидан олингандир. «Наазиъаат» сўзи луғатда «суғуриб олувчилар» маъносини билдиради. Ушбу оятда эса, уламолар бу сўз нимани англатиши ҳақида турли баҳс қилган бўлсалар ҳам, ғолиб фикр «Жонни суғуриб олувчи фаришталар» маъносини билдиради, дейдилар. Бинобарин, суранинг кейинги тўрт оятида ҳам турли ишларни бажарувчи фаришталар билан ҳасам ичилган.

«Наазиъаат» сураси маккий суралардан бўлиб, худди бошқа маккий суралар каби ақийда, вахдоният, Пайғамбарлик, ўлгандан сўнг қайта тирилиш ва жазо масалаларини муолажа қилади. Суранинг асосий мавзуси қиёмат ва унинг сифатлари, тақводорларнинг оқибати-ю, жиноятчи кофир-осийларнинг қисматидир.

Сураи карима беш тоифа фаришталар: кофирларнинг жонини шиддат ила суғуриб олувчилар, мўминларнинг жонини лутф билан суғуриб олувчилар, булут каби сузиб юрувчилар, яхшиликда ким ўзарга мусобақа қилувчилар ва ишларнинг тадбирини қилувчилар билан қасам ичиш ила бошланади.

Сўнгра, мушриклар, қайта тирилиш ва тўпланишни инкор қилувчилар ва уларнинг қиёмат кунидаги холлари ҳақида сўз юритилади.

Кейин эса, Фиръавн қиссаси келтирилади.

Сўнгра, сураи карима кофир ва мушрикларга хитоб этиб, уларга тахдид қилади.

Ва нихоят, қиёмат куни ҳақидаги оятлар билан сурага хотима ясалади.

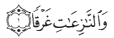
Аввал айтганимиздек, бу сураи карима қасам билан бошланади. Араб тилида қасам турли услублар билан бўлади. Очиқ қасам ичиш маъносидаги сўзлар билан ёки қасам ҳарфлари, жумладан, «вов», «бе», «то» ҳарфлари билан. Қуръони Каримнинг бир қанча суралари қасам билан бошланган. Жумладан, «Наазиъаат» сураси ҳам. Бу ҳолатда қасам лафзлари ишлатилмайди, балки қасам ҳарфларининг ўзи кифоя қила-

ди. Масалан: «Ван-Наазиъаати» — ан-Наазиъаат билан қасам ичаман, дегани. Одатда, бир гапни таъкидлаш учун, унга эътиборни жалб қилиш учун, энг муҳим масалаларни баён қилишдан аввал қасам ичилади. Аллоҳ таоло Ўзи яраттан нарсалардан баъзиларининг номини қасамда тилга олиши ўша нарсаларнинг аҳамиятини яна ҳам оширади.

Аллоҳ таоло хоҳлаган нарсаси билан қасам ичаверади, бу Ўзининг иши. Лекин бандалар Аллоҳ таолодан бошқа билан қасам ичишта ҳаққлари йўқ. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламдан ворид бўлган: «Ким қасам ичмоқчи бўлса, Аллоҳ номи билан ичсин, бўлмаса, жим турсин», деган ҳадиси шариф бор. Бир нарсани қиламан ёки қилмайман, деб қасам ичса, ўша ишни бажармоғи вожиб, агар бажара олмаса, каффорот тўлайди. Яҳшиси, ҳар нарсага Аллоҳ таолонинг номини ишлатиб, қасам ичавермаслик маъқул.

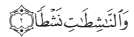


# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



# **1. Шиддат билан** (жонни) **суғуриб олувчи**(фаришта)**лар билан қасам.**

Бу фаришталардан мурод, ўлим фаришталарининг кофирлар жонини олишга вакил қилинганларидир. Улар ҳар бир кофирнинг жонини шиддат билан суғуриб оладилар. Чунки, кофирнинг жони баданига қаттиқ ёпишиб олиб, чиқишни хоҳламайди. Бунинг ўзига яраша сабаблари бор, ҳар бир кофирга ўлими ҳозир бўлганда, унга жаҳаннамдаги жойи кўрсатилади. Уни кўрганда, кофирнинг руҳи баданига ёпишиб олиб, чиқишни хоҳламайди. Шунда ўлим фаришталари уни куч билан, шиддатли ҳаракат билан тортиб оладилар.



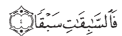
### 2. Юмшоқлик билан жон олувчи(фаришта)лар билан қасам.

Бу оятдаги фаришталардан мурод эса, муминлар жонини олишга вакил қилинган фаришталардир. Улар мумин-мусулмон, тақводор бандаларнинг жонларини лутф ила, юмшоқлик билан оладилар. Чунки, мўмин кишининг қалби ўзи шундоқ ҳам қудусият оламига парвоз қилишга ошиқиб турган бўлади. Ҳар бир мўминга ўлим ҳозир бўлганда, унга жаннатдаги жойи кўрсатилади. Ана шунда унинг жони бадан қамоғи ва зулматидан тезроқ чиқиб кетишга шошилади. Ўлим фариштаси унинг жонини жуда осонлик билан олади.



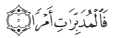
# 3. Сузиб юрувчи(фаришта)лар билан қасам.

Ушбу ояти каримада Аллох таолонинг амрини ва вахийни ер юзига олиб тушувчи фаришталар билан қасам ичилмоқда. Улар ўзларига топширилган ишни тез бажариш учун осмонда сузиб юрадилар.



# 4. Ўзишда мусобақа қилувчи(фаришта)лар билан қасам.

Бу оятдаги қасам ичилган фаришталар яхшилик ишларни ким ўзарга мусобақа қилиб бажарувчи фаришталардир. Мисол учун, улар мўминларнинг рухларини жаннатта тезроқ етказиш учун мусобақа қилар эканлар.

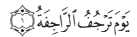


#### 5. Амрнинг тадбирини қилувчи(фаришта)лар билан қасам.

Бу фаришталар эса, борлиқдаги барча ишларнинг: шамол, ёмғир, ризқ, умр ва бошқаларнинг тадбирини қилиб турувчи фаришталардир.

Юқоридаги оятларда Аллоҳ таоло Ўзининг беш турли: кофирларнинг жонини шиддат билан олувчи, мўминларнинг жонини лутф билан олувчи, осмонда булутдек сузиб юрувчи, яхши ишларга ўзиб — шошилиб борувчи ва Аллоҳ таолонинг буйруқларининг тадбирини қилувчи фаришталар билан қасам ичди. Бу, аввало, мазкур фаришталарнинг Аллоҳ таолонинг ҳузурида мартабаси улуглигини кўрсатади. Айни пайтда, қасамдан кейин келадиган масала ниҳоятда улкан эканини билдиради.

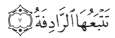
Ўша нихоятда улкан масала келаси оятда зикр қилинади.



# 6. Изтиробга тушувчи изтиробга тушган кунда.

Демак, Аллох таоло қасам ичиб таъкидлаёттан нарса қиёмат куни экан. Бу кунда изтиробга тушувчидан мурод — ер курраси. Ўша куни ер, шунчалик катта бўлишига қарамасдан, изтиробга тушиб, ларзага келаркан.

Ушбу оятда зикр қилинган изтироб сурга биринчи марта пуфланганда бўладиган изтиробдир. Ана ўшанда ер изтиробга тушиб, қаттиқ қимирлайди ва барча тирик жонзот ўлади.



# 7. Унга эргашувчи эргашганда.

Яъни, ер изтироби ва ларзасидан сўнг бошқа воқеалар унга эргашади, жумладан, осмоннинг ёрилиши, юлдузларнинг сочилиб кетиши ва бошқа дахшатли ҳодисалар эргашади.

Бу воқеалар эса, сурга иккинчи бор пуфлангандан кейин бўлади. Ўшанда барча одамлар қабрларидан тирилиб турадилар ва Роббул оламийннинг ҳузурига борадилар.

Келаси оятларда мазкур воқеалар бўлиб турган пайтида кофир ва осийларнинг холи қандоқ бўлиши васф қилинади.



- 8. Ўша кунда қалблар хавфга тўладир.
- 9. Уларнинг кўзлари қўркинчга тўладир.

Бу икки оятда зикр қилинган қалб ва кўз эгалари кофирлардир. Улар қиёматнинг даҳшатларини ўз кўзлари билан кўргач, қалблари хавфга, кўзлари қўрқинчга тўлади. Шунда улар беихтиёр қуйидаги гапларни айтадилар:

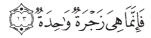


- 10. Улар: «Биз, албатта, ортга қайтариламизми?» дерлар.
- 11. «Чириган суяк бўлганимиздан кейин хам-а?»
- 12. Агар шундоқ бўлса, бу ҳасратий қайтиш-ку!» дерлар.

Бу ояти карималар дўзахийларнинг қиёмат кунидаги ҳолини баён қилади. Ўша кунда уларнинг қалблари хавфга, кўзлари қўрқинчга тўлиб, яна орқага қайтамизми, чириб кеттанимиздан кейин ҳам-а, деб сўра-

шади. Чунки, улар: бу дунёда ўлиб, суяги чиригандан сўнг қайта тирилиш йўқ, деб юрган эдилар-да. Улар бу қайтиш ўзлари учун муваффакиятсиз, ҳасрат-надоматли қайтиш бўлишини билишади. Чунки, бу дунёда охиратда қайта тирилиш учун тайёргарлик қўришмаган.

Эй, кофирлар, бундоқ савол беришингиз нимаси?! Аллох таоло учун қиёматни қоим қилиш ҳам иш бўлибдими!



#### 13. Албатта, у(қиёмат) бир қичқириқдан бошқа нарса эмас.

Яъни, Аллоҳ таоло учун қиёматни қоим қилиш жуда осон нарса, бир қичқириқ билан, сурга бир пуфланиши билан бўлади. Бошқа нарсанинг ҳеч ҳожати йўқ. Гарчи кофирлар қиёматни бутунлай инкор этиб, бўлиши қийин, деб ўйлайдиган бўлсалар ҳам, уни қоим қилиш Аллоҳ таоло учун жуда осон. Ҳа, бир қичқириқ бўлса, етарли.



# 14. Кўрибсизки, улар (қиёмат) майдонида турибдир.

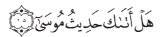
Келажак оятларда Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз алайҳиссаломга, мусулмонларга тасалли бериш учун, юқорида зикр қилинганга ўхшаш кофирлар, туғёнкор осийлар ҳар бир Пайғамбар даврида ҳам бўлганини билдиради ва улардан хафа бўлиб, ноумид бўлмасликка ҳамда ўша даврлардаги Анбиё ва мўминлардан ўрнак олишга чақириб, Мусо ва Фиръавн қиссасини мухтасар қилиб келтиради.

Мусо алайҳиссаломнинг қиссалари Қуръони Каримда энг кўп келган қиссадир. Чунки, Мусо алайҳиссалом Аллоҳ таоло тарафидан ўша даврдаги яҳудийларга Пайғамбар қилиб юборилганлар. Яҳудийлар эса, арабларга яқин жойда яшашган ва арабларга Анбиёларнинг, жумладан, Мусо алайҳиссаломнинг қиссаларини айтиб бериб юрганлар.

Қуръони Каримдаги қиссалар, аввало, ибрат олишга даъват бўлган ва айни пайтда, яҳудийлар томонидан сохталаштириб юборилган тарихни тузатиш ҳам бўлган.

Мусо алайҳиссалом ва Фиръавн қиссаси Қуръони Каримнинг кўпгина сураларида гоҳ қисҳа, гоҳ батафсил ва гоҳ ўртача шаклда келган. Ушбу сурада эса, қисса мухтасар шаклда келиб, Фиръавн туғёнга кеттани сабабидан ҳалок бўлганини баён қилмоҳда. Бунда эса, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга, мўмин-мусулмонларга тасалли бордир. Яъни, сизларга кофирлар етказаёттан озор-

лардан хафа бўлманглар, дин душманлари, ким бўлишларидан қатъиназар, барибир ҳалокатга учрайдилар, деган маъно бордир.



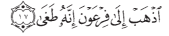
# 15. Сенга Мусонинг хабари келдими?

Яъни, сенга Мусонинг хабари келган, буни биласан.



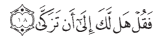
# 16. Қачонки Роббиси унга Муқаддас Тува водийсида нидо қилди.

Тува деб аталган муқаддас водийда Роббиси унга нидо қилган вақтда Мусо алайхиссалом «Улуғ азм» Пайғамбарлардан бўлиб, Аллох таоло тарафидан бошқаларга насиб этмаган мархаматларга, жумладан, Ҳақ субҳанаҳу билан роз айтиш — бевосита сўзлашиш шарафига муяссар бўлганлар. Бу улкан ҳодиса оятда зикр қилинган Тур тоғида, Тува номли муқаддас водийда содир бўлган. Шунда айтилган сўзлардан баъзилари қуйидаги оятларда келади. Ўшанда Аллоҳ таоло Мусо алайҳиссаломга:



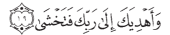
#### 17. «Фиръавн хузурига бор, албатта, у тугёнга кетди.

Фиръавн – Мисрга хокимлик қилганларга бериладиган лақаб. Ўзининг бошқа исми бор. Лекин подшох бўлгандан сўнг унга нисбатан фақат «Фиръавн» сўзи ишлатилган. Мусо алайхиссалом даврларидаги Фиръавн Аллохни унутиб, тугёнга кетиб, хаддидан ошиб, кишиларга зулмни кўпайтирган, хаттоки, худолик даъвосини хам қилган. Шундай золимга, тугёнга кеттан подшохга Аллох таоло Ўз Пайгамбари Мусо алайхиссаломни юбориб, юмшоқ гапиришни тайинлаяпти.



#### 18. Бас унга айт: «Сенда покланишга (рагбат) борми?

Яъни, эй, Фиръавн, сенда кофирликдан, худолик даъвосини қилишдан ва бошқа гуноҳларингдан покланишга рағбат борми, дегин. Бунда динга даъват қилувчилар учун катта ибрат бор. Даъват қилинаёттан шахс Фиръавн бўлса ҳам, унга юмшоқ гапириб, тушунтириб даъват қилиш керак.

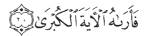


# 19. Ва сени Роббингта хидоят қилсам, шоядки (ундан) қўрқсанг», дегин.»

Яъни, мен сени Роббингни рози қиладиган нарсага иршод қилайми? Шояд, ўша иршодга амал қилиб, Аллохдан қўрқадиган, унга тақво қиладиган бандалардан бўлсанг.

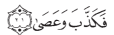
Ушбу оятда олдин ҳидоят, кейин қўрқишлик зикр қилиниши ҳам ўзига яраша ҳикматта эга. Чунки, банда ҳидоят топмагунча, Аллоҳдан қўрқмайди.

Кейинги оятларда эса, Мусо алайхиссалом билан Фиръавн орасида булиб утган можаролар зикр қилинади.



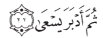
#### 20. Ва унга улкан аломатни кўрсатди.

Аллоҳ таоло ўз Пайғамбарларини қўллаб-қувватлаш, кишиларга улар ҳақиқий Пайғамбар эканлигини тан олдириш учун мўъжизалар беради. Мусо алайҳиссаломга ҳам Аллоҳ таоло кўплаб мўъжизалар берган. Мўъжизани Қуръони Карим баъзида «оят-аломат» дейди. Бу оятдаги улкан аломатдан мурод — Мусо алайҳиссаломга берилган катта мўъжиза — қўлларидаги ҳассанинг илонга айланишидир. Демак, шу мўъжизани у зот золим Фиръавнга кўрсатдилар. Шунда,



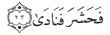
#### 21. Ул уни ёлгонга чиқарди ва осий бўлди.

Яъни, Фиръавн Аллоҳнинг Пайғамбари бўлмиш Мусо алайҳиссаломни ёлғончига чиқарди ва Аллоҳ таолонинг амрига исён қилди.



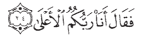
# 22. Сўнг ортига ўгирилиб, тезлаб кетди.

Яъни, Фиръавн Мусо алайҳиссалом томонларидан кўрсатилган мўъжизаларни кўрганидан кейин, ортига ўгирилиб, тезлаб юриб кетди.



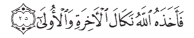
# 23. Кейин (одамларни) тўплади ва нидо қилди.

Фиръавн Мусо алайхиссалом олдиларидан бурилиб кеттанидан кейин бориб, ўз хукми остида яшаёттан одамларни бир жойга тўплади.



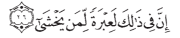
#### 24. Ва, мен сизларнинг энг олий Роббингизман, деди.

Яъни, Робблик даъвосини қилди. Қилганда ҳам, энг олий Робблик даъвосини қилди. Чунки, Мусо алайҳиссалом Фиръавнни ҳам, бошқаларни ҳам Роббул оламийнга ибодат қилишга даъват қилган эдилар. Фиръавн ўзининг бу тасарруфи ила, Мусо даъват қилаётган Робб эмас, мен энг олий Роббман, демоқчи бўлди.



# 25. Бас, Аллох уни аввалги ва охирги гунохлари учун азобга олди.

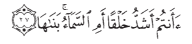
У бўлса, ақлини йўқотиб, мен сизларнинг энг олий Роббингиз-ман, деб юрибди.



#### 26. Албатта, бунда У зотдан қўрққанлар учун ибрат бордир.

Аллоҳга исён қилганлар, Пайғамбарларга эргашмаганлар оқибати доимо шундоқ бўлиб келган. Аллоҳ таоло буларга ўхшашдан Ўзи асрасин. Мусо алайҳиссалом ва Фиръавн қиссаси тугагач, яна, ўлгандан сўнг қайта тирилишни инкор қилувчиларга хитоб бошланади.

Эй, ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишонмаётганлар. Айтинг-лар-чи?

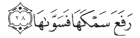


# 27. Сизларни яратиш қийинми ёки У зот бино қилган осмонними?

Яъни эй одамлар, ўлгандан сўнг тирилишга ишонмаяпсизлар-а? Лекин ўзингиз ўйлаб кўринг: осмонни ҳам, сизларни ҳам Аллоҳ таолонинг Ўзи яратган. Шундай улкан нарсани яратган Зот сизларни ҳайта тирилтиришга ҳодир бўлмасмиди?

Аллоҳ таоло ушбу оятда осмонни яратишини «бино қилиш» деб атамоқда. Бино қилиш эса, турли бўлакларни бир-бирига бирлаштириб, бир бутун бино ҳосил қилиш, демакдир. Аллоҳ таоло осмонни бино қилишда ҳам турли юлдуз, сайёра ва бошқа мавжудотларни бир-бирига боғлиқ қилиб, бир низомга тушириб ясагандир.

Осмоннинг чеки қаердалигини била олмаган инсон уни ва ундаги барча нарсаларни яратган Зот ўлганларни қайта тирилтиришига ишонмаслиги қизиқ!

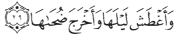


# 28. Унинг шифтини юқори кўтарди ва беками-кўст, мустах-кам қилиб қўйди.

Яъни, Аллох таоло осмонни ердан кўтариб, баланд қилиб яратди. Ҳамда унда бир камчилик, нуқсон ёки тафовут бўлишига йўл қўймади.

Шундоқ нарсаларни қилишга қодир бўлган Зот ўлганларни қайта тирилтира олмасмиди?!

Ўша зотнинг Ўзи яна,



#### 29. Кечасини қоронғу ва кундузини ёруғ қилди.

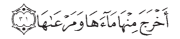
Эй, қайта тирилишни инкор қилаёттанлар, айтинг-чи! Кечасини қоронғу қилган Аллоҳ таоло ўлганларни кайта тирилтира олмасмиди?! Кундузини ёруғ қилган Аллоҳ ўлганларни қайта тирилтира олмасмиди?!

Кечаси билан кундузи қуёш системасидаги ер шарининг ўз ўқи атрофида айланишидан юзага келади, дейсизми? Ўша қуёш системасини, ундаги барча нарсаларни, жумладан, ерни ўз ўқи атрофида айланадиган қилиб қўйган зот Аллох эмасми?! Ана ўшанча нарсани йўқдан бор қилган Зот бор нарсани қайта тирилтира олмасмиди?!



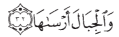
# 30. Ва ундан сўнг ерни тухум шаклида қилди.

Инсон ер куррасидаги мавжудотларнинг биттаси, холос. Ернинг ўзини яратган, шундай улкан нарсани турли шаклларга солган Зот — Аллох унинг ичидаги нарсалардан бири бўлган одамларни ўлганларидан кейин қайта тирилтира олмасмиди?!



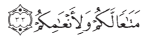
# 31. Ундан сувни, ўт-ўланларни чиқарди.

Ернинг ўзи жонсиз тупроқдан иборат. Бир ўлик нарса. Аммо, Аллох таоло Ўз қудрати ила ўша ўлик нарсадан ҳаёт манбаи бўлган сувни ва вужуди ўниб-ўсиб турадиган ўт-ўланларни чиқарди. Ана ўшаларни қилган Зот ўлган одамларни қайта тирилтира олмасмиди?!



# 32. Ва тогларни собит қилди.

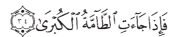
Эй, ўлгандан кейин қайта тирилишга ишонмаётганлар, айтингчи, ўзингиз кўриб турган улкан тогларни собит қилган Зот — Аллох таоло сизларни ўлганингиздан кейин қайта тирилтира олмасмиди?!



#### 33. Сизларга ва чорваларингизга манфаат булсин учун.

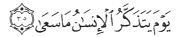
Аллох таоло мазкур нарсаларнинг ҳаммасини сизларга ва чорваларингизга фойда бўлсин учун яратди. Сиз бўлсангиз, У зотга шукр келтириш ўрнига куфр келтириб турибсиз!

Шунча ишларни қилган Зот ўлган одамларни қайта тирилтиришга қодир бўлмасмиди?!



#### 34. Вақтики катта ғолиб (қиёмат) келса.

Ушбу ояти каримада зикр қилинган «Тоомматул кубро» қиёматнинг номларидан бири. Биз уни «катта ғолиб» деб таржима қилдик. Чунки, луғавий маъноси шундоқ. Ҳақиқатан ҳам, қиёмат ҳамма нарсадан ғолибдир.



# 35. У куни инсон қилган ишларини эслайдир.

Чунки, катта ғолиб сифатига эга бўлган ўша қиёмат кунида фақат амалга қараб ҳукм чиқади. Ана ўшанда ҳар бир одам боласи ўзининг ўткинчи дунёда қилган амалларини эслашга тушиб қолади.



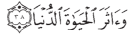
#### 36. Ва жаханнам кўрадиганларга зохир қилинадир.

Ана шунда ҳар кимнинг кимлиги аён бўлади.



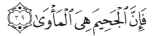
# 37. Аммо кимики туғёнга кетган бўлса.

Кимки, ўткинчи дунёда туғёнга кетиб, нафсига алданиб, иймон келтирмаган бўлса ва ҳаддидан ошиб, осийликлар қилган бўлса...



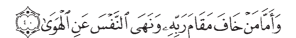
#### 38. Ва бу дунё хаётини устун қўйган бўлса.

Бу ўткинчи дунёни охиратдан устун қўйган бўлса. Охиратни ўйламай, фақат фоний дунёнинг ғамида ўтган бўлса...



#### 39. Бас, албатта, Жахийм (унга) ўрин бўладир.

Бошқа нима ҳам бўлиши мумкин. Охиратни ўйламаганларга, бу дунёда унинг учун тайёргарлик кўрмаганларга, албатта, қиёматда Жаҳийм жой бўлади-да!



40. Ва аммо, ким Роббисининг мақомидан қўрққан ва ўз нафсини хаволаниб кетишидан қайтарган бўлса...

Ким фоний дунёда Аллох таолога рўбарў бўладиган мақомдан қўрқиб, ўз хавойи нафсини жиловлаб, дин амридан чиқмай юрган бўлса...

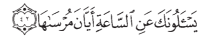


# 41. Бас, албатта, жаннат (унга) ўрин бўладир.

Чунки, Аллоҳ таоло Ўзига иймон келтириб, ибодат ила ўтган ҳар бир бандага жаннатдан жой беришни ваъда қилган.

Мазкур оятлар ҳар бир инсон ўзининг ким эканини аниқ ўлчаб оладиган дақиқ тарозудир. Ортиқча гапнинг кераги йўқ.

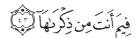
Ўтган оятларда «Тоомматул кубро» — «катта голиб» бўлган қиёматнинг баъзи ҳолатлари васф қилиниб, сўнгра, кимлар жаҳаннамга тушади-ю, кимлар жаннатдан жой олиши айтиб ўтилгандан сўнг, энди келадиган оятларда қиёматта иймони йўқларнинг у кунга нисбатан ишончсиз қарашлари баён қилинади. Уларнинг Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга истеҳзоли савол беришлари у зотга бевосита хитоб қилиб айтилади.



#### 42. Сендан, қиёмат қачон бўлур, деб сўрашадир.

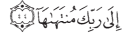
Яъни, эй Пайғамбарим, кофирлар сендан, қиёмат қачон бўлади, деб сўрайдилар.

Уларнинг бу саволи истеҳзо учундир. Улар, айтаётган қиёматинг буладиган булса, була қолмайдими, қабилида савол бермоқдалар.



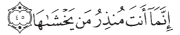
#### 43. У(қиёмат)нинг зикрини сен қандоқ билардинг.

Яъни, қиёмат қачон бўлишини сен билмайсан. Аллоҳнинг Ўзигагина хос бўлган нарсани сен қаёқдан ҳам билар эдинг.



#### 44. Унинг интихоси Роббинггагина хос.

Яъни, қиёматнинг қачон бўлишини фақат Аллох таолонинг Ўзи билади, холос. Бошка хеч ким билмайди.



# **45.** Албатта, сен у(қиёмат)дан қўрқувчиларга огоҳлантирувчисан, холос.

Қачон бўлиш вақтини белгилаб берувчи эмассан. Сенга бу хусусда топширилган вазифа одамларни қиёмат бўлишидан огоҳлантириш, уларни ўша кунга тайёрланишга ундаш, холос.



# 46. У(қиёмат)ни кўрган кунлари, худди, бу дунёда бир кеча ёки кундуздан бошқа турмаганга ўхшарлар.

Яъни, улар гурурга кетиб, ўзларича мазза қилиб, фоний дунё лаззатларига берилиб юрган бўлишларига қарамай, қиёматнинг даҳ-шатидан, бу дунёда кечирган ҳаётлари бир кун ҳам яшамаганга ўхшаб туюлади. Аллоҳ таоло ундай ҳолдан барчамизни Ўзи асрасин.



#### АБАСА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 42 оятдан иборат.

«Абаса» сўзи «юз буриштирди» маъносини билдиради. Ушбу сураи карима мазкур сўз билан бошлангани учун унга ном ҳам бўлиб қолган.

«Абаса» сураси маккий суралардан бўлиб, ақийда ва Пайғамбарликка тегишли масалаларни муолажа қилади. Шунингдек, унда инсонни яратишдаги, набототдаги ва таомдаги далиллар орқали Аллох таолонинг биру борлиги исбот этилади. Яна, «Абаса» сурасида қиёмат куни ва унинг дахшатлари ҳақида ҳам сўз кетади.

Сурай кариманинг аввалида аъмо(кўзи ожиз)саҳобий Абдуллоҳ ибн Умму Мактум розияллоҳу анҳунинг қиссалари келтирилади. У киши Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Қурайш аъёнлари билан машғул эканликларини кўрмай, у зот алайҳиссаломга баланд овоз билан: «Эй, Аллоҳнинг Расули, Аллоҳ ўзингизга ўргаттан нарсадан менга ҳам ўргатинг, деб халақит берганлари, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам бундан ғижиниб, юзларини буриштирганлари ва юз ўгирганлари ҳикоя қилинади. Бундан кейин эса, у зот соллаллоҳу алайҳи васалламга мазкур иш туфайли итоби илоҳий келади.

Сўнгра, Аллох таолонинг хадсиз-хисобсиз неъматларига қарамай инсон ношукр, нонкўр ва кофир бўлиши хакида сўз юритилади.

Кейин эса, инсоннинг назари ўзининг таомидаги нарсаларга, Аллох, таолонинг биру борлигига далил бўлувчи нарсаларга қаратилади. Ўша нарсалардан ибрат олиб шукур қилиш ва иймонга келишга даъват қилинади.

Суранинг охирида эса, қиёмат ва унинг даҳшатлари, ўша кунда кишилар ўзининг энг яқин кишиларини ҳам ташлаб қочишлари, ўшандоқ оғир кунда мўминларнинг ҳоли қандоқ бўлади-ю, кофирларнинг ҳоли қандоқ бўлади, баён қилинади.

Исломнинг аввалида мусулмонлар сони секинлик билан ўстан. Пайгамбар алайхиссалом кўп гайрат қилиб кўпроқ одамни даъват қилишга уриндилар. Ул зоти бобаракот алайхиссаломнинг, Маккадаги обрўли, мол-дунёга эга кишилардан ҳам Исломга кириб қолса, яхши бўларди, деган фикрлари бор бўлиб, Макка аъёнлари билан ўтириб, уларни Исломга даъват қилиш билан машғул бўлардилар. Бир куни Қурайш қабиласи аъёнларидан баъзиларини динга даъват қилиб турганларида икки кўзи кўр Абдуллох ибн Умму Мактум исмли сахобий: «Эй, Аллохнинг Расули, Аллох ўргатган нарсадан менга хам ўргатинг», деб баланд овоз билан қичқириб келиб қолди. Пайғамбар алайхиссаломнинг нима билан машғул эканликларини билмасдан, бу сўзларни бир неча марта такрорлади. Мухаммад алайхиссаломга бу ёқмади: юзларини буриштирдилар, ундан юз ўгирдилар. Шунда Аллох таоло Ўз Пайғамбарига хитоб қилиб ушбу сураи кариманинг аввалидаги оятларни туширди. Бу ҳам Қуръоннинг ҳақиқий илоҳий китоб эканлигига ёрқин далилдир. Қайси бошлиқ ўзига танқиднинг асрлар бўйи ўқиладиган илоҳий китобда собит бўлишини хоҳлайди. Пайғамбар алайҳиссалом Абдуллоҳ ибн Умму Мактумни шундан сўнг доимо хурмат қилиб юрганлар.

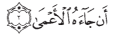


# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



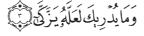
#### 1. Афтини буриштирди ва юз ўгирди.

Яъни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам афтларини буриштириб, юз ўгирдилар.



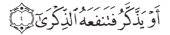
#### 2. Кўзи кўр киши хузурига келганда.

Абдуллоҳ ибн Умму Мактум розияллоҳу анҳу, эй, Аллоҳнинг Расули, Аллоҳ сизга ўргатган нарсадан менга ҳам ўргатинг, деб келганида. Эй Пайғамбар,



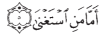
#### 3. Қаердан биласан, эхтимол, у покланар.

Бу оят Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга хитоб бўлиб, Унда Аллоҳ таоло: «Эй Муҳаммад, қаердан биласан, эҳтимол, бу кўзи кўр Абдуллох ибн Умму Мактум сендан эшитган Қуръон ва бошқа таълимотлар туфайли гунохларидан покланар. Сен бўлса, бойларга боқиб, ундан юз ўгирмоқдасан», дейди.



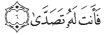
# 4. Ёки насихат олар ва мавъиза унга манфаат берар.

Яъни, гунохдан покланишдан бошқа фойдалар ҳам ҳосил бўлиши мумкин. Мисол учун, ҳузурингта рағбат ила келган ўша кўзи ожиз киши сендан насиҳат олар, сенинг ваъзинг унга манфаат берар. Сен бўлсанг, афтингни буриштириб, ундан юз ўгирмоқдасан.



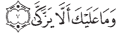
#### 5. Аммо истигно қилганга бўлса...

Яъни, бойлигидан фахрланиб, қулоқ осишни хоҳламаган қурайшлик кишига бўлса...



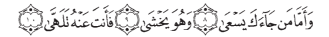
#### 6. Сен у томонга интиласан.

Унга ўз гапингни етказиш учун қаттиқ уринасан. Имконини топиб кўпроқ гаплашмоқчи бўласан.



# 7. У покланмаса, сени хеч ким маломат қилмас.

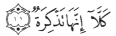
Ўша бой— зодагон, мутакаббир мушрик куфру ширк, гуноху исён ифлосликларидан покланмаса, сени ҳеч ким маломат қилмайди. Нима учун сен унга шунчалар ҳаракат қиласан? Ўшандоқ шахсни кўпроқ даъват қилишга саъйи қиласан-у...



- 8. Аммо хузурингта шошилиб келган.
- 9. Ва У зотдан қўрққан холда бўлгандан эса...

# 10. Бас, Сен ундан машғул бўласан.

Унинг гапларидан аччиқланиб, юз буриштирасан ва ортга ўгирилиб оласан.



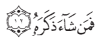
# 11. Йўқ! Албатта улар (Қуръон оятлари) эслатмадир.

Йўқ!!! Бундоқ бўлмаслиги керак! Бой-бадавлат, обрули аъёнларга алохида эътибор бериб, бева-бечора, камбағаллардан машғул булиб юз ўгирмаслик керак!!!

# «Албатта улар (Қуръон оятлари) эслатмадир.»

Ҳа, Қуръон оятлари барча инсоният учун эслатмадир. Эслатма бўлганда ҳам, илоҳий эслатмадир. Эслатма бўлганида ҳам, икки дунё саодатига элтувчи эслатмадир. Қуръон оятлари ҳар бир инсоннинг ҳар бир ишида эслатмадир. Инсон ўз ҳаётида доимо эслатмага, кўрсатмага эҳтиёжи бордир. Шунинг учун ҳам, инсоннинг Холиқи, уни йўкдан бор қилган Зот, унинг нимага муҳтожлигини яхши биладиган Зот унга берган турли илм олиш аъзоларини, хусусан ақлини расо қилиб доимий эслатма — Қуръон оятларини ҳам Пайғамбари соллаллоҳу алайҳи васаллам орқали инсонга бериб қўйибди. Ким уларни ўз ҳаётига татбиқ қилса, эслаган бўлади.

Уни ким эслашини эса, келаси оят баён қилади.

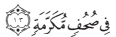


# 12. Ким хоҳласа, уни эслайдир.

Ҳа, Қуръонни хоҳлаган одам эслайди. Ким ўзи хоҳлаб уринса, ўша ундан фойда олади. Ўзи хоҳламаган эса, уни эсламайди. Шунинг учун, Қурайш аъёнларига алоҳида муносабатда бўлиб, улар ўзлари хоҳламасалар ҳам, ҳадеб Қуръон оятларини уларга таҳдим ҳилавериш керак эмас. Унинг ўрнига бева-бечора, камбағал-мискин бўлса ҳам, Қуръон таълимотларини ўрганиш иштиёҳида куйиб-ёнаётган Абдуллоҳ ибн Умму Мактумга ўхшаганларга ўргатиш керак.

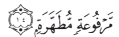
Ушбу ояти карималар нозил бўлганидан сўнг Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам ҳеч кимга юзларини буриштирмаганлар. Ким келса, очиқ чеҳра билан кутиб олиб, Ислом таълимотларини ўргатганлар. Қачон Абдуллоҳ ибн Умму Мактум розияллоҳу анҳу келсалар, ул зот у кишини, марҳабо, Роббим мени унинг ҳақида итоб қилган шахс, марҳабо, деб кутиб олар, ридоларини ерга тўшаб, у кишини устига ўтқазар эдилар. Бу ишлар, аввало, Қуръони Карим

ҳақиқий илоҳий китоб эканлигига ёрқин бир далилдир. Чунки, фақат Аллоҳгина охирги замон Пайғамбарини бу шаклда итоб қилиши мумкин. Қолаверса, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг тасарруфлари Қуръонни ҳаётга татбиқ қилишнинг яққол намунасидир. Ҳар бир мусулмон ҳам ҳар бир оятни худди шу шаклда татбиқ қилишга ҳаракат қилмоғи лозим.



# 13. Хурматланган сахифалардадир.

Яъни, Қуръони Карим оятлари Аллоҳ таолонинг ҳузурида ҳурматланган саҳифаларда туради.



#### 14. Олий қадардирлар, поклангандирлар.

Яъни, мазкур Қуръони Карим оятлари турадиган саҳифалар мартабаси улуғдирлар ва поклангандирлар.

Чунки, Қуръон оятлари ўта мўътабар ва муҳтарамдирлар. Уларни хоҳлаган кишига мартабасига, бойлигига ва мансабига қарамай ўргатавериш қадрлари пастлигидан эмас. Аксинча, бу иш Қуръон оятлари Аллоҳ таолонинг Лавҳул Маҳфузидаги азизу мукаррам саҳифаларда бўлганлигидандир. Аллоҳ таолонинг наздида ҳамма бандалар тенг эканлигидандир. Аллоҳ таолонинг ҳузурида бандаларнинг ҳадр-ҳиймати молмулкларига ва мансабу насабларига ҳараб эмас, иймон-эътиҳодига, Қуръон оятларини ўрганишни хоҳлашларига ҳараб бўлишлигидандир.

Шу билан бирга, Қуръон оятларини мазкур ҳурматланган, олий қадар ва покланган саҳифалардан нақл қилиш ҳам ўзига яраша олий мақомга сазовордир.

Қуръони Карим оятлари бошқа ердан чиққан саҳифаларга ўхшаб ким кўринган томонидан нақл қилинавермайди. Балки, улар:



#### 15. Элчи(фаришта)лар қўлларидадир.

#### 16. Улар хурматланган ва ўта яхшидирлар.

Ҳа, Қуръони Карим оятлари «сафара» – элчи фаришталар қўлидадир. У элчи фаришталарнинг сифатлари хурматланган ва ўта ях-

шидирлар. Улар, аввало, фариштадирлар, фаришталар Аллоҳнинг амридан заррача ҳам четга чиқмайдиган, ўзларига берилган амрни сўзсиз ва беками-кўст бажарадиган зотлардир. Шунинг учун ҳам, Қуръони Карим оятларини нақл ва муҳофаза қилишларида ҳеч қандай шак-шубҳа бўлиши мумкин эмас.

Иккинчидан, мазкур фаришталар оддий фаришта эмас, элчи фаришталардир. Элчилик сифатлари ҳам уларнинг Қуръони Карим оятларини муҳофаза ҳилишда ва наҳл этишда яна ҳам аниҳлик билан, яна ҳам эҳтиёткорлик билан, яна ҳам омонат билан ҳаракат ҳилишларини таъминлайди.

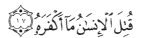
Учинчидан, мазкур фаришталар Аллоҳ таолонинг ҳузурида алоҳида **«ҳурматланган»** фаришталардир. Аллоҳ таоло кўплаб фаришталар ичидан буларни беҳудага алоҳида ҳурматламаган. Ана ўша илоҳий ҳурматлаш ҳам уларнинг Қуръони Карим оятларини муҳофаза ва наҳл ҳилишда алоҳида аниҳлиҡ, эҳтиёткорлик ва омонат билан тасарруф ҳилишлари учундир.

Тўртинчидан, Қуръон оятлари Аллох таоло томонидан қўлларига ишониб топширилган фаришталар **«ўта яхши»** фаришталардир. Фаришталар ҳаммаси Аллох таолонинг энг яхши қуллари эканлигига ҳеч шубҳа йўқ. Аммо Қуръон оятларига масъул қилинган фаришталар ўша энг яхши қуллар ичида ҳам «энг яхши»лари экани алоҳида эътиборга сазовордир.

Демак, Қуръон туфайли, Қуръон оятлари хизмати туфайли бу хизматта лойиқ топилган фаришталарнинг қадр-қийматлари, обрўэвтиборлари ва мартабаю даражалари ҳам ортган.

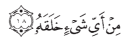
Худди шу холат инсонларга нисбатан хам бўлган. Қуръони Карим билан Аллох таоло Ўзи хохлаган бандаларининг шону шарафини кўтарган. Аввало, Қуръон оятларини олий-самовий мақомдан, Рухул Амийн – Жаброил алайхиссаломдан қабул қилиб олиш учун башариятнинг энг афзали бўлмиш Мухаммад Мустафо соллаллоху алайхи васалламни танлаб олган. У кишидан илохий каломни, киёматгача икки дунё бахти йўлини инсониятта кўрсатиб борувчи дастурни қабул қилиб олған сахобалар жамоаси эса, инсоният тарихидаги энг яхши, энг такводор, энг ахли солих ва энг ишончли авлоддир. Улардан кейинги авлодлардан хам энг яхши кишилар Қуръонни ёдлаш, уни мухофаза қилиш, унинг хизматида бўлиш бахтига муяссар бўлиб келмоқда. Бу улкан мартабага муяссар бўлиш эса, кишининг молу мулки, мансаби, насл-насабига қараб эмас, иймон-эътиқоди ва Қуръон хизматига бўлган хохиш-иштиёқига қараб бўлмоқда. Қисқа қилиб айтадиган бўлсак, Қуръон билан мўмин-мусулмонлардан ихлосли кишиларнинг қадр-қийматлари ва обрў-эътиборлари кўтарилади. Мулкдор ва амалдорлар билан Қуръоннинг обрўси кўтарилмайди. Аллох таолонинг Пайгамбар соллаллоху алайхи васалламни Қурайш аъёнларига эътибор бериб, аъмо Абдуллох ибн Умму Мактумга юз буриштиришларини итоб қилиши ҳам шундан.

Қуръони Каримнинг ва фаришталарнинг ҳолини баён ҳилиб бўлгандан сўнг, Аллоҳ таоло Ўз неъматини тан олмаган инсон ҳолини баён ҳилишга ўтади.



# 17. Инсонга лаънат бўлсин, унинг кофирлиги қандоқ шиддатли бўлди.

Аллоҳ таолонинг лаънати ва Ўз раҳматидан узоқлаштириши бўлсин бир инсонгаки, унинг кофирлиги қандоқ ҳам ёмон иш бўлди! Аллоҳ таоло унга раҳим қилиб, тўгри йўлга йўллаш учун ҳидоят маёги этиб Ўз ҳузуридаги Қуръони Каримни нозил қилса, бу инсон қургур унга иймон келтириб икки дунёси саодатини топиш ўрнига куфр келтиради ва илоҳий дастур бўлмиш Қуръон ҳақида турли бўлмагур гапларни айтади. Инсоннинг Қуръонга куфр келтириши Пайгамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга ва Аллоҳга ҳам куфр келтиришидир. Бу қандоқ ҳам ёмон-а! Инсон ўз Холиқига куфр келтиришдан олдин, Аллоҳ юборган Пайгамбарга куфр келтиришдан олдин, Аллоҳ нозил қилган Қуръонга куфр келтиришдан олдин ўзининг асли ким эканлигига бир назар солса, бўлар эди.



#### 18. Уни қайси нарсадан яратди?

Яъни, Аллох таоло ўша кофирни нимадан яратди?!

Аллоҳ таолодан ўзга яратувчи бўлиши мумкин эмаслиги оддий мантиқ далолати бўлгани учун, оятда «Аллоҳ» сўзи зикр қилинмаган. Чунки, Аллоҳ таолодан ўзга зот яратувчи бўлиши ҳеч кимнинг, ҳатто ўша нобакор кофирнинг ҳам хаёлига келмайди. Мазкур кофирни буту санамлар халқ қилгани йўқ. Шунингдек, у ўзини ўзи халқ қилгани ҳам йўқ ёки уни ўзига ўхшаган бирор махлуқ ҳам халқ қилгани йўқ. Зотан махлуқ, ўзи махлуқ бўла туриб, бир вақтнинг ўзида холиқ ҳам бўлиши мумкин эмас.

Шунинг учун ҳам, савол ким холиқ(яратувчи) экани эмас, ягона холиқ — Аллоҳ таоло ўша кофир инсонни нимадан халқ қилгани ҳақида

бўлмокда. Ушбу бўлаёттан савол ҳам номаълум нарсани аниклаш учун бўлаёттани йўқ. Балки маълум нарсани эсга солиб қўйиш учун бўлмокда. Эсга солганда ҳам, унинг нақадар ҳақир, арзимас ва паст нарса эканини таъкидлаш учун бўлмокда. Шунинг учун ҳам, саволнинг жавоби кутилмасдан гапнинг давомида жавоб бевосита айтиб кетилмокда:



# 19. Нутфадан уни яратди ва уни ўлчовли қилди.

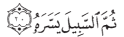
Яъни, Аллоҳ таоло инсонни нутфадан яратди ва унинг барча аъзоларини ўлчовли қилди.

Ҳа, ўз Холиқини инкор қилиб куфрга кеттан, У юборган Пайғамбарни ёлғончига чиқараёттан ва У нозил қилган Қуръонни тан олмаёттан мутакаббир кофирни Аллоҳ таоло **«нутфа»**дан — жинсий аъзодан чиқадиган жирканч сувдан халқ қилган. Бу сув шунчалик жирканчки, ундан ҳар қандай одам ўзини олиб қочади, бадани ёки кийимига тегиб қолса, тезроқ ювиб ундан покланишга шошилади. Ана шундоқ сувдан пайдо қилинган инсон, энди ўзини халқ қилган улуғ Зотга куфр келтириб мутакаббирлик қиладиган бўлиб қолдими?

Имом Ҳасан ал-Басрий: «Сийдик йўлидан икки марта чиққан кимса қандоқ қилиб мутакаббирлик қилар экан?!» — деганлар. Яъни, отасининг сийдик йўлидан бир марта, онасининг сийдик йўлидан бир марта чиққан кимса учун мутакаббирлик қилишга йўл бўлсин, деганларидир.

#### «Ва уни ўлчовли қилди.»

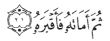
Яъни, уни нутфадан яраттан Зот барча аъзоларини аник ва дакик ўлчовли килиб онасининг корнига жойлаштирди. Инсоннинг хамма нарсаси Аллох таоло яраттан барча нарсалар катори ўлчовли экани хаммага маълум. Инсоннинг ташки ва ички аъзолари ўлчовли. Бири узун, иккинчиси киска эмас. Бири йўгон, иккинчиси ингичка хам эмас. Шунингдек, инсоннинг томирлари, ичаклари, пайлари, хужайралари ва бошка нарсалари хам аник ва равшан ўлчовлидир. Буни, айникса, соха мутахассислари жуда яхши биладилар. Ушбу оятда инсонни она корнига жойлаштириш пайтидаги ўлчов хакида гап кетмокда. Хали инсон энди уруглик билан тухумлик урчиши пайтида хам ўлчовли эканлигига нима дейсиз? Ўша оддий кўзга кўринмайдиган боскичда хам Аллох таоло мукаммал инсоннинг ўлчовини килиб кўйганига нима дейсиз? Инсон куфр келтириш ўрнига ўзининг хакир сувдан яралганини эсласа, бўлмасмиди? Агар Аллох таоло ўлчовини тўгрилаб кўймаса, бошка хакир сувлар каби тўкилиб кетиши мумкинлигини ўйласа, бўлмасмиди?



# 20. Сўнгра, чиқиш йўлини осон қилди.

Яъни, Аллох таоло инсонга онасининг қорнидан чиқиш йўлини осон қилди. Онаси қорнида хомила холида тўққиз ой мукаммал инсон холига келган боланинг чиқиш йўлини Аллох таолонинг Ўзи осон қилмаса, бўлармиди? Аллохдан ўзга ким осон қилиши мумкин бу чиқиш йўлини? Ҳозир гердайиб, мутакаббирлик қилиб куфр келтираёттан кимса онасининг қорнидан ўзи чиқишига йўл топа олмас эди. Онаси ҳам тўлғоқ дардидан бошқа нарсани сезмас эди. Салгина ўйлаш қобилиятига эга инсон тахминан уч-тўрт кило оғирликдаги ва шунга яраша ҳажмдаги боланинг ўз онаси қорнидан чиқиши учун Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч ким йўлни осон қила олмаслигини тушунади.

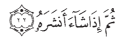
Туғилиш жараёни улкан мўъжиза. Фақат, доимо такрорланиб тургани учунгина бу муъжиза сиз билан биз гофил бандалар учун оддий ишга ўхшаб қолган, холос. Бўлмаса, маълум хажмдаги гўдакнинг она қорнидан ўта тор йўл орқали соғ-саломат чиқиши умуман мумкин эмас. Ана шу ҳақиқатни ўзини унутган кимсаларга эслатиб туриш учун Аллох таоло баъзи бир холатларда инсоннинг она қорнидан чиқиш йўлини осон қилмай қўяди. Бундай холатлар гохида хам онанинг, хам боланинг ўлими билан тугаса, гохида икковларидан бирининг ўлимига сабаб бўлади. Кейинги пайтларда тиб илмининг ривожи сабабидан она қорнини ёриб болани олиш ҳам йўлга қўйилди. Бу ҳам ибратдир. Бу иш, аслида, агар Аллох таоло боланинг она қорнидан чиқиш йўлини осон қилмаса, ҳар сафар она қорнини ёриб болани чиқариб олишта тўгри келар экан, деган ибрат олишимизга асос бўлиши керак. Бу эса, ўз навбатида, Аллох таолога шукр қилишга чорлаши лозим. Кофир инсон эса, ушбу улуғ неъматнинг — унинг она қорнидан чиқиш йўлини осон қилишининг ҳам шукрини қилмайди. Унга мазкур неъматни берган Аллох таолога куфр келтиради, У зот юборган Пайғамбарни ёлғонга чиқаради ва У зот нозил қилган Қуръонга ишонмайди. Аммо, у хозирги холида абадий қолмаслигини билмайди. Хали вақт ўтади, куч-қувват кетади. Аллох таоло унга тақдир этган ишлар етади.



# 21. Сўнгра ўлдирди ва қабрга киргазди.

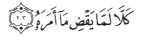
Ҳа, Аллоҳ таоло инсон ким бўлишидан қатъиназар уни ўлдиради ва қабрга киритади. Ҳа, бу дунёда ўлмаган ким бор? Ўлим ҳақ. Унинг олдида ҳар қандай ашаддий кофир ҳам бўйин эгади. Ўлим Аллоҳ таолодан бўлиши ҳам ҳақ. Бутун дунё бир бўлиб қадимдан буён ҳеч бўлмаса бирор шахснинг ўлмай қолиши учун чора ахтармоқда, аммо иложини топа олмаяптилар. Аллоҳ таоло хоҳлаган шахсни хоҳлаган лаҳзасида ўлдириб, қабрга киритмоқда.

Ўлим ҳақ бўлганидан кейин, қабрга кириш ҳақ бўлганидан кейин, беш кунлик дунёни куфр ва жаҳолатда ўтказишнинг нима кераги бор? Ўлим ҳақ бўлганидан кейин, қабрга кириш ҳақ бўлганидан кейин, инсон ўзини ўлдириб қабрга киритадиган зот — Аллоҳ таолога куфр келтиришининг нима кераги бор?! Аллоҳ таоло юборган Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламни ёлғончига чиқаришнинг нима кераги бор? Аллоҳ таоло нозил қилган Қуръонга куфр келтиришнинг нима кераги бор?! Чунки, Аллоҳ таоло инсонни ўлдириб, қабрга киритиб қўйиши билан иш тамом бўлмайди. Балки, сўнгра бошқа ишлар ҳам бор...



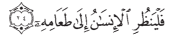
# 22. Сўнгра (қачон) хоҳласа, уни қайта тирилтиради.

Ҳа, Аллоҳ таоло инсонни ўлдириб, қабрга киритиб, тек қўйиб қўймайди. Балки, қачон хоҳласа, уни қайта тирилтиради. Қайта тирилтириш эса, бу дунёда қилганларини ҳисоб-китоб қилиб, жазо ёки мукофотини бериш учун бўлади. Шунинг учун, инсон бу дунёда Аллоҳ таолога иймон келтириб, тоат қилиши, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтириб, у зотга эргашиши, Қуръонга иймон келтириб, амал қилиши лозим. Аммо инсон ўзини бошқача тутмоқда. Инсон ўзини бундоқ нотўғри тутмаслиги керак эди!



# 23. Йўқ, ундоқ эмас! У ўзига У зот қилган амрни бажармади.

Ҳа, кофир инсон Аллоҳ таоло унга қилган амр-фармонни бажармади—Аллоҳ таоло уни Ўзига иймон келтириб тоатида бўлишга амр қилган эди, бу амрни бажармай инсон кофир бўлди. Аллоҳ таоло уни Ўз Пайғамбари соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтириб, у кишига ҳар бир нарсада эргашишга амр қилган эди, кофир инсон бу амрни ҳам бажармади. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтирмади. Ул зотта эргашмай, бошқаларга эргашди. Аллоҳ таоло уни Қуръонга амал қилишга амр эттан эди, кофир инсон Қуръонни инкор этиб, бошқа ердан чиққан, бузилган таълимотларга амал қилди. Юқоридаги оятларда Қуръони Карим инсоннинг келиб чиқишини ва охири нима бўлишини баён қилиб берди. Энди эса, Аллох таоло инсонга берган неъматларидан баъзиларини эслатиб ўтади, шоядки, у шукр қилишга ўтса.



# 24. Инсон ўз таомига назар солсин.

Ха, инсон ҳеч бўлмаса, ўз таомига ибрат назари солсин! Дунёдаги сонсиз-саноқсиз улкан мўъжизаларга назар солишга ақли етмаса, қодир бўлмаса, ҳеч бўлмаса, ҳар куни бир неча марта эҳтиёжи тушиб турадиган, усиз ҳаёт кечира олмайдиган нарсаси— ўз таомига назар солсин! Назар солганда ҳам, ибрат назари солсин. Зотан, инсонни бошқа жонзотлардан ажратиб турадиган нарсалардан бири ҳам ибрат назаридир.

Инсон ўз таомига ибратсиз назар солганидан фойда йўқ. Инсон ўз таомига иштаҳа назари, шаҳват назари, айшу ишрат назари ёки яна қандайдир бошқача назарлар солишидан ҳеч қандай фойда йўқ.

Инсон ўз таомига айнан ибрат назари солмоги лозим. Бу таом нима ўзи? Уни ким йўкдан бор қилди? Уни ким менга таом, озуқа қилди? Нима учун уни тановул қилсам, очлигим кетади, ҳузур қиламан? Нима учун уни маълум муддат тановул қилмасам, ҳолим танг бўлади? Бу таомларга озуқа кучини ким берган, турли таъмларни ким берган? Бу «таом» деб аталаётган нарса, менга емак бўлиб дастурхонимга қўйилгунча, қайси йўлларни босиб ўтган? Ва ҳоказо саволларни қўйиш керак. Айнан охирги саволнинг жавоби қуйидаги оятларда келади:

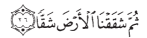


#### 25. Албатта, Биз сувни роса қуйиб қуйибмиз.

Сувсиз ҳаёт йўқ. Жумладан, инсон таомининг асосини ҳам сув ташкил қилади. Инсон ичадиган сувдан ташқари, таоми учун керак бўлган нарсаларнинг бирортаси ҳам сувсиз бўлмайди. Инсон ўз таомига ибрат назари солганда, ана шу ҳақиқатни энг аввал эсга келтириши керак. Борлиқни инсон учун энг зарур нарса—сув билан таъминлаб турган Зот ким? Сувни йўқдан бор қилган ким? Бор сувни буғ шаклида булутларга юклаб, ёмғир ва қор шаклида ер юзига қуйиб турувчи ким? Агар сув бўлмаса, инсоннинг ўзи ҳам, унинг ҳеч бир таоми ҳам

бўлмас эди. Инсон ўзи учун керак сувни йўқдан бор қила олмайди. Ёки бошқа бирор зот ҳам унга сув пайдо қилиб бера олмайди. Агар бир томчи сувни йўқдан бор қиладиган зот бўлса ҳам, ягона Аллоҳ таолонинг Ўзидир. Бас, шундоқ экан, нима учун инсон қурғур уни ва таомини яраттан Аллоҳ таолога иймон келтириб, Унинг амрига итоат қилмайди?! Нима учун Аллоҳ таолонинг Пайғамбари соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтириб, эргашмайди? Нима учун Аллоҳнинг китоби Қуръонга иймон келтириб, амал қилмайди?!

Аллоҳ таоло сувни кўплаб қуйиб қўйиб, тек тургани йўқ. Балки, ундан сўнг бошқа ишларни ҳам қилган.



# 26. Сўнгра ерни ўзига хос ёрдик.

Яъни, ёмгир ёққандан сўнг, наботот ерни ёриб ўсиб чиқди. Буларнинг барчаси Аллох таолонинг қудрати билан бўлади ва Аллох таоло тарафидан бандаларга улуг неъматлар хисобланади.

Сиртдан қарағанда, ёмғир ёғгани учун ўсимликлар ерни ёриб чиққан бўлиб кўринади. Лекин, Аллох:

#### «Ерни ўзига хос ёрдик», - демокда.

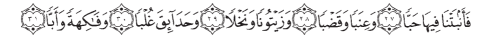
Ҳа, Аллоҳ таоло Ўзи ёрмаса, ерни бошқа ҳеч ким, ҳеч нарса ёра олмайди.

Келинг, инсоф билан ўйлаб кўрайлик. Ерда уруғ бор. Унга сув қуйилса, униб чиқади. Аммо бобо деҳқон ерга уруғни сепиб, устидан сув қуйишдан бошқа нима ҳам қила оларди. Ҳеч нарса қила олмайди. Фақат, Аллоҳ таолодан нажот сўрашдан бошқа нарсага ярамайди. Агар Аллоҳ хоҳламаса, қанча уруғ сепса ҳам, қанча сув қуйса ҳам, ўсимлик чиқмай тураверади. Ер ёрилмайди, ўсимлик чиқмайди. Эккан уруғлигига куйиб қолган деҳқонлар бу нарсани яхши биладилар.

Демак, сув билан бир қаторда инсонга таом етказиб беришда Аллоҳ таоло сабаб қилиб қўйган иккинчи муҳим омил ер экан. Ер бўлмаса, қуруқ сув билан ҳамма таом бўладиган нарсаларни етиштириб бўлмас экан. Хўш, ерни ким яратди? Тупроққа ўсимликларни ўстириш қобилиятини ким берган? Одам ўзи бу нарсани қила оладими? Ёки бошқа бир зот ёки нарса борми? Йўқ! Аллоҳ таолодан ўзга ҳеч нарса йўқ!

Аммо сув ва ер бўлишининг ўзи масалани тўлиқ ҳал қилмайди. Сув, ер ва бошқа омиллар Аллоҳ таолонинг иродасисиз ҳеч нарсага омил бўла олмайдилар. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло қуйидаги оятларда зикр қилинадиган нарсаларнинг ҳаммасини:

«Биз ўстирдик», демокда.



- 27. Биз унда донни.
- 28. Ва узум ва кўкларни.
- 29. Ва зайтун ва хурмоларни.
- 30. Ва тигиз богларни.
- 31. Ва мевалару ўт-ўланларни ўстириб қўйдик.

Дарҳақиқат, донми, узумми, кўкми, зайтунми, хурмоми, қалинқуюқ боғларми, мева-чеваларми, ўт-ўланларми ёки бошқа нарсаларнинг ҳамма-ҳаммасини Аллоҳ таоло ўстиради. У зотдан бошқа ҳеч ким, ҳеч қандай куч бу ишнинг заррачасини ҳам қила олмайди.

Ўша зикр қилинган нарсаларни Аллоҳ таоло нима учун ўстиргани эса келаси оятда баён қилинади:



# 32. Сизларга ва чорваларингизга манфаат ва лаззат бўлсин, деб.

Ҳа, ҳақиқатан, зикр қилинган ва қилинмаган ҳамма озуқабоп нарсалардан ёки инсоннинг ўзи ёки унинг чорвалари манфаатланади. Инсон эса, мазкур набототларга қушиб чорвалардан ҳам манфаат олади. Уларни ҳам таом қилиб ейди.

Бу нарсаларнинг ҳаммасини унга Аллоҳ таоло неъмат қилиб берган. Уларга инсон шукр қилиши керак. Шукр эса, Аллоҳ таолога иймон келтириш, унга ибодат қилиш, амрида юриб, қайтарганидан қайтиш билан булади.

Хозиргача келган оятларда инсонга унинг ибтидосию интихоси ва яна, унга берилган баъзи неъматлар эслатиб ўтилди.

Энди, бепарво инсон «туғилиш бору ўсиб-улғайиш бор, сўнг дунё матоларидан манфаатланиш бор», деб ўтиб кетавермаслиги учун, Аллох таоло охиратда буларнинг барчасининг хисоб-китоби ҳам борлигини эслатиб, ҳиёмат ҳаҳида сўз очади.

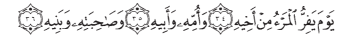


#### 33. Вақтики кар қилувчи овоз келса.

Биз, кар қилувчи овоз, деб таржима қилган маъно, Қуръони Карим таъбири ила бир оғиз лафз ила «Ас-Соохха» дейилади. «Ас-Соохха» – қиёматнинг номларидан бири бўлиб, «қулоқларни кар

қилувчи овоз» маъносини билдиради. Қиёмат қаттиқ қичқириқ овоздан кейин қоим бўлгани учун шу ном билан ҳам аталган. Ушбу ояти каримада қиёмат куни даҳшатини васф қилиш учун унинг айнан ушбу сифати келтирилмоқда.

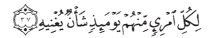
Кейинги оятларда қулоқларни кар қилувчи қаттиқ қичқириқ ила қиёмат қоим бўлганидан сўнг нималар бўлиши зикр қилинади.



- 34. У кунда киши ўз ака-укасидан.
- 35. Ва онаси ва отасидан.
- 36. Ва хотини ва бола-чақасидан қочади.

Яъни, қиёматнинг даҳшатидан ҳамма ўзи билан овора бўлиб қолади. Ҳатто, ҳеч кимнинг ака-укаси, ота-онаси ва хотинию болачақаси билан ҳам иши бўлмай қолади.

Бу дунёда инсон бошига оғирлик тушган хотини, бола-чақаси, она-отаси ва ака-укасига ёрдамга шошилади. Мазкур кишиларга каттадир-кичикдир мусийбат етганда ёрдам беришлик бурч, ёрдам бермаслик эса, ор-номус ҳисобланади. Аммо, ҳиёмат ҳийинчилигида эса, инсон мазкур кишиларни ҳам ташлаб ҳочади.



#### 37. У кунда улардан хар бир шахсни овора қилувчи ўз иши бор.

Ҳа, қиёмат куни даҳшати шунчалик кучлики, ҳар бир одам ким бўлишидан қатъиназар, фақат ўзинигина ўйлаб қолади. Ака-ука ҳам, ота-она ҳам, бола-чақаю эру хотин ҳам ёдга келмай қолади. Ҳамма ўзини ўйлаб, бир-биридан қочади.

Демак, ўшандоқ кунда шарманда бўлиб қолмаслик учун ҳозирдан тайёргарлик кўриб бориш керак. Чунки, ушбу биз яшаб турган беш кунлик дунё охиратнинг экинзоридир. Ҳар ким экканини ўради. Бу дунёда иймон-эътиқод билан, ибодату солиҳ амал билан ўтганлар у дунёда бахт-саодатга эга бўладилар. Бу дунёда кофир бўлиб, фисқу фужур билан ўтганлар эса, оғир аҳволда қоладилар.

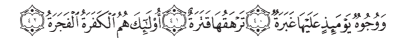


38. У кунда порлок чехралар бор.

# 39. Улар кулгу билан тўла, етган хушхабардан хурсанд.

Албатта, булар жаннатий бандаларнинг чехраларидир. Қиёмат куни, аввал зикр қилинганидек, ўта даҳшатли, ҳар бир одамни ўзини ўзи билан овора қилиб қўядиган қўрқинчли бир кун бўлса ҳам, ўша кунда тақводор мўмин-мусулмонларнинг чеҳралари порлоқ бўлади. Улар бу дунёдаги иймон-эътиқодлари, ибодату амали солиҳлари мукофоти тариқасида ўзларига жаннат ва унинг неъмати ҳақида берилган хушҳабардан хурсандлар, юзлари тўла кулгу.

Аммо дўзахийларнинг ҳоли қандоқ бўлади? Бу саволга жавоб қуйидаги оятларда келади:



- 40. У кунда бир чехралар борки, уларни ғубор босган.
- 41. Устини зулмат қоплаган.
- 42. Улар, ана ўшалар, кофирлар ва фожирлардир.

Жаннатийларнинг чеҳралари порлоқ бўлиб, ўзларига еттан хуш-хабардан юзлари кулгуга тўлиб турган бир пайтда бошқа тоифа одамлар тамоман бошқача, аксинча ҳолатда бўладилар. Мазкур ҳолатдаги кишиларнинг юзини ғубор босган, ғуборнинг устидан зулмат ҳам қоплаган бўлади. Яъни, улар ғам устига ғам, андуҳ устига андуҳ тортаёттан бўладилар. Чунки, ўз даҳшатлари ила ҳаммани қўрҳинчга солиб турган ҳиёмат кунида у шўрликларга дўзах ва унинг азобларининг «башорати» берилган бўлади.

#### «Улар, ана ўшалар, кофирлар ва фожирлардир.»

Имом ас-Совий айтганларидек, улар бу дунёда кофирлик устига фожирлик ҳам ҳилганлари учун, ҳиёмат куни юзлари ҳора бўлгани устига ғубор билан ҳам ҳопланган ҳолда хижолат ва паришонлар.

Бу оятларда зикр қилинган мўминлар ва кофирлар васфи ўз таъсирини ўтказиши керак. Мўминлар қалбида хотиржамлик, хурсандлик туйғусини, кофирларга бўлса, охиратдан қўрқиш ҳиссини уйготиши керак. Шоядки, ёмонликдан қайтиб, яхши йўлга юрсалар.

Сураи кариманинг охирида мушрикларнинг Қуръони Карим ҳақидаги тахминлари ботил эканлиги таъкидланиб, Унинг инсоният учун Аллоҳ таоло томонидан туширилган мавъиза эканлиги баён ҳилинади.



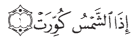
#### ТАКВИР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 29 оятдан иборат.

Қиёмат куни шунчалик катта ҳажмдаги, бутун дунёни ўз ёруғи билан тутиб турган қуёш ҳам осонгина ўралиб, ёруғи сўниб, ҳеч нарса бўлмай қолади. Ана шу маънони ифодаловчи «Таквир» сўзи сураи каримага ном қилиб олинган.



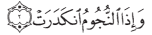
# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Вақтики, қуёшни буклаб, ўралса.

Сиз билан биз инсонлар биладиган сайёралар мажмуаси «Қуёш мажмуаси» деб номланиши ва ўша мажмуада Қуёш энг улкан нарса эканлиги ҳаммамизга маълум. Шунингдек, олимлар: Қуёш ҳажми билан Ер ҳажми орасидаги фарқ катта тарвуз билан кичик нўхат доначаси орасидаги фарқчалик, деб айтадилар.

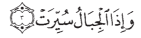
Демак, бир вақт келиб, шунчалар катта ҳажмга эга бўлган, ёғдуси биз тасаввур қила олмайдиган кенгликка таралиб турган, ўзидаги иссиқлик қуввати ила сонсиз-саноқсиз нарсаларни манфаатлантириб турган Қуёш ўралиб, тўпланиб қўйилар экан. Ояти каримадаги таъбирдан бу ишнинг қилиниши ҳеч қандай куч-қувват, уриниш, ҳаракат сарфланмай амалга ошиши билиниб турибди. Бу эса, ўз навбатида, қиёматни қоим қилиш Аллоҳ таоло учун нақадар осон иш эканини билдиради. Зотан, мазкур улканликларга эга бўлган Қуёшни шундоққина ўраб, йиғиб қўйиш у кундаги кўплаб ишлардан арзимаган бири, холос.



# 2. Ва вақтики юлдузлар узилиб тушиб, сочилиб кетса.

Тунда кўзимизга кичкина бўлиб кўринадиган юлдузлар аслида жуда ҳам катта осмон жисмлари эканлиги ҳаммамизга маълум. Улар биздан жуда ҳам узоқ бўлганлари учунгина кичик кўринадилар. Аслида эса, миллионлаб йиллар давомида ўз буржларида бардавом турган ниҳоятда улкан сайёралардир. Юлдузлар доимо бир хил туришига кўзимиз ўрганиб қолган. Уларнинг узилиб пастга тушиши амри маҳол кўринади. Баъзи ўта кичик юлдузлардан сачраган «комета» деб ном олган арзимас учқун туша бошлаганда фалакиёт илми олимлари, мабодо, шу арзимас учқун ерга тегса, дунё ҳаёти, ер курраси тамом бўлади, деб дод-вой соладилар.

Ушбу ояти карима хабар бериши бўйича эса, бир вақт келиб барча юлдузлар худди тутдек тўкилиб, сочилиб кетар экан. Қиёмат куни содир бўладиган ушбу улкан инқилоб худди кичик бир тут дарахтининг меваси тўкилиб атрофга сочилиб кетгандек васф қилинмокда. Зотан, бизга ғоят улкан бўлиб кўринаётган иш Аллоҳ таоло учун ҳеч нарса эмас. Бинобарин, У зот азза ва жалла учун ҳиёматни ҳоим ҳилиш ҳам ҳеч нарса эмас.



#### 3. Ва вақтики, тоғлар жойидан кучирилса.

Инсонга энг яқин ва энг салобатли нарса тоғдир. Ҳар бир инсон тасаввурида тоғлар қадимдан энг салобатли, энг улкан, энг катта, энг мустаҳкам нарса бўлиб келган. Қадимдан барча халқлар тоғни баҳайбатлик, сервиқорлик, салобатлилик ва собитлик рамзи, деб билиб келганлар. Дарҳақиқат, ер юзида энг катта, энг салобатли ва энг юксак нарса тоғдир. Айниқса, ҳозирги илм ривожланган даврда аввал билинмаган маълумотлар ҳам, жумладан, ҳар бир тоғнинг ер остида ўзидан катта томири бўлиши ҳам аён бўлди.

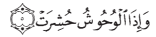
Лекин Қуръони Каримнинг таъкидлашича, бир вақт келиб, ана шундоқ улкан, юксак, салобатли, собит, мустаҳкам ва виқорли тоғлар ҳам жойидан жуда осонлик-ла кўчиб, осмонда чанг зарралари каби учиб юрар эканлар. Бу ҳодиса ҳам, худди ер юзидаги чанг зарралари жойидан қўзғалиб ҳавода учиб юргандек, осонлик билан содир бўлар экан. Чунки, бу ишни қилувчи Зот ҳар бир нарсага қодир Аллоҳ таолонинг Ўзидир. Бу ҳодиса эса, ҳиёмат куни содир

бўлади. Ҳа, у кун шу қадар даҳшатлики, унда улуғвор тоғларнинг чанг зарраси каби учиб юриши ҳам ҳеч нарса бўлмай қолади.



# 4. Ва вақтики, ҳомиласига ўн ой тўлган туялар қаровсиз қолса.

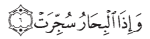
Қадимда арабларда туя энг қимматли мулк ҳисобланган: кишининг мол-дунёси, обрўси ҳам туяларнинг сони, сифатига қараб ўлчанган. Ҳомиласи ўн ойлик бўлиб, туғиши яқинлашган туя эса, энг қадрли ҳисобланган, чунки туғса, туялар сони яна кўпаяди, сут бўлади ва ҳоказо. Шунинг учун ҳам, улар бундоқ туяларга катта эътибор берганлар, ўзларига яқинроқ жойга боғлаб, ҳар дамда ундан хабар олиб турганлар. Қиёмат даҳшати шу қадар улканки, одам ўзи яхши кўрган барча нарсаларини, шу жумладан ҳомиласига ўн ой тўлган туяларини ҳам қаровсиз қолдиради, хабар ололмайди.



#### 5. Ва вақтики, вахший хайвонлар бир жойга тўпланса.

Одатда, вахший ҳайвонлар бир-бирлари билан ашаддий душман бўладилар ва ҳеч қачон иккитаси бир жойда турмайди. Лекин қиёмат даҳшатидан улар ҳам бир жойга тўпланиб қоларкан.

Оддий ҳолатда бир-бирига умуман яқин келмайдиган, мабодо, яқин келиб қолсалар, ҳамма нарсани унутиб, бир-бирини тилкапора қилиш пайидан бўладиган ваҳшийлар қиёмат куни даҳшатидан бошқача бўлиб қолар экан. Ҳа, қиёмат куни даҳшатидан энг ашаддий ваҳший ҳайвоннинг ҳам ваҳшийлигидан асар қолмас экан. Мисли кўрилмаган даҳшат таъсирида ўзининг энг ашаддий душмани бўлган бошқа ваҳший ҳайвонлар билан бир жойга тўпланиб, атрофидагиларни ҳис эта олмай, илиги қалтираб, думи қисилиб тураверар экан.



#### 6. Ва вақтики, денгизлар аланга олиб ёнса.

Одатда денгиз – сув оловни ўчиради, сув билан олов бир-бирларига қарши нарсалар. Лекин қиёмат даҳшатидан денгизлар ҳам олов бўлиб ёниб кетар экан.

Ха, қиёмат қоим бўлиши ана шундоқ улкан ва ғайриоддий бир нарсадир. Хар нарсага қодир Аллох таолонинг қудрати ила сиз билан бизнинг тасаввуримизда амримахол бўлган нарсалар ўз-ўзидан бўлаверади у кунда. Бир томчи сув оловланиб ёнади, деса, хеч ким ишонмайди. Чунки, сувда ёниш қобилияти йўқ, аксинча, сув оловни ўчириш учун ишлатиладиган асосий воситадир. Лекин, киёмат шунчалик улкан дахшатта, шиддатта тўла бир кунки, у кунда бу дунёнинг биз ўрганиб қолган барча ўлчовлари остин-устин, алғов-далғов бўлиб кетади. Чунки, бу кунни хар бир нарсага қодир, қудратининг чеки йўқ Зот - Аллох таоло қоим қилади. Ана ўша чексиз қудратта сохиб бўлган Зот, Ўз қудрати ила сувга берган ўтни ўчириш қобилиятини тескарисига – ўт бўлиб ёниш қобилиятига айлантириб қўйиши хеч нарса эмас. Айни пайтда, маълум микдордаги ёки минтакадаги сувларни эмас, барча денгизлардаги сувларни ловуллаб, олов пуркаб ёнадиган қилиб қўяди. Қиёмат қоим қандоқ бўлишини бир оз бўлса хам ўз тасаввуримизга яқинлаштириш учун дунёдаги барча сувларнинг ловуллаб ёнаёттанини кўз олдимизга келтирайлик.

# وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتُ ١

#### 7. Ва вактики, нафслар жуфтлаштирилса.

Яъни, рух танага қайтарилиб, икковлари бирлашсалар.

Уламоларимиз, жумладан, имом Тобарий ушбу оятнинг иккинчи бир таъвийли ҳам борлигини айтадилар. Ўша таъвийлга биноан, оятта, агар бир-бирига ўхшаш жонлар бир-бирларига қўшилса, деган маъно берилади. Яъни, қиёмат куни яхши кишилар яхшиларга қўшилиб жаннатга киритилади, ёмон кишилар ёмон кишиларга қўшилиб дўзахга киритилади.

Бизнинг ожиз фикримизча, ояти карима мазкур икки маънони ҳам ўзида мужассам қилгандир. Шунинг учун ҳам, айнан ушбу шаклда таъбир этилган. Қиёмат куни олдин жонлар танага қушилади, бирга тирилади, сунгра эса, яхши жон яхши жонга, ёмон жон ёмон жонга қушилиб, ўзлари учун тайёрланган жойга борадилар. Зотан, қиёматнинг қоим булишидан асосий ҳикмат ҳам кишиларнинг руҳини танаси ила ҳайта жуфтлаштириб, сунгра яхшиларни бирга қушиб жаннатга, ёмонларни бирга қушиб дузахга юборишдир. Ана уша кунда, албатта суроқ-савол булиши келгуси оятда зикр қилинмоқда:



# 8. Ва вақтики, тириклай кўмилган қиздан сўралса.

#### 9. У нима гунох учун ўлдирилган?

Исломдан аввалги, жоҳилият даврида арабларнинг кўплаб ноинсоний, ваҳшиёна урф-одатлари бор эди. Жумладан, уларда қиз болани таҳқирлаш ҳаддан зиёд эди. Ҳаттоки, катта бўлса, урушларда қатнаша олмайди, қайтага, асир тушиб бизга шармандалик келтиради, деб қиз болаларни тириклай кўмиб юборар эдилар. Ушбу икки оятда мушрикларнинг бу иши қаттиқ қораланмоқда ва қиёмат куни бу ҳақда савол-жавоб бўлиши таъкидланмоқда.

Табиийки, қиёмат куни фақат шу мазкур нарса ҳақидагина савол-жавоб бўлмайди. Балки, заррача, мисқолча амал ҳақида ҳам савол-жавоб бўлади. Аммо, нима учун айнан қиз болани тириклай кўмиб юбориш иши ҳақида алоҳида таъкидланмоқда. Бу, аввало, ушбу ояти карималар нозил бўлаёттан давр талаби шу эканининг далолатидир. Ушбу оятлар Исломнинг дастлабки даврида нозил бўлган. Ўша вақтда нозил бўлаёттан оятлар калимаи тавҳидга, соф иймон ва эътиқодга чақириб, ширк, куфр ва бузуқ эътиқодлардан қайтариш билан бирга, мўминлик фазилатларига даъват қилиб, кофирлик разолатларидан қайтарар эди. Ўша пайт жоҳилиятининг кўзга кўринган разолатларидан бири эса, аёл жинсини паст санаш, одам ўрнида кўрмаслик ва ўша тасаввурнинг самараси ўлароқ, қизларни тириклай кўмиб юбориш одати эди.

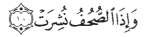
Энг мухими эса, бу оят Ислом дини дунёда биринчи бўлиб аёл жинсини улуғлаш борасида ёлғиз ўзи кураш бошлаганининг аломатидир. Ҳа, ўша даврда аёлларнинг инсонлик хуқуқларини химоя қиладиган Исломдан бошқа томон йўқ эди. Ана шундоқ бир пайтда Ислом аёл жинси хам тўлаконли одам сифатида, Аллох таоло мукаррам этган инсон сифатида ҳаққини олиши учун ўз курашини бошлади. Уша пайтда нозил бўлган ояти карималар аёл хакидаги Исломий таълимотларни баён қилиш билан бирга, аёл жинсини ерга урувчи жохилий урф-одатлар ва конун-коидаларни каттик коралар эди. Ана ўша нарсалардан энг кўзга кўрингани қизларни тириклайин кўмиб юбориб, у келтирадиган ор-номусдан қутулдим, деб ғурур билан гердайиб юриш эди. Ўша вақт одамларнинг гувохлик беришларича, қиз бола 4-5 ёшларига етганда ота уни кўмиб ташламоқчи бўлса, онасига қизимизни ясантириб бер, ўйнатиб келай, дер эди. Бечора она «ўйнатиб келиш» нима эканлигини яхши билса хам, жохилият қонунига қарши чиқа олмас эди. У, юрак-бағри тилка-пора бўлган қолда, қон ютиб, ўз жигаргўшасини бешафқат эрига ясантириб берарди. Ота номидаги махлуқ бўлса, қизни овлокрок бир жойга олиб борар, унга ўйинчоқ бериб ўйнатиб қўйиб, ўзи чуқур қазир эди. Чуқур

тайёр бўлганда қизни ўшанга тушиб ўйнашга амр этар ва чуқурда ўйнаб турган гўдакни ўйини, ўйинчоги билан шафқатсизларча кўмиб ташлар эди. Инсон номига дог бўлган бу иш жоҳилиятнинг қингир тарозисида «юқори даража» деб тортиларди. Бу ишга ҳеч ким қарши чиқа олмас эди. Ўша ноинсоний одатга биринчи бўлиб Ислом қарши чикли.

Мана «Таквир» сурасининг аввалидан бошлаб қиёмат қўрқинчларини васф қилиб, ҳаммани унинг даҳшатидан қўрқитиб олиб, ана шундоқ кунда одамларга нима бўлар экан, деган савол пайдо бўлганда, биринчи бўлиб, тириклайин кўмиб ташланган қизларнинг нима гуноҳи учун кўмилганлари сабаби уларни кўмганлар ва кўмишга ҳукм чиқарганлардан сўралиши таъкидлаб айтилмоқда.

Дарҳақиқат, жажжи қизчалар нима гуноҳлари учун бунчалик бешафқатлик билан ўлдирилар эди? У осуда гўдакларнинг нима гуноҳи бор эди? Ҳали улар гуноҳ қилиш ёшига етмаган норасида эдилар-ку?! Ҳа, адолат, ҳақиқат назари билан қараладиган бўлса, у қизчаларнинг заррача ҳам гуноҳлари йўқ эди. Аммо жоҳилият назарида уларнинг айблари жуда ҳам катта — қиз бўлиб туғилганлари эди. Қуръони Карим мазкура ҳимоясиз қизларга ҳомий бўлди. Уларнинг ҳаёт кечириш ҳаққларини ҳимоя қилди. Қиз болаларни тириклай кўмганлар қиёмат куни энг аввал шундан сўралишларини асрлар давомида, қиёматгача ибодат учун ўқиладиган оятларга битиб қўйилди.

Келгуси оятда эса, қиёмат куни бошқа амаллар ҳақида ҳам сўралиши ҳақида умумий баёнот берилмоқда.

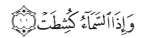


# 10. Ва вақтики, сахифалар нашр қилинса.

Ҳар бир инсоннинг бу дунёда қилаёттан ишларини фаришталар ёзиб турадилар ва шу ёзувлар тўплами «номаи аъмол» бўлиб, қиёмат куни ўз қўлига топширилади.

Ана ўша номаи аъмолларни ушбу ояти каримада **«сахифалар»** деб аталмокда. Демак, қиёмат куни барча кишиларнинг сахифалари—номаи аъмоллари нашр қилинади—ёйилади. Унда банданинг бу дунёда заррача яхшилиги ёки ёмонлиги ҳам аниқ ва очиқ-ойдин битилган бўлади.

Кейинги оятларда яна қиёмат куни борлиқда бўладиган улкан инқилоблар ва ходисалар васфи давом этади.



# 11. Ва вактики, осмон купорилса.

Осмон инсон кўз олдида доимо намоён бўлган энг катта ва энг мустахкам нарсадир. Инсон бошини тўгри тутса, юкори кўтарса, осмонни кўради. Осмоннинг чети йўқ, Унинг чегараси йўқ, Хамма нарсани осмон қамраб олғандек бўлиб кўринади. Осмонга бу дунёда бўлаётган нарсалар таъсир хам қилмайди. Умуман, осмонга етиш ва унга таъсир қилиш амримахолдек туюлади. Аммо, қиёмат күни ўшандоқ улкан ва чексиз осмон ҳам ўз жойидан осонгина қўпорилар экан. Бу ходиса қанчалик дахшат эканини шундан хам тасаввур қилиш мумкинки, осмон эмас, осмондаги ер куррасини ўраб турган азон қопламанинг баъзи нуқтаси сийраклашиб қолаёттани учун ер юзини қоплаб олиши мумкин бүлган бало-офатлар хакида мутахассислар тинмай жар солиб, бахсу мунозаралар олиб бормоқдалар. Бунда гап осмон ҳақида эмас, осмоннинг кичик бир нуқтаси бўлмиш, ерни қоплаб турган хаво тўгрисида гап кетмокда. Энди, буни мазкур осмонни бирйўла қўпориб олиш билан тенглаштириб қўринг. Ана шундоқ ишни қилиши осон бўлган Зот қиёматни қоим қилиши хам жуда осон, у кунда сиз билан бизни қайта тирилтириб сўроқ-савол қилиши ундан хам осон. Чунки, мазкур улкан дахшатларни содир этиб, қиёматни қоим қилишдан асосий мақсад ҳам шу. Шунинг учун ҳам, келаси икки оятда борликда содир бўладиган юқоридаги улкан инкилоблар сўнгида бўладиган савол-жавобдан кейин одамларни бу дунёда қилган амалларига қараб юбориладиган асосий жойлари дўзах ва жаннат зикр қилинмоқда.

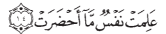


#### 12. Ва вақтики, жаханнам қиздирилса.

#### 13. Ва вақтики, жаннат яқинлаштирилса.

Юқорида ўтган ўн уч оят қиёмат куни бўладиган улкан ўзгаришлар, воқеалардан баъзи кўринишларни тасвирлаб беради. Бошқа сураларда ҳам бу куннинг васфи келади, лекин бошқачароқ. Ҳар бир суранинг ўзига мос сўз, жумлалар-ла ва ундаги мавзуга мос қилиб васфи келтирилади. Бир сурада бир кўринишлар келтирилса, иккинчисида бошқаси келтирилади ва ҳоказо. Бу воқеалар ўша даҳшатли кунда бирин-кетин, босқичма-босқич бўлиб ўтади. Фалон сурада ундоқ деган эди, бунисида бундоқ, дебди, орасида нима фарқи бор, деган саволларга ҳожат йўқ, Ҳаммаси ўз жойида ҳакиймона келтирилган.

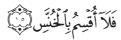
Демак, юқоридаги дахшатли ҳодисалар бўлиб, дўзах кофирлар учун қиздирилиб, жаннат мўминлар учун яқинлаштирилгандан сўнг нима бўлади?



#### 14. Хар бир жон нима хозирлаганини биладир.

Яъни, ҳар бир жон ўша юқорида зикр қилинган улкан даҳшатли кун — қиёмат куни учун ўзи нима ҳозирлаб қўйганини билади. Чунки, ўша кунда унинг бу дунёда қилган ҳамма ишлари зарра миқдорича ҳам қолдирмай ўзига кўрсатилади. Ўша куни бу амал аниқ ўлчайдиган тарозида тортилади. Яҳши амал қилганлар яҳши оқибатта эришиб, фирдавс жаннатидан жой оладилар. Ёмон амал қилганлар эса, ёмон оқибатта эришиб, жаҳаннамга отиладилар.

Юқоридаги ояти карималарда қиёматда бўладиган улкан ва ўта дахшатли ҳодисаларни зикр этиб, уларнинг оқибати нима билан тугаши айтилгандан кейин, энди келадиган оятларда Аллоҳ таоло Ўзи яратган баъзи нарсалар билан қасам ичишни бошлайди.

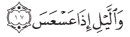


# 15. (Кундузи) махфий бўлувчи(юлдуз)лар билан қасам.

Ушбу оятда зикр қилинган «хуннас» сўзи бир кўриниб, бир кўринмай турадиган нарсаларга ишлатилади. Юлдузлар ҳам, кечаси кўриниб, кундузи кўринмай тургани учун, араб тилида «хуннас» деб аталади. Аллоҳ таоло ўзи яратган нарсалардан қайси бири билан қасам ичса, ўша нарса аҳамиятли бўлади. Ушбу оятда Аллоҳ таоло юлдузларнинг кундузи кишилар кўзидан махфий бўлиб турган ҳоли ила қасам ичмоқда. Келаси оятда эса кечаси самода юрувчи бўлган ва охири бориб ўз буржига беркинувчи бўлган ҳоли билан қасам ичмоқда:

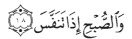


# **16.** (Кечалари) **юрувчи, беркинувчи**(юлдуз)**лар билан қасам.** Бинобарин, бу икки оятда Аллоҳ таоло юлдузларнинг барча ҳоли билан қасам ичмоқда.



#### 17. Қоронғулиги ила кириб келган кеча билан қасам.

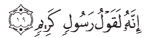
Кечаси ҳам Аллоҳ таоло ҳалҳ ҳилган ажойиб нарсалардан биридир. У ўз қоронғулиги билан кириб келганда, дунё ва ундаги нарсалар бошқача ҳолга тушади. Ушбу оятда Аллоҳ таоло айни шу пайт — кечанинг кириб келадиган вақти билан қасам ичмоқда.



#### 18. Нафас олиб кириб келган тонг билан қасам.

Субҳ – тонг ҳам Аллоҳ таоло яраттан ажойиб нарсалардан бири. Субҳнинг васфини, гўзаллигини қанчадан-қанча шоирлар куйлаб охирига етказа олмаган, қанчадан-қанча сўз усталари, қаламкашлар, адиблар баён этиб адо қила олмаганлар, қанчадан-қанча рассомлар унинг васфида ожиз қолганлар. Бор нарсани васф қилишга ожиз бандаларнинг Холиқи эса Ўзи халқ қилган субҳни ушбу оятда икки сўз билан мўъжизавий тарзда васф этмоқда. Субҳ нафас олганда, демоқда, худди, субҳ жонли нарса-ю, кечаси ухлаб ёттан эди-ю, тун битгандан сўнг уйғониб нафас олгандек васф қилмоқда. Нафас олиш ҳаёт демақдир. Саҳар пайти нафас олиб келган тонг кундузи билан ҳаёт қайнашига ишоратдир. Ана ўша пайт билан ҳам Аллоҳ таоло қасам ичмоқда.

Аллоҳ таоло кундузи кўздан яширинувчи, кечаси кўринувчи юлдузлар билан, кечанинг кириб келиши ва тонгнинг отиши билан қасам ичмоқда. Булар ниҳоятда улкан ҳодисалар. Агар ундоқ бўлмаса, Аллоҳ таоло улар билан қасам ичмасди. Мусулмонлар бу нарсаларга катта эътибор бермоқлари керак. Одатда, қасамдан сўнг келадиган хабар ниҳоятда муҳим бўлишини биламиз. Қани, кўрайлик-чи, Ҳақ таоло бу қасамлардан сўнг нимани таъкидламоқчи экан?



#### 19. Албатта у(Қуръон) карамли элчининг сўзидир.

Ушбу ояти каримада биз «**карамли элчи»** деб таржима қилган таркиб «Расулин карим» деб келган ва Жаброил фаришта алайҳис-саломни англатади. У зотга, маълумки, Пайғамбаримизга ваҳий орқали Қуръони Каримни етказиб туриш вазифаси юклатилган.

Демак, Аллоҳ таолонинг аввал ўттан тўрт оятда такрор-такрор қасам ичишидан мақсади Қуръони Каримнинг ҳақ эканини тасдиқлаш экан.

Аллох таоло қасам ила таъкидлаб, Қуръонни Ўзидан Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга етказувчи воситачи жуда ҳам улуғ зот эканини таъкидламоқда. Қуръонни элтувчи зот карамли Расул экан, фаришталарнинг улуғи Жаброил алайҳиссалом экан. Бино-

барин, Қуръон ҳақида ҳеч қандай шак-шубҳа қилишга ўрин йўқ экан. Унга зудлик билан иймон келтириб, амал қилишга ўтиш керак экан.

Келаси оятда Қуръонни Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга етказиб турувчи Жаброил алайҳиссаломни васф қилиш давом этади.



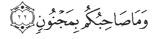
# 20. У қувватли, арш Эгаси хузурида мартабаси олийдир.

# 21. Итоат қилинган, омонатлидир.

Яъни, Жаброил фариштага барча ўзига хос фаришталар итоат қилади. Улар унга итоат қилишдан заррача ҳам бўйин товламайди. У бўлса, ваҳийни омонат билан етказади, хиёнат қилмайди.

Демак, Жаброил алайҳиссаломда Қуръонни турли нуқсонлардан сақлаш учун керак бўлган барча сифатлар мавжуд. Унинг ўзига итоат қиладиган хизматчилари—ёрдамчилари ҳам бор. Ўша ёрдамчилар унинг итоатидан ҳеч чиқмайдилар. Улар Қуръонга тегишли хизматларни олиймақом этиб адо этадилар. Энг муҳими, Жаброил алайҳиссаломнинг ўзи омонатли, ишончли. Ул зот «амийнул ваҳий» номини олгандилар. Аллоҳ таоло Жаброил алайҳиссаломни Ўз ваҳийсига амийн—ишончли шахс қилиб олган. Жаброил алайҳиссалом Аллоҳ таолонинг барча Пайғамбарларига ваҳийни омонат билан етказиб келаёттан фариштадир. Ундан ҳеч бир хиёнат содир бўлмаган ва бўлиши мумкин ҳам эмас. Шунинг учун ҳам, ҳеч кимнинг Қуръон ҳақида заррача шубҳа қилишга ҳаққи йўқ!

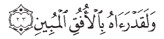
Аллоҳ таоло ўтган оятларда аввал қиёмат васфини қилди. Ва инсоннинг аҳволи у кунда қандоқ бўлишини баён қилди. Сўнг, ўзининг турли маҳлуқотлари билан қасам ичди ва Қуръони Карим ҳақиқий илоҳий китоб эканини таъкидлади. Кейин, уни олиб келувчи фаришта Жаброил алайҳиссаломнинг сифатларини айтди. Энди, Қуръони Каримни қабул қилиб олувчи зот Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг васфларини баён қилади. Яъни, Аллоҳ таоло Қуръони Каримнинг ҳамма тарафдан беками-кўст эканини исботламоқда.



#### 22. Сизнинг сохибингиз мажнун эмасдир.

Дин душманлари доимо ёлгон, бўхтон тарқатиб динга ва унинг ахлига зарар етказмоқчи бўлишади. Макка кофирлари хам Мухаммад сол-

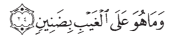
лаллоху алайхи васаллам ҳақларида «мажнун», жин урган, айтаёттан гапларини катта бир жин келиб ўргатиб кетади, бунинг гапига ишонмаслик керак, деган игволарни тарқатишган. Бу оятлар ўша туҳматбўҳтонларга раддиядир. Эй маккаликлар, Муҳаммад «соҳибингиз», яъни суҳбатингизда сиз билан дўст бўлиб юрган одам, буни сизлар яхши биласизлар — жинни эмас. Унга ваҳий келтираёттан ҳам жин эмас, балки улкан фаришта, ишончли зот. Қуръон эса, илоҳий дастур.



### 23. Батаҳқиқ, ул ани очиқ-ойдин уфқда кўрди.

Яъни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам Жаброил алайҳиссаломни очиҳ-ойдин уфҳда ўз кўзлари билан асл яратилишида кўрдилар. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳазрати Жаброилни бу кўришлари Ҳиро ғоридаги биринчи мулоҳотдан кейин, тоғдан ҳайтаёттан пайтларида, водийда содир бўлган. Ўшанда у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам Жаброил алайҳиссаломни Аллоҳҳандоҳ ҳалҳҳҳилан бўлса шундоҳҳолда кўрганлар. Жаброил алайҳиссалом у зот соллаллоҳу алайҳи васалламга машриҳ томонда баланд уфҳда очиҳ-ойдин кўринганлар, «ал-Баҳрул Муҳийт» тафсирида айтилишича, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Жаброил алайҳиссаломни асл суратида—олти юзта ҳаноти ила машриҳ ила мағрибни тўсиб курсида ўтирган ҳолларини кўрганлар.

Демак, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам юқоридаги оятларда васф қилинган фаришта Жаброил алайҳиссаломдан Қуръонни қабул қилиб олаёттанлари аниқ. Ул зот Жаброил алайҳиссаломни асл ҳолида кўрганлари, кимдан ваҳийни қабул қилиб олаёттанлари ҳам собит. Шунинг учун, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам «Қуръон» деб таҳдим қилаёттан нарсада ҳеч иккиланмаслик керак, унинг Каломуллоҳ эканлигига ҳеч қандай шак ва шубҳа йўқ ва бўлиши ҳам мумкин эмас.



#### 24. Ва у ғайбга бахил эмасдир.

Яъни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам бахиллик қилиб ўзига келаётган ваҳийдан баъзисини беркитиб қолаётгани йўқ. Бу оятда ғайбдан мурод «ваҳий»дур.

Ул зот соллаллоху алайхи васаллам ўзларига Аллох таоло томонидан Жаброил фаришта келтираётган Қуръон оятларини бахил-

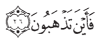
лик қилиб беркитиб қолмайдилар. Аксинча, уларга ҳеч бир нуқсон етказмай, омонат билан, қандай қабул қилиб олсалар, шундай ҳолда кишиларга етказадилар. Ҳозиргача Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзлари яшаётган жамиятда «Амийн» — ишончли деган унвон олиб яшаб келаётган эдилар. Одамларга бирор оғиз ҳам ёлғон гапирмаганлари, заррача ҳам хиёнат қилмаганлари учун шу унвонни олган эдилар. Умр бўйи шундоқ ҳолда ўтган зот қирқ ёшдан ўтгандан кейин одамларга гапирмаган ёлғонни Аллоҳ таолога гапирармиди?! Одамларга қилмаган хиёнатни Роббул оламийнга қилармиди?!



### 25. Ва у(Қуръон) тошбурон қилинган шайтоннинг сузи эмасдир.

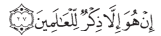
Яъни, Қуръони Карим мушрик ва кофирлар гумон қилаёттанларидек, Аллоҳнинг даргоҳидан қувилган шайтоннинг сўзи эмас. Уни Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга жинлар келтираёттани йўқ. Аниқки Қуръон Роббул оламийн бўлган Аллоҳ таолонинг сўзи, «Мутоъин самма амийн»— «итоат қилинган ва амийн бўлган» Жаброил фаришта орқали Муҳаммад ал-Амийн бўлган сўнгги ва энг афзал Пайғамбарга нозил этган Каломидир!

Хой одамлар! Шунинг учун ҳам, бу дунёда унга эътиқод ва амал қилиб юринглар. У сизга Аллоҳ таоло томонидан нозил қилинган дастурул амалдир. У сизга икки дунё соат йўлидир. Сиз икки дунё саодатига эришишингиз учун ана ўша йўлдангина кетмогингиз лозим ва лобуддир.



#### 26. Бас, қаёққа кетмоқдасиз?!

Эй одамлар!!! Қуръон йўлини ташлаб қаёққа кетмоқдасиз?! Эй, одамлар!!! Қуръон йўлидан юрмай, қаёққа кетмоқдасиз?! Ахир, Қуръон йўлида юрмасангиз, ҳалок бўласиз-ку! Қаёққа кетмоқдасиз?!



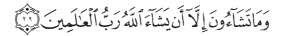
**27.** У (Қуръон) **оламларга эслатмадан бошқа нарса эмасдир.** Ха, Қуръон барча оламларга эслатмадир! Эслатма бўлганида хам,

илохий эслатмадир. Эслатма бўлганида ҳам, икки дунё саодатига элтувчи эслатмадир. Қуръон барча оламларнинг ва одамларнинг барча ишларида эслатмадир. Барча оламларни халқ қилган Зот, уларнинг нимага эҳтиёжи бор эканини яхши билгани учун, уларга Қуръонни эслатма қилиб нозил қилгандир. Ким Қуръонга амал қилса, Роббоний эслатмага амал қилса, албатта мақсадга эришади. Аммо, ушбу Қуръонни ҳамма ҳам эслайвермайди.



# **28. Сизлардан истиқомат**(тўғри йўл)**да бўлишни хоҳловчилар** учундир.

Ҳа, эй одамлар! Қуръон сизлардан истиқоматда бўлишни хоҳлаганлар учун эслатмадир. Ким тўгри йўлда бўлишни хоҳласа, Қуръон ўшанга эслатма бўлади. Уни хоҳламаганларга эслатма бўлмайди. Лекин, бу, хоҳиш сизнинг ихтиёрингизда, дегани эмас. Сизнинг хоҳишингиз ҳаммадан устун эмас. Дунёда ҳамма хоҳишлардан устун хоҳиш Аллоҳ таолонинг хоҳишидир. Шунинг учун:



## 29. Оламларнинг Роббиси Аллох хохламаса, сизлар хохлай олмассизлар.

Ҳа, ҳар бир нарса Аллоҳ таолонинг хоҳишига боғлиқ. Ҳар бир нарса Аллоҳ таолонинг хоҳиши ила бўлади. Жумладан, Қуръон кимга эслатма бўлиши ҳам Аллоҳ таолонинг хоҳишига боғлиқ. Аллоҳ таоло эса, Қуръоннинг ўзига эслатма бўлишини хоҳлаган кимсаларга эслатма бўлишини хоҳлашини Ўзи айтиб турибди.

Имом Термизий Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбар алайҳиссалом: «Ким қиёмат кунига ўз кўзи билан очиқ-ойдин назар солмоқчи бўлса, «Изашшамсу куввирот», «Изас самааун фаторот» ва «Изассамааун шаққот» сураларини қироат қилсин», деганлар.



#### ИНФИТОР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 19 оятдан иборат.

Ушбу суранинг номи ўзининг биринчи оятидаги «инфаторот» сўзидан олинган бўлиб, бу сўз «ёрилиш» маъносини англатади.

«Инфитор» сурасида ҳам, ўзидан аввалги «Таквир» сурасидаги каби қиёмат ҳақида сўз юритилади. Лекин ўзига хос услубда ва ўзига хос оҳангда сўз юритилади. Бу сура ғурурга кетган инсонга хитоб қилади. Динни, қиёматни ёлғонга чиқармасликка ундайди. Агар бу нарсаларни унутиб қўйса ҳам, унга бириктириб қўйилган фаришталар ҳеч нарсани қолдирмай ёзиб боришини, қиёмат куни эса, ҳисоб-китоб бўлишини эслатади. Яхшиларнинг оҳибати нима бўлиши ҳам бу сураи каримада ўзига хос равишда зикр қилинади.

«Инфитор» сурасининг аввалида қиёмат куни борлиқда юзага келадиган улкан инқилоб, тўнтариш ва даҳшатлар: осмоннинг ёрилиши, юлдузларнинг сочилиб кетиши, денгизларнинг портлаши, қабрларнинг ичидаги нарсалар сочилиши ва ундан сўнг ҳисоб-китоб бўлиши ҳақида сўз кетади.

Сўнгра эса, сураи карима банданинг ўз Роббисига ношукрлиги ҳақида, Унинг неъматларидан баҳраманд бўлиб туриб, қадрини билмаслиги, неъмат берувчи Зотнинг ҳаққини билмаслиги, Унинг фазлу карамини эътироф қилмаслиги ҳақида сўз юритади.

Шу билан бирга, «Инфитор» сурасида ана ўша ношукрликнинг сабаби ҳам баён этилади. Аллоҳ таоло ҳар бир инсонга—у шукр ҳиляптими, куфрони неъмат ҳиляптими—ёзиб бориш учун фаришталарни вакил ҳилиб ҳўйгани ҳам таъкидланади.

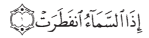
Кейин эса, сураи карима охиратда одамлар икки қисмга: аброрларга ва фужжорларга тақсимланиши, аброрлар жаннати наъиймга тушиб, фужжорлар дўзахий жаҳиймга тушишлари ҳақида таъкидли хабар беради.

Суранинг хотимасида эса, қиёмат кунининг улуғворлиги ва дахшати тасвирланади. Одамлар у кунда ҳамма нарсадан ажраб, қуруқ ўзлари қолишлари, ҳукм эса, ёлғиз Аллоҳ таолонинг Ўзига қолиши ҳақида сўз кетади. Аввал ҳам айттанимиздек, «Инфитор» сураси имом Термизий Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда: «Ким қиёмат кунига ўз кўзи билан очиқ-ойдин назар солмоқчи бўлса, «Изашшамсу куввирот», «Изас самааун фаторот» ва «Изассамааун шаққот» сураларини қироат қилсин», — деб айтилган суралардан биридир.

Демак, сиз билан биз ҳозир ҳиёмат кунига ўз кўзимиз билан очиҳ-ойдин назар солиш учун ушбу сураи каримани ўрганишни бошлаймиз. Аллоҳ таоло бизларни, бу сурани ўрганиш орҳали ҳиёмат кунини ўз кўзимиз ила очиҳ-ойдин кўрганимиздан кейин, дунёда ундан ҳўрҳиб, унга тайёргарлик кўриб ўтадиган бандаларидан ҳилсин.

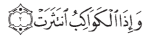


## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



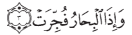
### 1. Вақтики, осмон ёрилса.

Осмоннинг ёрилиши жуда ҳам улкан ва даҳшатли бир ҳодисадир. Олам бино бўлганидан бери мустаҳкамлик ва улуғворлик рамзи бўлиб турган осмон унча-мунчага ёрилмайди. У, дунёнинг энг улкан ва энг даҳшатли ҳодисаси учунгина, қиёмат қоим бўлиши учунгина ёрилади. Осмоннинг ана шу ёрилишида малоикалар қиёмат ҳақидаги Аллоҳ таолонинг амрини олиб тушадилар. Бу ҳақда бошқа сурада таъкидлаб айтилган.



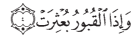
#### 2. Ва вактики, юлдузлар сочилиб кетса.

Юлдузлар ҳам Аллоҳ таоло уларни яратганидан бери ўз жойларида, ўз буржларида бардавом турибдилар. Қилчалик жилмаяптилар ва биров уларни жилдириш имконига ҳам эга эмас. Аммо, юлдузларни халҳ ҳилган Зот ирода ҳилган ваҳт келганда шунчалик улкан жисмли, шунчалар мустаҳҳам турган, шунчалик бардавом юлдузлар тутдай сочилиб кетадилар. Албатта, бундоҳ бўлиши оддий сабабдан бўлмайди. Балки, мисли ва ўхшаши йўҳ, энг буюк ва энг даҳшатли бир сабаб туфайли бўлиши турган гап.



### 3. Ва вактики, денгизлар портлатилса.

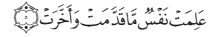
Аллоҳ таоло борлиқни яраттандан буён денгизлар ҳам ўзига яраша улуғворлик аломати бўлиб келган. Турли халқлар ўта кенг, катта ва сероб нарсаларни денгизга ўхшатиб келганлар. Денгизларнинг портлаши эса, ҳеч кимнинг тасаввурига сиғмайди. Аммо, ўша денгизларнинг Холиқи ирода қилган вақт келганда, улар шундоқ портлайдиларки, ҳаммалари бир-бирларига қўшилиб кетадилар ва «Таквир» сурасида айтилганидек, оловланиб, ёниб ҳам кетадилар. Албатта, бундоқ улкан ва даҳшатли ҳодиса ўз-ўзидан ёки унча-мунча нарсага бўлмайди. Балки, ўхшаши йўқ, энг буюк ва энг даҳшатли бир сабаб туфайли бўлиши турган гап.



#### 4. Ва вақтики, қабрлар остин-устин бўлса.

У вақтдаги остин-устин бўладиган қабрлар Одам Атодан тортиб ўша кунгача бўлган барча қабрлардир. Бу таъбир Одам Атодан тортиб то қиёматтача ўтган барча инсонлар қайта тирилишини ифода қилади.

Юқоридаги оятларда қиёмат куни даҳшатлари, осмон, юлдузлар, денгизлар ҳолати қандоқ бўлиши ва ўликлар қабрларидан туриши таъкидланди. Хўш, қабрдан тургандан сўнг нима бўлади?



### 5. Ҳар бир жон-нимани тақдим қилдию нимани таъхир қилди-биладир.

Чунки, бу нарсалар ҳисоб-китобда аниқланади. Ўша даҳшатли қиёмат кунида ҳамманинг бу дунёда тақдим қилган яхши амаллари, заррача бўлса ҳам, ҳисоблаб, ўзига билдирилади. Шунингдек, ўша кунда ҳар бир шахснинг заррача гуноҳи бўлса ҳам, ҳисоблаб, ўзига билдирилади.

Қиёмат, ҳисоб-китоб бўлиши ҳақ бўлса, демак, инсон бу дунёда ҳаракат қилиши керак. Шунинг учун, Қуръон келаси оятларда ғурурга кеттан инсонга хитоб қилади:



## 6. Эй Инсон! Сени нима Карамли Роббинг ҳақида ғурурга кет-казди?!

Эй, хатокор Инсон! Сени нима алдаб ғурурга кетказдики, Карийм булган Роббингга иймон келтирмай, куфр келтирдинг?!

Эй, нобакор Инсон! Нима сени ғурурга кетказдики, Улуғ Роббингнинг амрига хилоф қилишга журъат этдинг?!

Эй, ношукр Инсон! Нима сени ғурурга кетказдики, Буюк Роббингнинг эҳсонига исён ила жавоб бердинг?! Ҳолбуки...

# ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلُكُ إِنَّ

### 7. У сени тўла-тўкис ва мўътадил қилиб яратганди.

Аллоҳ таолонинг инсонни тўла-тўкис қилиб яратиши—уни нуқсонсиз қилиб, ўзига керак бўлган ҳамма аъзолар билан таъминлаб яратишидир. Дарҳақиқат, инсоннинг тузилишига, унинг аъзоларига диққат билан назар солган ҳар бир шахс бу маънони дарҳол фаҳмлаб етади. Бу масалани яхшилаб ўрганган мутахассислар эса, инсон вужудида инсон ақли бовар қилмайдиган тўла-тўкислик борлигини тушуниб етиб, Аллоҳ таолога иймон келтирадилар. Инсоннинг қон айланиш тизими, кўриши, ҳид билиши, фикрлаши, асаби, хотираси ва бошқа томонларини ўрганганлар эса, мазкур нарсалардаги тўлатўкислик ва мутаносибликни кўриб ҳайратта тушадилар. Шунинг учун ҳам, инсонни ўрганиш бўйича АҚШдаги катта илмий марказга қирқ йилдан ортиқ раҳбарлик қилган, дунёнинг энг катта илмий мукофотларини олган киши ҳам «Инсон, ана ўша мажҳул» номли китоб ёзди.

Инсоннинг Аллох таоло томонидан мўътадил қомат ва аъзолар ила яратилганлиги ҳақида гапиришнинг ўзи умуман ортиқча иш.

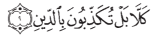
Хўш, Аллоҳ таоло инсонни шундоқ қилиб яратиб қўйибди. Аллоҳ томонидан тўла-тўкис ва мўътадил этиб яратилган ўша инсон ҳеч бўлмаса, ўзининг тўла-тўкислигидан фойдаланганда Холиқига шукр қилса бўлмайдими?! Ўша инсон, ҳеч бўлмаса, ўзининг мўътадиллигидан манфаат топганда ўз Холиқига шукр қилса бўлмайдими?! Аллоҳ таоло ҳақида ғурурга кетишни унга ким қўйибди?!



## 8. Ўзи хоҳлаган суратда сени таркиб қилди.

Ҳақиқатан, инсоннинг тузилиши, жисми, ақли, ҳис-туйғулари ва бошқа жиҳатлари битмас-туганмас мўъжиза. Бутун дунё қўши-

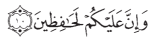
либ уринганда ҳам бирорта тирноқни ўз ҳолига қайта тиклай олмайди. Инсон ўйлаб кўрса, бу ҳақиқатни тушуниб етади. Ким уни бундоқ қилиб яратди? Ўзини ўзими? Ёки маймунми? Ёки яна бошқа сабаб борми? Йўқ, фақат барча нарсага қодир Роббул оламийн шундай қила олади, холос.



## 9. Йўқ!!! Балки, сиз жазони ёлғонга чиқармоқдасиз!!!

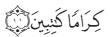
Йўқ!!! Сиз нотўгри қилмоқдасиз!!! Бу қилмишингиздан қайтинг!!! Балки, аксинча иш қилмоқдасиз!!! Қилиш керак бўлмаган ишни қилмоқдасиз!!!

Сиз жазони, яъни қиёмат кунини ёлғонга чиқармоқдасиз. У кунда ҳар ким қилганига яраша жазосини олишини ёлғонга чиқармоқдасиз.



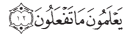
#### 10. Холбуки, сизнинг устингиздан кузатиб турувчилар бордир.

Сизнинг ҳар бирингизга бириктирилган фаришталар бор. Улар сизни доимо муҳофаза қилиб турадилар. Улар сизнинг ҳар бир ҳара-кат ва саканотингизни синчковлик билан кузатиб, муроҳаба ҳилиб турадилар. Шу билан бирга:



#### 11. Улар хурматли ёзиб тургувчилардир.

Яъни, мазкур бириктирилган, муҳофаза қилувчи фаришталар, Аллоҳ таолонинг ҳузурида мукаррам саналадилар ва бандаларнинг барча амалларини ёзиб турувчилик сифатига ҳам эгадирлар. Ҳар бир банданинг ўнг томонидаги фаришта яхшиликларини, чап томонидаги фаришта эса, ёмонликларини ёзиб боради. Ҳа, зинҳор ғафлатда бўлманглар...

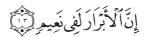


### 12. Улар нима қилаётганингизни биладир.

Ҳар бир инсонга бириктирилган фаришталар борлиги, улар Аллох таолонинг ҳузурида ҳурматта эга эканликлари ва бу фаришталар биз-

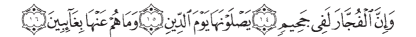
нинг барча ишларимизни билиб, ёзиб боришларига иймонимиз фақат яхшиликка чорлаши ва ёмонликлардан қайтариши лозим, чунки...

Қиёмат куни ўша фаришталар заррача нарсани ҳам тарк қилмай ёзиб борган номаи аъмолга қараб ҳукм чиқарилади. Ана ўша номаи аъмол натижасига қараб:



### 13. Албатта, яхшилар жаннатдадир.

Чунки, уларнинг номаи аъмолларидан бу дунёда қилган яхшиликлари: иймон-эътиқодлари, ибодатлари, солих амаллари, чиройли, гўзал хулқлари, қилган хайр-эҳсонлари ва бошқа савоб ишлари ҳақида муфассал маълумотлар чиқади. Ана ўша яхшиликлари учун Роббилари — Қиёмат кунининг эгаси — Аллоҳ таоло уларни жаннатга киритиш ила мукофотлайди.



- 14. Ва, албатта, фожирлар жаханнамдадир.
- 15. Улар у ерга қиёмат куни кирадир.
- 16. Ва улар ундан ғойиб бўла олмаслар.

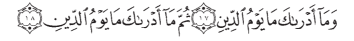
Чунки, ўша фожирларнинг номаи аъмолларидан бу дунёда қилган ёмонликлари: кофирлик ва мушрикликлари, осийликлари, фосиқликлари, зулмлари ва бошқа ёмон ишлари ҳақида батафсил маълумотлар чиқади.

Ана шунинг учун улар қиёмат куни қаттиқ қизиб турган жаҳаннамга кирадилар. Улар жаҳаннамдан ғойиб бўла олмайдилар: қочиб қутула олмайдилар, тушганларидан кейин қайтиб чиқа олмайдилар.

Эй, Роббиси ҳақида ғурурга кеттан нобакор инсон!

Эй, қиёматни инкор қилаёттан кофир! Қиёмат ана шундоқ кун! Қиёмат куни сен ва сенга ўхшаганлар бошига мазкур мусийбатлар албатта тушажак.

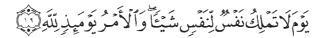
Сен, эй, ғофил банда, қиёмат куни моҳиятини англаб етасанми, ўзи?!



- 17. Ва, жазо куни нима эканини сенга нима билдирди?
- 18. Сўнг, жазо куни нима эканини сенга нима билдирди?

Араб тилида бундай саволларни «истинкор» саволи дейилади, яъни, эшитувчи бу нарсани билмаслиги ва била олмаслигини таъкидлаш учун келтирилади. Ўзимизда ҳам бировга бир нарсани билмайсан, деган фикрни таъкидлаброқ айтмоқчи бўлсак, сен буни қаердан билардинг, деймиз. Юқоридаги оятлар ҳам мазкур маънони англатади. Яъни, қиёмат куни улуғ кун, унинг ҳақиқатини билишга сенга йўл бўлсин, дегани. Саволнинг такрор келиши маънони янада кучайтиради.

Ана шундоқ истинкор саволидан кейин, бандаларга қиёмат кунининг ҳақиқати ва моҳиятини Аллоҳ таолонинг Ўзи васф қилишга ўтиб, қуйидагини айтмоқда:



# 19. Ўша кунда ҳеч бир жон бошқа бир жон учун бирор нарса қилиш имконига молик эмас. У кунда барча иш Аллоҳнинг Ўзига хос.

Яъни, У кунда ҳеч ким, ҳеч қандай зот орага туша олмайди. Бу менинг қариндошим эди, гуноҳидан ўтилишини сўрайман, каби сўзлар айтилмайди. Чунки, ҳамма ўзи билан ўзи овора бўлиб қолади.

Бу дунёдаги орага тушишлар у дунёда ишлатилмайди. У ернинг қозиси Аллоҳ таолонинг Ўзи, У зот пора ҳам олмайди, қариндошчилик ҳам йўҳ, ошначилик ҳам йўҳ, фаҳат энг адолатли ҳуҳм бор. Тайёрланиш керак.



#### МУТОФФИФУН СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 36 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи «Мутоффифун» ўзининг биринчи оятидан олингандир. «Мутоффифун» сўзини бизнинг тилимизга, ушбу сураи карима маъносини эътиборга олганда, «ўлчовдан уриб қолувчилар» деб таржима қилиш мумкин. «Мутоффифун» сўзининг асл ўзаги «тофиф» бўлиб «озгина нарса» маъносини англатади. Савдо, олди-берди пайтида ўлчовдан уриб қолувчи ҳам оз-оздан уриб қолади. Агар у ўлчовда кўп уриб қолса, харидор билиб қолиши мумкин.

Суранинг «Мутоффифун» – «ўлчовдан уриб қолувчилар», деб номланишидан ҳам унда ушбу қабиҳ ва ҳаром иш ҳақида сўз кетиши билиниб турибди.

«Мутоффифун» сураси Маккада, Ислом даъватининг дастлабки даврида нозил бўлганини эътиборга оладиган бўлсак, ўша даврдаги нозил бўлган оятларда иймон-эътикод, тавхид, киёмат, жаннат, дўзах, Қуръон ва Пайғамбарлик каби масалалар билан бир қаторда баъзи бир ижтимоий муомалалар ҳам муолажа қилингани маълум бўлади.

«Мутоффифун» сураси бошқа маккий сураларга ўхшаб ақийда масаласини муолажа қилади.

Сурага асл исм қилиб олинган «ўлчовдан уриб қолиш» масаласини ҳам ақийда масаласи асосида муолажа қилади. Тарозидан уриб қолувчиларни охиратдан қўрқмаганлари учун шу ишни қилишликда айблайди.

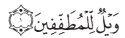
Сўнгра, бадбахт фожирлар ва уларнинг қиёмат куни нималарга дучор бўлишлари васф қилинади.

Кейин эса, аброрлар ва уларнинг охиратдаги холлари васф қилинади.

Сураи кариманинг хотимасида эса, бу дунёда кофир ва фожирлар мўмин ва тақийлар(тақводорлар) устидан масхара қилиб кулишлари, охиратда эса, ҳолат аксинча бўлиши эслатилади.



## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Вайл бўлсин ўлчовдан уриб қолувчиларга.

«Вайл» сўзининг икки хил маъноси бор, бири, «Вой бўлсин», иккинчиси, «Вайл»—дўзахнинг номларидан бири, яъни, ўлчовдан уриб қолувчиларга «Вайл дўзахи» бўлсин, дегани.

Бизнингча, икки маъно бир-бирини тўлдириб келади: «Вайл»га тушган одамнинг ҳолига вой бўлади, ҳолига вой бўлган одам «Вайл»га тушади.

Демак, Ислом ўзининг дастлабки кунларидан бошлабоқ, бировнинг ҳаққини ҳаромдан ейишга қарши қаттиқ уруш очган. У, ўлчовдан оз-оз уриб қолувчиларнинг ҳам дўзахга тушиб ҳоли вой бўлишини эълон қилган. Қуръони Карим бу масалани ушбу сураи каримадан бошқа сураларда ҳам кўтарган. Хусусан, Шуаъйб алайҳиссалом қиссасида у зот ҳавмларининг энг катта айби ўлчовда бировнинг ҳаққидан уриб ҳолиш эканлиги такрор-такрор таъкидланган. Аллоҳ таоло мазкур айби учун ўша ҳавмни ҳалок ҳилгани ҳам ҳар сафар шу ҳаҳда сўз кетганда такрорланган.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам эса, ўз ҳадиси шарифларида ояти карималарнинг маъноларини таъкидлаганлар. Жумладан, имом ал-Ҳоким ва Тобароний Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Ўлчовдан уриб қолмаслар. Магар набототдан манъ қилинурлар ва қаҳатчилик ила тутилурлар», деганлар. Бу—ўлчовда бировнинг ҳаққидан уриб қолиш билан машғул бўлган қавмнинг юртидан барака кўтарилиб, очарчиликка дучор бўлурлар, дейилганидир.

Биринчи оятда ўлчовдан уриб қолувчиларга бериладиган жазо эълон қилиб бўлинганидан сўнг, энди келадиган оятларда улар мазкур қабих ишни қандоқ шаклда олиб боришлари васф қилинади.

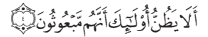


2. Улар одамлардан нарса ўлчаб олсалар, тўлик оларлар.

# 3. Ва агар одамларга ўлчаб ёки тортиб берсалар, камайтирарлар.

Ха, ўлчовда уриб қолувчилар асосан олибсотар савдогарлар бўладилар. Улар ҳалоллик, поклик билан савдогарликларини қилсалар, энг баракали касбни қилган бўлар эдилар. Кўп фойда топар эдилар. Аммо, улар очкўз, еб тўймас шахсларга айланиб қолганлар. Шунинг учун, савдодан тушган фойдани еб ҳам тўймасдан, ўлчовдан уриб қолиб—ялаб тўймоқчи бўладилар.

Улар кишилардан нарса ўлчаб олаётганларида заррача ҳам камайтирмасдан, иложи бўлса, бир оз ортиқ ўлчаб олишга уринадилар. Ўзлари бировга ўлчаб ёки тортиб берганларида эса, камайтириб берадилар. Ана ўшалар шу йўл билан фойда кўрмоқчи бўладилар. Кишиларга сездирмай, осон йўл билан молу мулк касб қилмоқчи бўладилар. Эҳтимол, улар бу беш кунлик дунёда қўлга тушмай, қилган жиноятларининг жазосини тортмай қутулиб кетадилар. Аммо...



# 4. Ана шулар, албатта, қайта тирилтирилишларини ўйламай-диларми?

Қайта тирилтирилганларида ҳам...



#### 5. Улуг бир кунда.

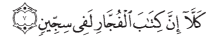
Қайта тирилтирилурлар.



### 6. У кунда одамлар оламлар Роббиси хузурида тик турарлар.

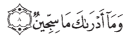
Ҳа, барча халойиқ албатта қайта тирилтириладиган кун—Улуғ Кундир. У кунда одамлар Роббул оламийн ҳузурида тик туриб бу дунёда қилган заррача амаллари ҳақида ҳам ҳисоб-китоб берадилар. Ана шунда бу дунёда ўлчовдан уриб қолганлар нима қиладилар? «Нима учун, фалон куни, пистончининг ҳаққидан бунча нарсани ўлчов пайтида уриб қолдинг?» деб сўралса, нима деб жавоб беришларини ўйлаб кўрмайдиларми?! Ана ўшанда Вайл—дўзахга тушиб, ҳолларига вой бўлишини ўйлаб кўрмайдиларми?!

Юқоридаги оятларда савдода кишилар ҳаққидан уриб қолувчи фирибгарлар ҳақида сўз юритилди. Тарозими, метрми ёки бошқача ўлчовми — бари бир, улар кишилардан нарса олаёттанларида тўлик, балки ортиқча оладилар, аммо харидорларга ўлчаб бераёттанда кам берадилар. Улар бу ишни қиёматдан қўрқмаганларидан қиладилар. Шунинг учун ҳам, келаси оятларда, иш улар ўйлаганича эмас, балки бошқача бўлиши, ҳар бир нарсанинг аниқ ҳисоб-китоби борлиги баён қилинади.



## 7. Йўқ! Албатта фожирларларнинг китоби «сижжийн» дадир.

Йўқ!!! Ундоқ қилмасинлар! Бу йўлларидан қайтсинлар! Ўзларини ўнгласинлар! Ва билиб олсинларки, албатта, улар каби фожирларнинг китоби охиратда, мазкур одамлар Роббул оламийн ҳузурида тик туриб ҳисоб берадиган Улуғ кунда «сижжийн»да бўлади.



#### 8. «Сижжийн» қандай нарса эканини сенга нима билдирди?!

Яъни, сен сижжийн нима эканини қаердан ҳам билардинг. Унинг моҳияти шундоқ каттаки, сен уни идрок эта олмайсан. Билиб қуй!



#### 9. У(Сижжийн) ёзилган китобдур.

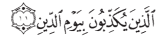
«Сижжийн» луғатда «ўта тор» маъносини англатади. Ушбу оятнинг таърифидан эса, у фожир одамнинг бу дунёда қилган каттаю кичик амаллари ёзиб юрилган «номаи аъмол» китоби эканлигини билиб оламиз. У китобда бирор нарса, ҳатто зарра миқдорида бўлса ҳам, ёзилмай қолмайди. Унга ёзилган нарса эса, асло ўчирилмайди. Ҳаммаси тўлалигича қиёмат куни банданинг ўзига кўрсатилади. Ана ўшанинг асосида банда ҳисоб-китобга тутилади. Қиёмат куни фожирларнинг номаи аъмоллари «сижжийн»да бўлар экан. Уларнинг ўзлари тор дўзахга асфаласофилин бўлганлари учун, уларнинг китоблари ҳам ана шундоқ васфга эга бўлар, ана шундоқ жойга қўйилар экан. Бундан барча кофир, фожир ва осийлар керакли хулоса чиқариб, фурсатнинг борида ўзларини ўнглаб олишлари керак. Қиёматдан қўрқиб, унга иймон келтириб, унга тайёргарлик қўриб яшасинлар. Ўша кунни ёлғонга чи-

қарсалар бўлмайди. Чунки, Аллох таоло қиёмат кунини ёлғонга чиқарувчиларга дўзахни нақд қилиб қўйибди:



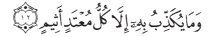
### 10. Ўша кунда ёлғонга чиқарувчиларга вайл бўлсин!

Ха, Аллох таолонинг гапи рост, Қиёмат кунининг содир бўлишида, Ўша куннинг албатта бўлишида ҳеч қандай шубҳа йўқ. Ана ўша кунда уни ёлғонга чиқарувчиларга «Вайл» дўзахи ва ҳолларига вой бўлади. Улар нимани ёлғонга чиқарадилар, дейсизми?



## 11. Улар жазо (қиёмат) кунини ёлғонга чиқарурлар.

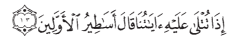
Ҳа, улар ҳаммага қилганига яраша жазо бериладиган қиёмат кунини ёлғонга чиқарадилар, унинг бўлишига ишонмайдилар, бинобарин, ҳавойи нафслари кўйига кириб бу дунёни фисқу фужур, исёну гуноҳ, турли ёмонлик ва бетавфиқликлар билан ўтказган бўладилар. Зотан:



## 12. Уни ҳаддан ошувчи ва ўта гуноҳкорлардан бошқалар ёлғонга чиқармаслар.

Ҳа, қиёмат кунини фақат ҳаддан ошган тажовузкорларгина ёлғонга чиқарадилар. Ҳа, қиёмат кунини фақат ўта гуноҳкорларгина ёлғонга чиқарадилар. Улар, Аллоҳ таоло Ўз шариати ила белгилаб қўйган ҳаддлардан, чегаралардан чиқишга журъат этганларидан, қиёмат кунини ҳам ёлғонга чиқарадилар.

Улар ўта гуноҳкор бўлиб, ҳар бир гуноҳни тап тортмай қилишга журъат этганларидан, қиёмат кунини ёлғонга чиқаришга ҳам журъат этадилар. Ундоқ одамларнинг бу ҳолга етишларининг асосий сабаби эса...



13. Қачон унга оятларимиз тиловат қилинса, «аввалгиларнинг афсоналари», дер.

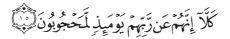
Уларнинг ҳалокатларининг бошланиши шу ерда. Аллоҳ таоло барчани ҳидоятта бошлаш учун Ўз оятларини Қуръон сифатида нозил ҳилди. Қуръон оятлари уларга тиловат ҳилиб берилди. Улар Аллоҳнинг оятларини тингладилар. Аслида, Қуръон оятини тинглаганидан кейин унга иймон келтириб, амал ҳилишлари керак эди. Мазкур ёлғонга чиҳарувчилар эса, уни «ўттанларнинг афсонаси», деб туҳмат ҳилдилар. Афсона—асли йўҳ, ҳаёлда тўҳиб олинган сафсата, деганидир. Ҳолбуки, Аллоҳ таолонинг каломи ҳурмат ҳилинмоғи, тўғри баҳоланмоғи, иймон келтирилмоғи ва дастуруламал ҳилиб олинмоғи керак эди. Аллоҳнинг каломига шунчалар ҳурматсизлик ҳилган нобакор ҳаддан ошиши, ўта гуноҳкор бўлиши турган гап. Оҳибат эса, маълум.

Ҳа, қиёмат кунини ёлғонга чиқарувчилар, уларга Аллох таолонинг оятлари тиловат қилинса, бу — ўттанларнинг афсоналари, дейдилар.

# 14. Йўқ! Уларнинг қилган касблари қалбларига моғор бўлиб ўрнашиб қолгандир.

Йўқ!!! Улар бизнинг оятларимизни «ўтганларнинг афсонаси» дейишдан қайтсинлар. Иш улар айтгандек эмас. Айб Қуръонда эмас. Аксинча, уларнинг қилган гуноҳлари туфайли қалбларини моғор босиб қолган. Шу сабабли, қалблари Аллоҳ таолонинг оятлари тиловатини эшитсалар ҳам таъсирланмайдиган бўлиб қолган. Демак, айб Қуръонда эмас, айб уларнинг моғор босган қалбларида.

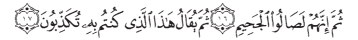
Ҳа, инсон гуноҳ ишларни қилаверса, қалбини моғор босиб, ҳеч нарса таъсир қилмайдиган бўлиб қолади. Бу ҳақда Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламдан бир ҳадиси шариф ворид бўлган: «Мўмин киши гуноҳ иш қилса, қалбида бир қора нуқта пайдо бўлади. Агар тавба қилиб, у гуноҳдан бутунлай қайтса, истигфор айтса, қалби покланади, агар гуноҳни зиёда қилса, қалбидаги қора ҳам зиёда бўлади. Мана шу, Қуръондаги «Каллаа бал рона ала қулуубиҳим», деганидир».



# 15. Йўқ!!! Албатта улар ўша кунда ўз Роббиларини кўришдан тўсилурлар.

Йўқ!!! Улар бизнинг оятларимизни, «ўтганларнинг афсонаси» дейишдан қайтсинлар. Иш улар айтгандек эмас. Агар вақт борида

ўзларини ўнглаб олмасалар, улар, албатта, қиёмат куни Роббиларини кўришдан тўсиладилар. Аллох таоло ўша кунда мўмин-мусулмон, тақводор бандаларга ўз жамолини кўрсатади, бу ўша бандалар бахтсаодатининг олий нуқтаси бўлади. Худди ўша қиёмат куни Аллох таоло кофир ва фожир кимсалардан ўз жамолини тўсади, бу ўша бандалар бадбахтликларининг энг надоматли ва дахшатли нуқтаси бўлади.



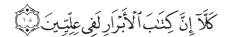
- 16. Сўнгра, албатта, улар жахиймга кирувчилардир.
- 17. Сўнгра, мана бу, сизлар ёлғонга чиқариб юрган нарса, дейилур.

Бу дунёда гунох қилиб, қалбларини моғор босиб, Аллох таолонинг оятларини «ўттанларнинг афсоналари» деб қараш оқибатида ҳаддан ошувчи ва ўта гуноҳкор бўлиб, қиёмат кунини ёлғонга чиқарувчи бўлганлари учун Аллоҳнинг жамолини кўришдан тўсилганларидан сўнгра жаҳиймга киритиладилар. Уларни дўзахга оддийгина киритиб қўймасдан, уларга таъна сўзлари ҳам айтилади.

«Мана бу дўзах сизлар у дунёда ёлғонга чиқарган нарса, киринг унга», дейилади.

Бу дунёда қиёматни ёлғонга чиқариб юрганларнинг ҳоли ана шундоқ бўлади.

Шу ергача фужжор — гуноҳкор бандаларнинг қиёмат кунидаги ҳоллари баён қилинди. Бу дунёда қиёматга, ҳисоб-китобга ишонмай, фисқу фужур билан машғул бўлиб юришнинг оқибати нима бўлишининг васфи қилинди. Энди унинг акси, яъни, яхшилик қилувчи бандалар ҳоли баёнига киришилади.

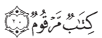


18. Йўқ!!! Албатта, аброрларнинг китоби «Иллиййийн» да дур. Йўқ! Қиёматни ёлғонга чиқарувчилар бўлмағур гапни айтадилар. Қиёмат албатта қоим бўлади. У кунда, аввал айтиб ўтилганидек, фожирлар азобларга дучор бўладилар. Аброрларнинг китоблари эса, «иллиййийн» да бўлади.



19. «Иллиййийн» қандоқ нарса эканини сенга нима билдирди?!

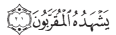
Яъни, сен «Иллийийн» нима эканини қаердан ҳам билар эдинг, унинг моҳиятини шундоқ каттаки, сен уни идрок эта олмайсан. Билиб қўй!



### 20. У ёзилган китобдур.

«Иллиййийн» луғатда «улув» — «олийлик» сўзидан олинган бўлиб, «энг олийлик» маъносини билдиради. Ушбу оятнинг таърифидан эса, у аброр одамнинг бу дунёда қилган каттаю кичик амалларини ёзиб юрилган «номаи аъмол» китоби эканини билиб оламиз.

«Иллиййийн» жаннатнинг энг олий юқори даражасидир. Демак, аброр — яхши бандаларнинг амаллари ёзилган китоблари ўзлари абадий қоладиган жойда, жаннатда туради. Уларнинг яхшилик аломати эканлигига яна бир белги бу!



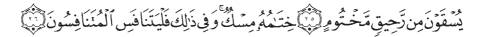
#### 21. Унга муқарраб (фаришта) лар шохид бўлурлар.

Ҳа, тақводор мўмин бандаларнинг номаи аъмол китобларини олий мақом жойга қўйиш билан кифояланиб қолмасдан, унга Аллох таолога муқарраб фаришталар гувох ҳам бўладилар. Номаи аъмол китоблари ана шундоқ эҳтиромга сазовор бўлганидан кейин...



- 22. Албатта, аброрлар жаннати наъиймдадурлар.
- 23. Пардали баланд сўрилар устида назар солиб турурлар.
- 24. Уларнинг чехраларидан жаннат равнакини билиб оласан.

Яъни, кўзинг уларга тушиши билан, чехраларидан фаровонликда юрганлари кўриниб туради. Чунки, қиёмат кунининг шиддатли дахшатларидан ўтиб, фожирларнинг номаи аъмол китоби ҳам, ўзи ҳам «сижжийн» — дўзахнинг энг тор жойи, энг қаърида эканлигини кўриб туриб, ўзининг номаи аъмол китобини ҳам, ўзини ҳам жаннатнинг энг олий мақомида кўриш саодати уларнинг юзида балқиб турмай, кимнинг юзида балқисин! Жаннатда қўйилган баланд, атрофи гўзал пардалар билан ўралган сўриларда ясталган ҳолда ўзи учун Аллоҳ таоло томонидан берилган сонсиз-саноқсиз, битмастуганмас, васфига ҳар ҳандай сўз ожиз нозу неъматларга мамнуният ила назар солиб турган таҳводор мўминнинг чеҳрасидан фаровонлик, бахт-саодат аломати балҳимай, кимнинг чеҳрасидан балҳисин! Ҳа, жаннатдаги бандаларнинг битмас-туганмас бахт-саодатда эканликларини ҳар ҳандай шахс бир кўришдаёҳ билиб олади, уларнинг ҳолини биров тушунтиришига ёки ўзлари айтиб беришларига ҳожат ҳам йўҳ. Аммо, бу дунёда иймон-эътиҳод, таҳво ва ибодат ила ўтган бандаларнинг жаннатдаги роҳат-фароғатлари бу билан тугаб ҳолмайди...



25. Улар мухрланган, нихоятда пок шаробдан ичурлар.

26. У(шароб)нинг хотимаси мискдандир. Ва шу нарса учун мусобақа қилувчилар мусобақа қилсинлар.

Аҳли жаннат роҳат-фароғатларининг олий нуқталаридан бири жаннат шароби ичиш ила бўлади. Мазкур шароб—«роҳийқ» ўта пок, ҳеч нарса аралашмаган бўлади. Фужжорлар бу дунёда ичган ҳар турли ҳаром-ҳариш ва ифлос нарсалар аралашган бўлмайди. Жаннат шароби муҳрланган бўлади. Унинг муҳрини фақат ичадиган жаннатийнинг ўзигина очади. Бу дунёдаги фужжорларнинг шаробига ўхшаб, турли нарсалар ичига тушиб қолиши, бировлардан ортиб қолган бўлиши мумкин эмас. Бунинг устига:

«У(шароб)нинг хотимаси мискдандир».

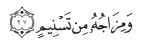
Уни ичиб тугатилиши билан ҳаммаёҳни миску анбар(мушку анбар) ҳиди тутиб кетади. Бу дунёда фожирлар хамрни ичиб тугатганда ўта аччиҳ таъм ва нохуш ҳид чиҳҳанга асло ўхшамайди.

«Ва шу нарса учун мусобақа қилувчилар мусобақа қилсинлар.»

Ҳа, охиратда жаннат деган жойда ана шундоқ нозу неъматлар, роҳатлар мавжуд. Бандалар ўша нарсаларга эришиш учун мусобақа қилишлари лозим. Бунинг учун эса, иймон келтириб, ибодат ва солиҳ амаллар қилиш керак.

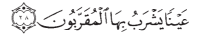
Бу дунёда одамлар турли нарсаларда бир-биридан ўтиш учун мусобақа қилишади, ким ўзарга уринишади. Аслида эса, юқорида зикр қилинган олий мақомга эришиш учун мусобақа қилиш лозимдир.

Ушбу келгуси икки оятда аброр бандалар жаннатда ичадиган шаробнинг васфи давом этади.



## 27. У шаробнинг аралашмаси «таснийм» дандир.

«Таснийм» нималигини келаси оят тушунтиради.



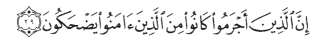
### 28. У(Таснийм) бир булоқдирки, ундан муқарраблар ичарлар.

Одатда, шаробга, у қандай бўлишидан қатъиназар, бирор нарса аралаштириб ичилса, ўзига яраша таъм ва завқ берар экан. Жаннатда аброр бандалар ичадиган шаробга «таснийм» аралаштирилар экан. «Таснийм» эса, жаннатдаги маълум шароб булоғи бўлиб, у муқаррабларга аталган экан.

Муқарраблар олий мартабали жаннатийлар бўлиб, уларга аталган жаннат неъматлари олий навли бўлади. Жумладан, уларга аталган шароб ҳам «Таснийм» булогидан бўлиб, бу шароб жаннатнинг энг шарафли ичимлиги бўлади.

Аброр бандалар ичадиган шаробни яна ҳам яхши қилиш учун «Таснийм»дан аралаштириб берилади.

Аброрларнинг жаннатдаги олий ҳолатларини васф қилиб бўлгандан сўнг, Қуръони Карим ўша аброрларнинг бу дунёда фожиру фосиқлардан кўрган озорлари, эшитган истеҳзо ва масхаралари ҳақида сўз юритади.



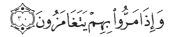
## 29. Албатта, жиноят қилганлар иймон келтирганлар устидан кулар эдилар.

Ҳа, кофир бўлиб жиноят қилганлар беш кунлик дунёда иймон келтириб мусулмон бўлиб яшаганлар устидан кулар эдилар. Улар мўмин-мусулмонларнинг ҳар бир нарсасидан кулар эдилар.

Жиноят қилганлар мўминларнинг ақийдасидан кулар эдилар. Улар мўминларнинг Аллоҳга, Унинг фаришталарига, китобларига, Расулларига, қиёматига, жаннати ва дўзахига, қазои қадарига ишонишларига кулар эдилар. Асли йўқ хурофотга ишонишмоқда, дер эдилар.

Жинояткор динсизлар мўминларнинг ибодат қилаётганларини кўрганларида, намоз ўқиб, рўза тутганларини билганларида, уларни масхара қилиб, устларидан кулар эдилар. Ановилар беҳудага ётибтуриб, оч қолиб ва ҳоказо ишларни қилиб аҳмоқ бўляптилар, деб истеҳзо қилар эдилар.

Шунга ўхшаш, бошқа соҳа ва амалларда ҳам кофирлар мўминлар устидан масҳара қилиб кулар эдилар.



# 30. Агар мўминлар уларнинг ёнидан ўтсалар, масхаралаб ишора қилар эдилар.

Яъни, кофирлар бор жойдан мўминлар ўтса, кофирлар кўзини қисиб ё бошқа аъзолари билан турли ишоралар қилиб мўминларни масхара қилардилар.

# 31. Агар (кофирлар) ўз аҳллари ҳузурига қайтиб борсалар, ҳузурланиб қайтиб борар эдилар.

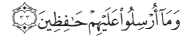
Яъни, мўминларга озор бериб, уларни гап-сўз, имо-ишора билан масхара қилиб бўлиб, аҳли-аёли ҳузурига ҳурсанд бўлиб қайтар эдилар.

Ха, кофир ва фожирлар тақводор мўминларни масхара қилиш ила хузурланар эдилар. Мўминларнинг кофирлар томонидан масхара қилинишларига асосий сабаб иймонлари ва диндорликлари эди.

# 32. Ва агар у(мўмин)ларни кўрсалар, «Албатта, ановилар адаш-ганлар», дер эдилар.

Ҳа, агар кофирлар мўминларни кўрсалар, ўзаро бир-бирларига, анави мўминлар адашганлардир, адашиб, ўзларича, Аллоҳга, Қуръонга, Муҳаммадга, дўзаху жаннатта, қиёмат бўлишига, савобу иқобга ўхшаш нарсаларга ишонишиб юрибди. Улар адашиб, намоз ўқиш керак, рўза тутиш керак, яхши бўлиш керак, ҳаром емаслик керак, ёмонлик қилмаслик керак, деб юришибди, дейишади. Шунингдек, бошқа ҳар хил гап-сўзларни айтишар эди.

Хўш, кофирларга мўминларни масхара қилиш, улар адашиб юрибди, дейиш ҳуқуқини ким берди?! Уларнинг бу ҳақда бирор ҳужжатлари борми?! Нима учун шунчалар ўзларидан кетишади?



## 33. Ҳолбуки, улар муминлар устидан кузатувчи қилиб юборилганлари йуқ-ку!

Аксинча, Аллох таоло мўминларга кофирларни дину диёнатта, амалу ибодатта даъват қилишни амр қилган-ку! Мўминлар уларга Аллох таоло берган хужжат асосида кофирларни тузатиб, тўғри йўлга солишлари керак-ку!

Аммо бу дунёнинг ишлари тескари экан, кофирлар мўминлар устидан кулиб турибдилар. Лекин у дунёнинг иши тескари эмас, у дунёда ҳамма нарса ўз ўрнини топади. Қиёмат қоим бўлганда, мўминлар ва кофирларнинг ҳоли тамоман бошқача бўлади.

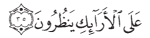
Энди қиёмат куни шу икки тоифанинг – муминлар ва кофирлар тоифасининг холи нима булиши баён қилинади.



## 34. Энди, бу Кунда иймон келтирганлар кофирлар устидан куларлар.

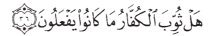
Қиёмат кунида, охиратда мутлақ адолат билан иш кўрилади. Унда бу дунёдагига ўхшаб ҳақсизликлар бўлмайди. Ҳар бандага бу дунёда қилган амалига қараб, заррача ҳам зулм қилмасдан, жазо ёки мукофот берилади. Мўминларга бу дунёдаги иймон-эътиқодлари учун, амал ва ибодатлари учун ҳамда кофирлардан чеккан озорлари учун жаннати наъийм ва мақоми олийлар берилади. Кофирларга эса, бу дунёдаги куфру фужурлари учун, гуноҳу исёнлари учун ва мўминларга берган озорлари учун жаҳаннамнинг қаъри ва заққум заҳари берилади.

Ана ўшанда мўминлар кофирлар устидан ҳар қанча кулсалар арзийдиган ҳол вужудга келади ва улар кофирларнинг устидан роса куладилар. Кулганда ҳам...



### 35. Пардали, баланд сўрилар устида назар солиб турарлар.

Мўминлар дур ва ёқутлар билан безатилган, атрофи гўзал пардалар билан тўсилган сўриларда ястаниб ётиб, дўзах қаърида алвон азоблар чекаётган кофирларга назар солиб, уларнинг устидан куладилар. Мўминларнинг кофирлар устидан кулишидан бир кўринишни «Ал-Жомеъ фи аҳкомил Қуръон» тафсири соҳиби имом ал-Қуртубий қуйидагича васф қиладилар: «Дўзахийлар дўзахда турганларида уларга, чиқинглар, деб дўзахнинг эшиклари очилади. Улар эшикларнинг очилганини кўришлари билан, чиқмоқчи бўлиб ўша томон отиладилар. Мўминлар эса, баланд сўриларда уларга назар солиб турадилар. Кофирлар дўзах эшигига етиб келишлари билан ёпилиб қолади. Шунда мўминлар улардан куладилар».



## 36. Кофирлар бу дунёда қилган ишларининг «савобини» олармиканлар?!

Олганда қандоқ! Кофирлар бу дунёда қилган ишларининг «савобини» шундоқ оладиларки, асти қўяверинг. Улар куфр ва исёнларининг «савобини» олишлари ҳақида гап ҳам бўлиши мумкин эмас. Улар бу дунёда қилган заррача айбларининг ҳам, хусусан, мўминларни масхара қилганлари, уларга озор берганларининг ҳам «савобини» роса оладилар.



### ИНШИКОК СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 25 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг «Изассамааун шаққот» оятидан олинган. «Иншиқоқ» сўзи арабчада «ёрилиш» маъносини ифода қилади. Мазкур оятда эса, қиёмат куни осмон ёрилиши ҳақида сўз кетмоқда.

«Иншиқоқ» сураси ҳам бошқа маккий суралар қатори Ислом ақийдаси асосларини муолажа қилади. Хусусан, бу сураи каримада қиёмат масаласига алоҳида эътибор берилади. Зотан, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам имом Термизий Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда: «Ким ҳиёмат кунига ўз кўзи билан очиҳ-ойдин назар солмоҳчи бўлса, «Изашшамсу куввирот», «Изассамааун фаторот» ва «Изассамааун шаҳҳот» сураларини ҳироат ҳилсин», деганлар. Келинг, ҳиёматга ўз кўзимиз билан очиҳ-ойдин назар солиб кўрайлик-чи?

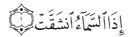
Сура аввалида қиёмат куни борлиқда содир бўладиган улкан ўзгаришлар ҳақида сўз кетади. Сўнгра, инсон, хоҳласа-хоҳламаса, Аллоҳ таолонинг ҳузурида ҳисоб бериши, агар бу дунёда яхши амаллар билан ўтган бўлса, номаи аъмолини ўнг тарафидан олиб, осонлик билан жаннатга кириши, бу дунёда ёмонлик билан ўтган бўлса, амаллар китобини орқасидан олиб дўзахга тушиши, у ерда ўлиб азобдан қутулмоқчи бўлса, ўлмасдан абадий азобда қолиши ҳақида сўз кетади.

Шунингдек, «Иншиқоқ» сурасида кофиру мушрикларнинг Қуръони Каримга нисбатан тутган мавқифлари(муносабатлари) ҳам зикр қилиниб, бир неча нарсалар ила қасам ичиб, улар, албатта, қиёмат кунида шиддатли азобларга дучор бўлишлари таъкидланади.

Суранинг охирида оят ва далилларни очиқ-ойдин кўриб туриб ҳам Аллоҳ таолога иймон келтирмаган кимсалар охиратда аламли азоблар тортишлари хабари берилади.



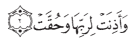
## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Вактики, осмон ёрилса.

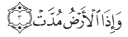
Албатта, осмоннинг бу ёрилиши қиёматдаги ёрилишидир. Қиёматнинг даҳшатидан шундоқ улкан ва мустаҳкам осмон ҳам ёрилиб кетади.

Аслида, осмон унча-мунча нарсага ёриладиган нарса эмас. У жуда ҳам улкан ва жуда ҳам мустаҳкам нарса. Унинг ёрилиши маҳол эди. Аммо...



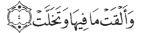
## 2. У(осмон) ўз Роббисига қулоқ осди, бўйсунди ва шундоқ бўлиши керак эди.

Осмон шунчалар улкан бўлса ҳам, шунчалар юксак бўлса ҳам, шунчалар мустаҳкам бўлса ҳам ўз Роббисига қулоқ осди, амрига «лаббай» деб жавоб берди ва бўйсунди. Шунинг учун ҳам, парча-парча бўлиб ёрилди. Аслида, шундай бўлиши керак эди. Ҳар бир махлуқ ўз Роббиси—Аллоҳга қулоқ осиши, амрига бўйсуниши лозим эди. Шу жумладан, Аллоҳ таолонинг махлуқотларидан бири бўлмиш осмон ҳам Аллоҳга қулоқ осиб, бўйсуниши лозим эди, шундоқ бўлди. Аллоҳ таолонинг бу дунёдаги махлуқотлари ичида Унга қулоқ осмайдиган ва бўйсунмайдиган биргина махлуқ бор, у ҳам бўлса, кофир инсон.



#### 3. Ва вактики, ер чўзилса.

Албатта, ернинг бу чўзилиши қиёмат кунидаги чўзилишдир. Ўша даҳшатли кунда ер ҳозирги ҳолатини йўқотиб чўзилиб кетар экан. Унинг устидаги тоғлар ҳам йўқолиб, чўзиқ ҳолга келар экан. Ер тоғсиз, чуқурликсиз ва бошқа нарсаларсиз, теп-текис чўзиқ бир ҳолатга келар экан.



### 4. Ва ўз ичидаги нарсаларни отиб чиқариб, холи қолса.

Қиёмат куни ер чўзилиши билан бир вақтда, ўз ичидаги нарсаларни ташқарига отиб, холи қолар экан. Ҳа, қиёмат куни ер ўз ичидаги конларни, маъданларни ва энг муҳими, ўликларни ташқарига отиб, холи қолади. Ҳамма нарса теп-текис чўзиқ ер устида намоён бўлиб туради.

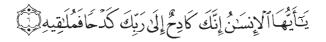
Аслида, ер унча-мунчага чўзилиб, устидаги тоглари ва бошқа нарсаларни йўқотиб, ичидаги барча нарсаларни чиқариб, холи бўлиши мумкин эмас. Ер шар шаклидаги улкан бир махлуқ бўлиб, баланд тоглари, чуқур уммонлари бор, бу дунёдаги жуда кўп нарсаларни ўз домига тортиб беркитувчи бир нарсадир. Ер юзида бирор каттароқ ҳодиса бўлиши ҳам амримаҳол эди. Унинг ўз ичидаги барча нарсаларни ташқарига отиб, холи бўлиб қолиши ҳам амримаҳол эди. Аммо...

# وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ لِنِّ

## 5. y(ep) ўз Роббисига қулоқ осди, бўйсунди ва шундоқ бўлиши керак эди.

Ер шунчалар катта бўлса ҳам, ўзи шар шаклида бўлса ҳам, мустаҳкам бўлса ҳам, ўз Роббисига қулоқ осди, амрига, «лаббай» деб жавоб берди ва бўйсунди. Шунинг учун ҳам, теп-текис ҳолга келди, ичидаги нарсаларни ташқарига отиб, холи бўлди. Аслида, шундай бўлиши керак ҳам эди. Бу дунёдаги ҳар бир махлуқ ўз Роббиси — Аллоҳ таолога қулоқ осиши, Унинг амрига бўйсуниши лозим эди. Шу жумладан, Аллоҳ таологинг махлуқотларидан бир махлуқ бўлмиш ер ҳам Аллоҳ таолога қулоқ осиб бўйсуниши лозим эди, шундоқ бўлди. Ҳа, бу дунёдаги барча махлуқотлар Аллоҳнинг амрига сўзсиз бўйсунадилар. Аллоҳ таолонинг бу дунёдаги махлуқотлари ичида Унга қулоқ осмайдиган, бўйсунмайдиган биргина махлуқ бор, у ҳам бўлса, кофир инсон.

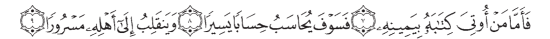
Мазкур оятларда қиёмат кунидан баъзи кўринишлар васф қилинди, осмоннинг, ернинг холати қандоқ бўлиши, осмон ёрилиб, ер чўзилиб унинг ичидаги ўликлар, конлар ва бошқа нарсаларнинг отилиб чиқиши баён қилинди. Энди эса, инсон ҳаётининг ер юзидаги ҳақиқати ва оқибати ҳақида сўз юритилади.



# 6. Эй инсон! Албатта, сен Роббингга йўлиққунингча, ҳаракату уринишда бўласан ва охири унга йўлиқасан ҳам.

Инсон ўз ҳаётида турли қийинчиликларга дуч келади. Ҳаёт матоҳларидан, лаззатларидан баҳраманд бўламан деб, ўзини ҳар тарафга уради, лекин барибир, борадиган жойи битта, у ҳам бўлса Роббул оламийн ҳузуридир. Демак, ўша борадиган ягона жойни кўз олдига қўйиб ҳаракат қилиши лозим бўлади.

Ана ўша бир куни келиб ўз Роббисига мулоқот бўлишини кўз олдига қўйиб, иймон келтириб, ибодату тақво билан яшаб ўтган бандаларнинг Аллох таолога йўлиққанда қандоқ бўлиши келгуси уч оятда васф қилинади.



- 7. Аммо кимнинг китоби ўнг тарафдан берилса.
- 8. Тезда, осонгина хисоб қилинур.
- 9. Ва ахли хузурига хурсанд холда қайтиб борур.

Бу ишлар қиёмат куни бўлади. Маҳшарда ҳамма тўпланганда одамларга номаи аъмоллари берилади. Кимки бу дунёда мўмин мусулмон бўлиб, тоат-ибодат, тақводорлик билан ўтган бўлса, уларнинг номаи аъмоли ўнг тарафдан берилади. Шунинг ўзи яхшилик аломати. Уларнинг ҳисоб-китоби осонгина, кўрсатиб ўтиш йўли билан бўлиб, улар жаннатдаги аҳллари ҳузурига ҳурсанд бўлиб ҳайтадилар.

Ушбу оятларда васф қилинган китоби ўнг тарафидан берилган банданинг осонгина ҳисоб-китоб қилиниши унинг номаи аъмолини ўзига шундоқ кўрсатиб қўйиш билангина бўлади. Чунки, ҳисоб-китоб олдиндан маълум бўлади. Қиёмат куни қайта ҳисоб-китоб қилишнинг ўзи ҳам азоб бўлади.

Бу ҳақда имом Бухорий ва имом Муслим қуйидаги ҳадиси шарифни ривоят қиладилар:

«Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким хисоб қилинса, азоб қилинади», дедилар.

Шунда Оиша розияллоху анхо:

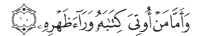
«Аллоҳ азза ва жалла, «Бас, тезда, «осонгина ҳисоб ҳилинур», деган эмасми?»—дедилар. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ана ўша, кўрсатишдир. Лекин кимнинг хисоби тортишилса, азобланади», дедилар.

Осонгина ҳисоб қилиш эса, қуйидаги ҳадиси шарифда айтил-гандай бўлади:

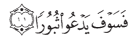
«Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Албатта, Аллоҳ таоло қиёмат куни бандани Ўзига яқинлаштиради. Ҳаттоки, елкасини унинг устига қўяди ва унга, бундоқ, бундоқ қилганмисан, деб гуноҳларини санайди. Сўнгра унга, ана ўшаларни у дунёда сатр қилдим, бугун эса, сени мағфират қиламан, дейди», дедилар».

Келаси оятларда эса, қарши тараф, китоби ўнг қўлдан берилмаганлар ҳоли баён қилинади.



### 10. Ва аммо кимнинг китоби орқа тарафдан берилса...

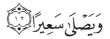
Бошқа оятда «чап тарафдан берилади», дейилган, демак, ёмонларнинг номаи аъмоллари қиёмат куни орқаларидан ва чап тарафларидан берилар экан. Бу эса, бадбахтлик, дўзахийлик аломати эканини қуйидаги оятлар баён этади.



#### 11. У тезда ўзига халокатни чакирур.

Яъни, номаи аъмолини чап ёки орқа тарафдан олгандан сўнг, тезроқ ҳалок бўлсам, ўлсаму бўлажак азоб-уқубатлардан қутулсам, деб орзу қилади.

У: «Эй, ҳалокат, тезроқ кел, менга! Эй, ўлим, тезроқ кел, менга!»— деб дод солади. Аммо унинг бу орзуси амалга ошмайди.



#### 12. Ва қизиб турган дўзахга кирур.

Кирганда ҳам ўлиб эмас, тириклайин киради. У ўша қизиб турган дўзахда роса жизғанак бўлиб куяди. Куяверади, куяверади. Абадий равишда куяверади. Ҳеч ўлмайди. Тинмай дўзах азобини тотаверади.



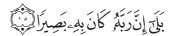
13. Чунки, у (бу дунёда) **ўз аҳли билан хурсанд бўлиб ўтган** э**ди.** 

Охиратни ҳеч ҳам ўйламаган эди. Фақат айшу ишрат, кўнгилхуши пайидан бўлган эди. Ғофил бўлиб, ўз аҳли ила беш кунлик дунёнинг матоҳига эришиш учун ҳаракат қилган эди. Шунинг учун, энди, қизиб турган дўзаҳда азобланмоқда.



### 14. Чунки, у хеч қачон орқага қайтмасликни ўйлаган эди.

Яъни, у ўлгандан сўнг қайта тирилмайман, деб хаёл қилар эди. Унинг қиёмат қоим бўлишига иймони йўқ эди. Охиратда ҳисоб-китоб бўлишини, ҳар банданинг китоби қўлига берилишини, бу дунёда куфр, бетавфиклик ва исён билан ўттанлар қизиб турган дўзахга киритилишини ҳеч ўйламай, ўз аҳли билан ўзича шоду хуррам бўлиб юрган эди.



### 15. Ҳа! Албатта, Роббиси уни доим кўриб турувчи эди.

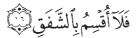
Xa, Роббиси уни албатта қайта тирилтиради. Xa, Роббиси унинг қилмишига яраша албатта жазосини беради. Чунки:

#### «Роббиси уни доим кўриб турувчи эди».

Ҳар бир ишини билиб, ҳисоб-китобини ҳилиб турувчи эди. Энди ана ўша кўргани, билгани ва ҳисоб-китоб ҳилганига мувофиҳ, ҳеч ҳолдирмай, жазосини беради.

Бурурга кеттан, адашиб, Роббисини, қиёмат кунини унутган ғофил инсонга Аллоҳ таоло келгуси оятларда Ўзининг илоҳий қудрати кўринишларини ваъз-насиҳат учун келтиради.

Шу билан бирга, ўша нарсалар ила қасам ичиб, кофир ва осийлар қиёмат куни қийноқларини кетма-кет бошларидан кечиришларини таъкидлайди.



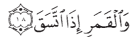
#### 16. Шафақ билан қасамки.

«Шафақ» қуёш ботгандан кейин уфқда пайдо бўладиган қизилликдир. Ана ўша қизиллик нахорнинг тугаши ва кечанинг бошланиши аломатидир. Шафаққа эътибор билан назар солган инсон Аллох таолонинг улкан қудратига тан беради. Зотан, Аллох таолонинг ушбу оятда шафақ ила қасам ичиши ҳам бежиз эмас.



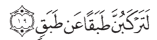
### 17. Кечаси ва у ўраб олган нарсалар билан қасамки.

Ушбу ояти каримада Аллоҳ таоло кечаси билан ва у ўраб, жамлаб олган нарсалар билан қасам ичмоқда. Кечаси ҳамма махлуқотлар сокин бўлади. Кундузи тарқалиб юрган барча жонзотлар жамланади. Тун ўз зулмати ила ҳамма нарсани ўраб олади. Демак, Аллоҳ таоло барча нарсалар ила ҳасам ичмоқда.



### 18. Ва тўлин ой билан қасамки.

Ойнинг тўлин бўлиши ҳам Аллоҳ таолонинг чексиз қудрати аломатларидан бир аломат. Ойнинг тўлин бўлиши ила унинг ерга ва ердаги нарсаларга таъсири ўзгача бўлади. Шу билан бирга, тўлин ой ўзига назар солган инсон қалбида ўзига хос ажиб ҳис қолдиради.

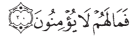


#### 19. Албатта, сизлар табақама-табақа минасизлар.

Яъни, қиёмат куни қийноқларини бирин-кетин бошингиздан кечирасиз.

Қадимги тафсирчиларимиз «Тобақан ан тобақин»ни қиёмат қийноқлари даражалари – қаватлари деб тушунганлар. Лекин бошқача фикрдагилар ҳам бор, жумладан, имом Тобарий Ҳасан ал-Басрий ва Абул Олиядан қилган ривоятларида улкан саҳобий Абдуллоҳ ибн Маъсуд мазкур жумла тафсирида: «Осмонга бир ҳолдан иккинчи ҳолга ўтиб минасизлар», деган эканлар. Шунга ўхшаш фикрларга суяниб ва оятларга илмий ёндашиб, ҳозирги уламоларимиз мана шу оятни фазо кемаларида инсоннинг осмонга чиқишига ишорат, деб айтишади.

Бас, қиёмат куни қийноқларига кетма-кет миниш ҳақ экан, одамларга нима бўлган...



### 20. Нима бўлган уларга, иймон келтирмаслар?!

Нима бўлган уларга, Аллоҳга иймон келтирмайдилар?!

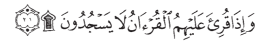
Нима бўлган уларга, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга иймон келтирмайдилар?!

Нима бўлган уларга, Қуръонга иймон келтирмайдилар?!

Нима бўлган уларга, қайта тирилишга иймон келтирмайдилар?!

Нима бўлган уларга, қиёматга иймон келтирмайдилар?!

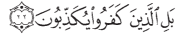
Нима бўлган уларга?!...



### 21. Ва агар уларга Қуръон ўқилса, сажда қилмаслар.

Нима бўлган уларгаки, олдиларида Қуръон ўқилса, унга қулоқ осмайдилар ва сажда қилишга ундовчи оятлар келса, сажда қилмайдилар?

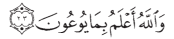
Бу оят Қуръони Шарифдаги ўн тўрт сажда оятларидан биридир. Мусхафларда бу оятлар белги қўйилиб, сажда қилишлик вожиблиги эслатилади. Кимки бу оятларни ўқиса ёки эшитса, саждаи тиловат қилмоги вожиб бўлади. Ўқиб ёки эшитиб туриб сажда қилмаган одам гуноҳкор бўлади.



#### 22. Балки кофирлар ёлгонга чикарурлар.

Маълумки, Қуръони Карим услуби оз сўз билан кўп маъно ифода қилишдир. Буни шу оятдан кўрса ҳам бўлади.

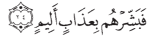
**«Кофирлар ёлгонга чиқарурлар»,** – дейди, нимани экани айтилмайди. Нимани эканлигини жумланинг келишидан, ҳолатидан билиб, ўзимиз тушунаверамиз. Демак, кофирлар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Пайғамбарликларини, Қуръонни ва дин эътиқод қилишга амр қилган бошқа нарсаларни ёлгонга чиқарадилар.



# 23. Улар (қалбларида) нимани сақлаётганларини Аллоҳнинг Ўзи биладир.

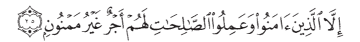
Бандалар қалбларида нима эътиқод ва ният қилаёттанларини Аллох таолонинг Ўзи жуда яхши билади. Жумладан, юқоридаги оятларда васфлари келган нобакор қавмлар қалбларида Аллоҳга, Пайғамбарга, Қуръонга, Исломга, Қиёматга, Жаннатта, Дўзахга ва бошқа нар-

саларга нисбатан нималар сақлаётганини ҳам жуда яхши билади. Ана ўша билими асосида, вақти келганда ҳисоб-китоб қилади.



### 24. Уларга аламли азобнинг «башоратини» бер.

Иймон келтирмаганлари, уларга Қуръон ўқилганда сажда қилмаганлари, Аллоҳ таоло иймон келтиришга амр қилган нарсаларни ёлғонга чиқарганлари учун уларга қиёматда аламли азоблар бўлишининг «башоратини» бергин.



# 25. Илло, иймон келтирганларга ва яхши амаллар қилганларга миннатсиз, узлуксиз ажрлар бор.

Ҳа, бу дунёда иймон келтириб, солиҳ амаллар қилиб ўтган бандаларга Аллоҳ таоло у дунёда жаннатни, ундаги миннатсиз нозу неъматларни ҳамда узлуксиз савобу ажрларни беради.



#### БУРУЖ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 22 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг исми унинг биринчи оятидаги «Зотил Буружи» сўзидан олинган. «Буруж» буржнинг кўплиги, яъни «буржлар» дегани бўлиб, луғатда «кўтарилиш», «зохир бўлиш» маъноларини англатади, истеъмолда эса, бир туркум юлдузларга ҳам айтилади.

«Буруж» сураси ҳам бошқа маккий сураларга ўхшаб Ислом ақийдаси ҳақиқатларини муолажа қилади.

Бу сура душманлар Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламни ва мусулмонларни диндан қайтариш мақсадида қаттиқ азобга дучор қилганларида тушган. Бу сурада Аллоҳ таоло муминларнинг душманларини огоҳлантириб, оқибатлари ёмон булишини эслатади.

Мўминларни эса, сабрга чақиради. Улардан аввал ўтган диндорлар ҳам кўп азоб-уқубатларга дучор бўлганликларини айтади.

«Асҳабул ухдуд» қиссасини ўрнак учун келтиради.

Кофирлар Фиръавн ёки Самуд қавми каби кучли, аскарлари куп булса ҳам, мағлубиятга учрашини эслатади.

Охиратда мўминлар жаннатда, уларнинг душманлари дўзахда бўлади.

«Буруж» сураси буржлар эгаси бўлмиш осмон ила, ваъда қилинган кун – қиёмат ила ва гувохлик берувчилар ҳамда гувоҳлик берилганлар ила қасам ичиш билан бошланади.

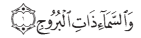
Кейин эса, ухдуд эгаларининг қиссаси ва уларга нисбатан қилинган тахдид зикр қилинади.

Сўнгра Аллох таоло Ўзининг мўмин бандаларига озор берганлардан ўч олишга қодир эканлиги баён этилади. Шунингдек, Фиръавн ва унинг лашкари қиссаси келтирилади.

Нихоят, Қуръони Каримни васф қилиш ила сураи каримага хотима ясалади.



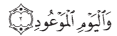
## БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Буржлар эгаси бўлган осмон билан қасам.

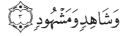
«Бурж» деганда юлдузларнинг маълум бир туркумига айтилишини аввал ҳам айтиб ўтилди. Мисол учун: Саратон буржи, Асад буржи ёки Мезон ва ҳоказо.

Ушбу оятда осмон билан қасам ичиб қўявермай, унинг буржлар эгаси эканлигини зикр қилиш ҳам маънони кучайтиради. Аллоҳ таоло фақатгина осмонни яратган эмас, балки, унда юлдузларни ҳам яратиб, уларга буржлар ҳам қилган Зотлиги эслатилади. Бу эса, ўз навбатида, ўқувчи ва тингловчига ўшандоқ ажойиб нарсаларни яратган Холиқнинг қудрати чексиз эканлигини ўзига хос сифатда эслатади. Ана ўша нарсаларни яратишга қодир Зот кофирлардан ўч олишга ҳам қодирлигини таъкидлайди.



#### 2. Ва ваъда қилинган күн билан қасам.

Ушбу оятдаги **«ваъда қилинган кун»**дан мурод қиёмат кунидир. Чунки, қиёмат куни бўлишини Аллоҳ таоло барча халойиққа ваъда қилгандир. Бу ояти каримада ўша олдиндан ваъда қилинган қиёмат куни билан Аллоҳ таолонинг қасам ичиши эса, унинг қоим бўлишини яна ҳам қаттиқроқ таъкидлайди.



#### 3. Гувохлик берувчи ва гувохлик берилган билан қасам.

Яъни, қиёмат куни гувоҳлик берувчилар—ўша ерда ҳозир бўлган халойиқ ва бошқалар. Гувоҳлик берилганлар эса—ўша кунда бўлиб ўтган воқеалар.

Ушбу оятдаги шоҳид – гувоҳлик берувчи ва машҳуд – гувоҳлик берилган ҳақида бошқа таъвийллар ҳам бор. Уларнинг баъзиларида шо-

хид — Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам, машҳуд — у зотнинг умматлари, дейилади. Иккинчи бир таъвийлда эса, шоҳид — Анбиё алайҳиссаломлар ва машҳуд — уларнинг умматлари, дейилган. Учинчи бир таъвийлда эса, шоҳид — уммати Муҳаммадия, машҳуд — бошҳа умматлар, дейилган. Албатта, бу гапларнинг ҳаммаси бошҳа оят ва Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг баъзи ҳадисларига суянган ҳолда айтилган ва барчалари бир-бирларининг маъноларини тўлдириб келади.



### 4. «Ухдуд» эгаларига лаънат бўлсин.

«Ухдуд» — ерда ковланган узун-узун чуқурдир. «Ухдуд эгалари» кофирлар бўлиб, мўминларни Аллох таолога ишонганлари учун, олов ёниб турган ухдудларга — чуқурларга ташлаб азоблаб ўлдирганлар. Ухдуд нима эканлигини кейинги оят тушунтиради.

- 5. У ёкилгиси кўп, каттик исиган оловдир.
- 6. У(кофир)лар ўша(чуқур)лар атрофида ўтирибдирлар.
- 7. Ва улар муминларга қилаётган нарсаларига узлари гувохдирлар.

Тафсирчиларимиз бу оятлар тафсирида қуйидаги қиссани келтирадилар. Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Суҳайбдан ривоят қиладилар. Пайғамбаримиз Муҳаммад алайҳиссалом айтибдилар: «Сизлардан аввал ўтган умматлардан бирида бир подшоҳ ўтган. Унинг сеҳргари бор экан. Сеҳргар қариганда, подшоҳга:

«Мен қариб ажалим яқинлашиб қолди, менга бирорта ёш йигитлардан берсангиз, сехримни ўргатиб қўйсам», дебди. Подшох унга бир йигитни берибди ва сехргар унга сехр ўргата бошлабди. Сехргар билан подшох орасида бир рохиб (диний олим) ҳам бор экан. Йигит ўша роҳиб ҳузурига келиб, унинг сўзларини эшитиб ажабланибди. Сехргарнинг олдига кеч қолиб борса:

«Нимага кеч қолдинг?» – деб урар экан. Уйига кеч қолиб борса, уйидагилар ҳам:

«Нимага кеч қолдинг?»—деб урар эканлар. Йигит бу ҳақда роҳибга шикоят қилса, у: сеҳргар урмоқчи бўлса, уйимдагилар тутиб қолишди, дегин. Уйингдагилар, нега кеч қолдинг деса, сеҳргар тутиб қолди дегин, деб ўргатибди. Кунлардан бирида йигит йўлда кетаётса, улкан, дахшатли бир ҳайвон кўчани тўсиб, одамларни ўтказмай қўйганини кўрибди. Шунда йигит, сеҳргарнинг иши Аллоҳга мақбулми, роҳибни-кими—биладиган кун келди, деб хаёлидан ўтказибди. Бир тошни олиб:

«Эй Аллоҳим, агар роҳибнинг иши сенга сеҳргарнинг ишидан кўра маъқулроқ бўлса, мана шу ҳайвонни ўлдиргин, одамлар ўтиб кетсин», деб тошни отса, ҳайвон ўлибди ва одамлар ўтиб кетибди. Гапни роҳибга айтган экан:

«Эй болам, сен мендан афзалсан, келажакда балоларга гирифтор бўласан, ўшанда менинг сиримни бировга айтмагин», дебди. Йигит кўр, пес ва бошқа дардларни даволайдиган бўлибди. Подшоҳнинг бир дўсти кўр бўлиб қолибди. Йигитга кўп ҳадялар бериб:

«Менга шифо бер», дебди. Йигит:

«Шифони мен эмас, Аллох беради, агар иймон келтирсанг, дуо қиламан, сенга шифо беради», дебди. Сўнг у киши кўзи тузалиб, подшохнинг олдига бориб ўтирибди. Подшох ундан:

«Э фалончи, кўзингни ким қайтариб берди», деб сўрабди.

«Роббим», деб жавоб берибди у. Подшох:

«Менми?» – деб савол қилибди. У бўлса:

«Менинг ҳам, сенинг ҳам Роббимиз Аллоҳ», деб жавоб қилибди. Подшоҳ:

«Мендан ўзга хам Роббинг борми?» — деб таъкидлаб сўрабди. Дўсти:

«Ҳа бор, менинг Роббим ҳам, сенинг Роббинг ҳам Аллоҳ», деб жавоб берибди. Сўраб-сўраб, охири йигитни топибди ва унга:

«Эй болам, сехринг кучли бўлиб, кўр, пес ва бошқа касалларни даволайдиган бўлибсан», дебди. Йигит:

«Мен ҳеч кимга шифо бермайман, шифони Аллоҳ беради», деб тушунтирибди. Подшоҳ:

«Менми?» – деб сўрабди. Йигит:

«Йўқ!» - деб жавоб қилибди. Подшох:

«Мендан бошқа ҳам Роббинг борми?» – деб сўрабди. Йигит:

«Менинг ҳам, сенинг ҳам Роббинг Аллоҳ», деб жавоб берибди. Йигитни азоблаб, охири роҳиб ҳақидаги маълумотни олишибди. Роҳибни келтириб, динингдан ҳайт, деган экан, кўнмабди. Бошидан арра солиб арралаб, иккига бўлиб ташлашибди. Сўнг кўр бўлган кишига, динингдан ҳайт, дейишибди. У ҳам кўнмабди, уни ҳам арралаб, иккига бўлиб ташлашибди. Йигитта ҳам:

«Динингдан қайт», дебдилар. У ҳам:

«Йўқ», деб жавоб қилгач, подшох бир гурух одамларига:

«Йигитни тоғ чўққисига олиб чиқинглар, динидан қайтса, қайтди, бўлмаса, чўққидан ташлаб юборинглар», деб буюрибди. Йигитни чўққига олиб чиқишганда: «Эй Аллохим, ўзинг билиб мени булардан қутқаргин», деб дуо қилибди. Тоғ силкиниб ҳаммалари чўққидан қулаб ҳалок бўлишибди. Йигит подшоҳ ҳузурига ҳайтибди. Подшоҳ ундан:

«Шерикларингта нима бўлди?» – деб сўрабди. Йигит:

«Аллоҳ мени улардан қутқарди», деб жавоб берибди. Яна бир гуруҳ одамларга йигитни топшириб, подшоҳ:

«Буни денгизга олиб боринглар, диндан қайтса, қайтди, бўлмаса, чўктириб юборинглар», деб буюрибди. Денгизда йигит:

«Ё Аллохим, Ўзинг мени булардан қутқаргин», деб дуо қилибди. Подшохнинг барча одамлари ғарқ бўлиб, йигит яна подшохнинг олдига борибди.

«Шерикларингта нима бўлди?» – деб сўрабди подшох.

«Аллоҳ мени улардан қутқарди», деб жавоб қилибди йигит ва подшоҳга:

«Менинг айтганимни қилмагунинггача мени ўлдира олмайсан, агар айтганимни қилсанг, ўлдиришинг мумкин», дебди. Подшох:

«Гапингни айт», деб буюрибди. Шунда йигит:

«Ҳамма одамларни бир жойга тўплайсан, мени дарахт шохига осасан, ўқдонимдан бир ўқ оласан, сўнг «Йигитнинг Роббиси Аллоҳнинг номи билан», деб камондан отасан, шундагина мени ўлдиришинг мумкин», деб ўргатибди. Подшоҳ йигитнинг айтганини қилибди, ўқни камонга қўйиб туриб:

«Йигитнинг Роббиси, Аллоҳнинг номи билан», деб отган экан, ўқ йигитнинг кўксига тегибди. Йигит ўқ теккан жойини ушлаб туриб вафот этибди. Тўпланган одамлар, йигитнинг Роббисига иймон келтирдик, дейишибди. Подшоҳнинг аъёнлари: мана энди, сен қўрққан нарса содир бўлди, одамлар ҳаммаси иймонга келди, дейишибди. Шунда подшоҳ фармони билан «ухдуд» — чуқурлар қазилибди ва ўтлар ёқилибди, динидан қайтганларни қўйиб, қайтмаганларнинг барчасини оловли чуқурларга ташлашибди. Одамлар ўзини тортиб орқага ташлашиб турган экан, эмизикли боласи бор бир аёлни ҳам ўтга ташлаш учун келтиришибди, у ҳам ўзини олиб қочмоқчи бўлган экан, гўдак тилга кириб: сабр қилинг онажон, сиз ҳақ йўлдасиз, дебди».

Бу қиссани имом Муслим ва имом Насаий ҳам ўз китобларида ривоят қилганлар.

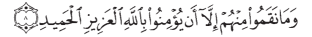
Инсоният ўзининг узоқ тарихи давомида диндорларга қарши қилинган қатағонлар, жабр-зулмлар ва азоб-уқубатларни кўрган. Ана ўшалардан баъзиларини Қуръони Карим ўзининг баъзи сураларида келтирган. Ушбу «Буруж» сурасида ҳам унинг сиёқига мослаб қисқа қилиб «Асҳоби Уҳдуд»нинг қиссаси келтирилмоқда. Унда

кофирлар мўминларни оловга тўлдирилган узун-узун чуқурга ташлаб куйдириб, ўзлари устида томоша қилиб турганлиги васф қилинмокда. Ушбу оятлар нозил бўлаёттан бир пайтда оз сонли мусулмонлар Макка мушрикларининг алвон азобларига дучор бўлаёттан эдилар. Ушбу оятлар, албатта, мусулмонларга ибрат ва сабр-бардошга даъватдир. Құръони Каримда баён қилинган ўтган умматларнинг иймон ва куфр орасидаги давомли курашининг тарихини яхшилаб ўрганган муфассирларимиз ушбу оятларда келган қисса ҳақида ўта ибратли бир фикрни айтганлар. Уларнинг айтишларича, Қуръони Каримда иймон билан куфр ўртасидаги бардавом курашни васф қилувчи барча қиссалар иймоннинг ғолиб бўлиши ва куфрнинг мағлуб бўлиши билан тугайди. Ахли иймонлар ахли куфрларга қарши сабр-матонат билан курашадилар, жабр-зулм ва азоб-уқубатларни енгиб, бу дунёнинг ўзида иймон-эътиқодлари ва жидди-жиходлари самарасини кўрадилар. Ахли куфрлар эса, бу дунёнинг ўзида шармандаи шармисор бўлиб, маглубиятта учрайдилар.

Фақаттина «Асҳобул уҳдуд» қиссасида бу иш юзага чиқмайди. Унда мўминларнинг ғалабаси, кофирларнинг мағлубияти зикр қилинмайди. Бундан, баъзи вақтларда иймон билан куфрнинг орасидаги курашнинг ҳақиқий натижаси оҳиратта қолиши мумкин экан, деган ҳулоса чиқади. Шунинг учун ҳам, баъзи мусулмонлар ўз иймонлари ва жиҳодлари самарасини бу дунёда кўрмай кетсалар, ҳафа бўлмаслик керак, у дунёда албатта кўрадилар. Баъзи кофирлар ўз куфрлари ва гуноҳлари жазосини бу дунёда тортмай кетсалар ҳам, ҳафа бўлмаслик керак, у дунёда албатта тортадилар.

Модомики, қадимдан кофирлар мўминларга тазйиқ ўтказиб, уларга зулм қилиб, азоблаб, қамаб, ўлдириб келаёттан эканлар, улар бу ишни нима учун қилаёттанларини ўрганиш керак. Бечора мўминлар нима учун бунча азобланади? Кофирлар мўминлардан қандай айб топдиларки, уларни бунчалик тазйиққа олиб, азоблайдилар? Жумладан, ушбу қиссадаги зикри келаёттан кофирлар мўминлардан нима айб топдиларки, уларни ўтга ташлаб куйдирадилар?

Бу саволнинг жавоби келаси оятда келади.



8. Ва (улар) мўминлардан Азийз, Хамийд Аллохга бўлган иймондан бошқа «айб» топа олмадилар.

Ҳа, кофирлар доимо мўминлардан уларнинг Аллох таолога бўлган иймонларидан ўзга ҳеч бир айб топа олмаганлар. Аллох таолога бўлган иймон доимо мўминларнинг кофирлар олдидаги айби бўлиб келган. Лекин мўминлар иймон келтирган Аллох Азийз сифатига эгадир. Шунинг учун ҳам, У Ўз иззати ила мўмин бандаларига ёрдам беради, уларни охир-оқибат ғолиб қилади. Бу иш учун мўминлар Ўзи Ҳамийд—мақталган бўлмиш Аллох таолога яна ҳамд-мақтов айтадилар. Келаси оятда Аллох таолонинг васфи давом этади.



# 9. У шундай зотки, осмонлару ернинг мулки Унга хосдир ва Аллох хар бир нарсага Ўзи гувохдир.

Кофирлар мўминларни иймонли бўлганлари учун азобларга дучор қилиб катта хато қиладилар. Чунки, мўминлар иймон келтирган Аллох таоло осмонлару ердаги барча нарсаларнинг молики бўлган Зотдир. Дунёдаги ҳамма нарса Унинг хос мулкидир. У нимани хоҳласа, шуни қилади. Унинг иродасига ҳеч ким зид чиқа олмайди. У мўмин бандаларини азоблаёттан золимларни хоҳлаган лаҳзада ҳалок ҳилиши мумкин. Мабодо, бу дунёда кофирларни жазоламаса ҳам,

### «Аллох хар бир нарсага Ўзи гувохдир».

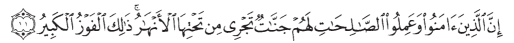
Ҳамма нарсани кўриб, билиб, ҳисоб-китоб қилиб туради. Жумладан, кофирлар мўминларга нисбатан нима ёмонликлар қилаёттанларини ҳам кўриб, билиб, ҳисоб-китоб қилиб туради. Худди ана шу ҳисоб-китоб асосида ҳиёмат куни кофирларнинг жазосини беради.

Мўминларга азоб, озор берганларнинг қандоқ азобланишини келгуси оят васф қилади.

# 10. Албатта, мўмин ва мўминаларни фитна қилиб, сўнгра тавба қилмаганларга, ана ўшаларга жаҳаннам азоби ва куйдирувчи азоб бор.

Мўминларни фитнага солганлар вақт борида тавба қилиб, ўзларини ўнглаб олсалар, ишлари ҳам ўнгланиши мумкин. Аммо, тавба қилмасалар, мабодо, бу дунё азобига учрамасалар ҳам, албатта, охиратда жаҳаннам азобига, ҳақ жаҳаннамнинг куйдирувчи азобига дучор бўлишлари турган гап.

Охиратда кофирларнинг холи ана шундоқ аянчли бўлади. Аммо бу дунёда ўша кофирлар томонидан хорланган мўминларнинг холи эса, тамоман бошқача бўлади. Ўша холат келаси оятда васф қилинади.

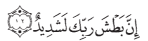


# 11. Албатта, иймон келтирган ва солих амал қилганларга остидан анхорлар оқиб турган жаннат бор. Бу эса, нихоятда улкан ютуқдир.

Демак, охиратда остидан анҳорлар оқиб турган боғу бўстон жаннатта кириш, улкан ютуққа эришиш учун иймон келтириш билан бирга солиҳ амал ҳам қилиш керак экан. Ҳар қандай яхшиликка осонлик билан эришиб бўлмайди, гул тиконсиз бўлмайди. Жаннат ҳам тиконлар билан ўралгандир. Унга кириш учун тиконнинг заҳрини татиб кўриш керак. Иймон йўлида чекиладиган машаққатлар оз эмас. Аммо, ушбу сурада зикр қилинган, кофирлар томонидан иймон учун етказиладиган машаққатларнинг ўзи ҳам иймон йўли гул тўшалган йўл эмаслигини кўрсатиб турибди.

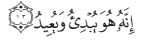
Шунингдек, солиҳ амал қилиш ҳам ўз-ўзидан бўлмайди. Ҳа, иймон йўли осон, гул тўшалган йўл бўлса, ҳамма ўзини унга уриб, ҳақиҳий мўмин билан мунофиҳни ажратиб бўлмай ҳолар эди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Ўз бандалари иймонини синовга солиб туришни ирода ҳилган. Иймон йўлидаги ҳийинчиликларга чидаб, унда собит туриб, солиҳ амал ҳилганларни эса, остидан анҳорлар оҳиб турган жаннатга киритишга ва улкан ютуҳҳа эриштиришга ваъда ҳилган.

Кейинги оятларда Аллоҳ таоло Ўзининг ва мўмин бандаларининг душманларидан шиддатли интиқом олишга қодир эканлигига далиллар келтиради.



# 12. Албатта, Роббингнинг чангали жуда ҳам шиддатли, қаттиқ-дир.

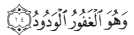
Унинг шиддатли ва қаттиқ чангалига тушган соғ қолмайди. У кимни чангали ила тутса, ҳалокатта учратади. Мўминларга озор ва азоб берувчилар билиб қўйсинлар, улар Қодир Аллоҳнинг шиддатли ва қаттиқ чангалидан қочиб қутула олмайдилар.



13. Албатта, У Ўзи бошлайдир ва қайтарадир.

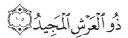
Албатта, Аллоҳ таолонинг Ўзи ҳамма нарсани аввал бошдан йўқдан бор қилиб яратган зотдир. Шу жумладан, мазкур мўминларга машаққат торттирувчи золимларни ҳам. Шунингдек, Аллоҳ таолонинг Ўзи, бошқа зот эмас, ҳаммани ўлгандан кейин қайта тирилтирувчи ҳамдир. Шу жумладан, мўминларга озор ва азоб берувчи жабрчи ва золимларни ҳам. Ким бу ишни қилса, ҳеч бўлмаганда қиёматда Аллоҳ таолонинг шиддатли ва қаттиқ чангалига тушиши муқаррар эканини ўйлаб қўйсин. Ҳа, Аллоҳ таоло ана шундоқ зотдир.

Аммо, шу билан бир вақтда...



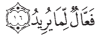
# 14. Ва У мағфират қилувчи, барчага яхшиликни раво кўрувчи зотдир.

Ҳа, Аллоҳ таолонинг бу сифатлари ҳам мавжуддир. Гуноҳкорлар тавба қилса, жумладан, муминларга озор ва азоб берганлар тавба қилсалар, Аллоҳ таоло Узининг Fафур сифати ила уларни мағфират қилади. Мумин бандаларини эса, доимо мағфирати ила қамраб олади. Уларни Аллоҳ таоло Узининг Вадуд сифати ила доимо Уз муҳаббатига сазовор қилиб турадир.



#### 15. У Арш эгаси хамда қадри улуғ зотдир.

Ха, Аллоҳ таоло буюк нарса бўлмиш Аршнинг ҳам эгасидир. Бу жойда Аршни зикр қилиш Аллоҳ таолонинг нақадар улуғ зот эканини бандаларга сездириш учундир. Чунки, Арш Аллоҳ таоло томонидан халқ қилинган нарсаларнинг энг улуғидир. Арш Аллоҳ таолонинг етти осмондан ҳам кенг бўлган бир нарсасидир. Аршнинг бу хилда яратилиши уни яратган Холиқнинг қудратига далилдир. Шунчалар қудратта молик бўлган улуғ зот, албатта, Ўзининг мўмин бандаларига зулм қилган золимларни зулмларига яраша азоблаши турган гап. Чунки:



#### 16. У нимани хохласа, қила олувчи зотдир.

Шу жумладан, қийноқда, азоб-уқубатда қолған муминларға ҳам хоҳлаған лаҳзада ёрдам, нусрат бериши ҳеч гап эмас. Лекин Аллоҳ таоло уларни синовдан ўтказади. «Юнус» сурасининг 30-оятида: «Ал-

# батта биз сизларни синаб кўрамиз, токи сизлардан мужохидлар ким-у, сабрлилар кимлигини билишимиз учун»,—дейди.

Ўз қудратини эслатиб қўйганидан сўнг, Аллох таоло келаси оятларда, жуда қисқа ишора билан, ўттан кофир қавмларнинг оқибати нима бўлганини эслатиб ўтади ва шу билан кофирларга яна бир бор танбех ва мўминларга тасалли беради.

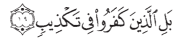


#### 17. Сенга аскарларнинг хабари келдими?

#### 18. Фиръавн ва Самуднинг.

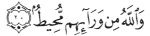
Фиръавн қиссаси машҳур. Миср подшоҳи Бани Исроилни қийнаб азоблаган, ўғил болаларини ўлдириб, қиз болаларини қолдирган, охири худолик даъвосини қилган. Аллоҳ таоло унга ва қавмига Мусо ва Ҳорун алайҳимассаломларни Пайғамбар қилиб юборганда, иймон келтирганларни ва Пайғамбарни ўлдирмоҳчи бўлган, шунда Аллоҳ таоло уни аскарлари билан денгизга ғарҳ қилиб, ҳалоҡ қилган.

Самуд бўлса, Солих алайхиссаломнинг қавми. Улар Мадийна билан Шом орасидаги тоғли диёрда яшаганлар. Тоғлардан тошларни тешиб, уйлар, қасрлар қурганлар. Аллох таоло уларга Солих алайхиссаломни Пайғамбар этиб юборса, кўпчилиги иймон келтирмай, мўъжиза сўраганлар. Шунда Аллох таоло харсанг тошдан мўъжиза этиб, бир бўталоқли туяни чиқариб берган. Ўша ердаги сувни бир кун туя, бир кун бошқалар ичишига, қавм туяга озор бермаслигига амр бўлган. Лекин кофирлар осий бўлиб, туя билан боласини ўлдирганлар. Солих Пайғамбар хафа бўлиб, уч кундан сўнг азоб келишини айтиб, ўзларига эргашган оз сонли мўминлар билан диёрни тарк қилганлар. Уч кун ўтгандан сўнг тонг чоғида қаттиқ овоз келиб, ҳамма жонзотни ҳалок қилган. Мана, куфрнинг оқибати нима билан тугашини кўриб қўйинг.



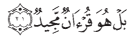
#### 19. Балки, кофирлар ёлғонга чиқаришадир?

Ҳа, кофирлар ўзлари ибрат олишлари керак бўлган нарсаларни ёлғонга чиқаришади. Аллоҳ таолонинг улуғлик, қудрат, чангали шиддатли эканлигига оид сифатларини ҳам ёлғонга чиқарадилар. Ўтган кофир, фосиқ қавмларнинг ҳалокатта учраганликлари ҳақидаги қиссаларни ҳам ёлғонга чиқарадилар.



#### 20. Холбуки, Аллох уларнинг ортидан ихота қилиб турувчидир.

Аллоҳ таоло уларнинг каттаю кичик ҳар бир ишини, гапу сўзини қамраб, иҳота қилиб туради. Заррача нарса ҳам Унинг қамровидан чиқмайди. Кофирлар ўзларича хомхаёл қилиб юрибдилар. Тасдиқлаб, иймон келтиришлари лозим бўлган нарсаларни ёлғонга чиқариб юрибдилар. Жумладан, Аллоҳ таолонинг каломи бўлмиш Қуръонни ҳам ёлғонга чиқармоқдалар.

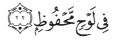


#### 21. Йўқ!!! У Қуръони Мажийддур.

Йўқ! Уларнинг ўзлари ёлғончидирлар! Аллоҳ таолонинг каломини ёлғон дейишдан қайтсинлар! Аллоҳнинг каломи ёлғон эмас!

#### «У Қуръони Мажийддур.»

Улуғ китобдир. Шарафда ва қадр-қийматда олий мақом китобдир.



#### 22. У Лавхул Махфуздадир.

Лавхул Маҳфуз Аллоҳ таолонинг ҳузурида бўлиб, унга ҳеч қандай ўзгариш кириши мумкин эмас. Қуръон шундай улуғ, ўзгариш киришидан сақланган бўлса, қандай қилиб кофирлар уни ёлғонга чиқарадилар? Ёки у ҳақда шак-шубҳа қиладилар. Имом Аҳмад ибн Ҳанбал Абу Ҳурайрадан ривоят қиладиларки, Пайғамбаримиз алайҳиссалом ҳуфтон намозида («Алҳамду»дан сўнг) «Вассамаи ватториқи» ва «Вассамаи затил буружи» сураларини ўқир эканлар.



#### ТОРИК СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 17 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг биринчи оятидаги «ат-Ториқи» сўзидан олингандир. «Ториқ» сўзи араб тилида «қаттиқ уриш» маъносида ишлатилади. Араблар болғани митроқа(қаттиқ урувчи асбоб) деб атайдилар. «Ториқ» сўзи, асосан, кечаси эшик қоқиб, чақириб келувчига нисбатан ишлатилади. Сураи каримадаги «Ториқ» лафзи айнан шу маънода, «кечаси келувчи» маъносида ишлатилган.

Бошқа маккий суралар қатори «Ториқ» сурасида ҳам Ислом ақийдасига тааллуқли баъзи ишлар муолажа қилинади.

«Ториқ» сурасида инсон ўлганидан сўнг қайта тирилтирилиб, Роббул оламийн ҳузурида сирлари фош бўлган ҳолда ночор туриши, Қуръон Аллоҳ таолонинг каломи эканлиги, унга ҳеч нарса зарар етказа олмаслиги ҳақида сўз кетади. Инсонга хитоб қилиниб, уни ўзига бир назар солишга чақирилади. Аслида, инсон шаҳват пайтида ажраб чиқадиган арзимаган сув эди. Лекин Аллоҳ таоло уни тафаккур қиладиган жонли, ақлли зотга айлантирди. Шундай нарсага қодир Аллоҳ таоло ўлган одамни тирилтира олмайдими? Дунёдаги барча нарса Аллоҳ таолонинг иродаси билан бўлади.

Ушбу сураи карима осмон билан ва кечаси пайдо бўлувчи юлдуз билан қасам ичиш ила бошланиб, ҳар бир жонга муҳофиз фаришта бириктирилгани алоҳида таъкидланади.

Сўнгра эса, Аллох таоло ўлган инсонни қайта тирилтира олишга қодир зот эканини тасдиқловчи хужжат ва далиллар келтирилади.

Кейин, бир кун келиб барча сирлар фош бўлиши, ана ўшанда кофир ва осийларда на бир қувват ва на бир ёрдамчи бўлмаслиги таъкидланади.

Шундан сўнг, осмону ер билан қасам ичиб, Қуръони Карим фосил қилувчи, яъни мўмин билан кофирни ажратувчи калом эканлиги, ҳазил эмаслиги таъкидланади.

Сураи кариманинг сўнгида эса кофирларга тахдид оятлари келади.

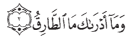


### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



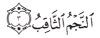
#### 1. Осмон билан қасам ва ториқ билан қасам.

Араб тилида кечаси келувчи нарсага «ториқ» дейилишини аввал ҳам айтиб ўтилди. Масалан, араблар кечаси эшикни тақиллатган кишини ҳам «ториқ» деб аташади. Бу оятдаги ториқдан мақсад нималиги кейинги оятда ойдинлашади.



### 2. Ториқ нималигини сенга не билдирди?

Яъни, ториқ нималигини қаердан ҳам билар эдинг. Аллоҳ билдирмаса, сенга ториқ нималигини ким ҳам билдирар эди. Билиб қўй!



#### 3. У нур сочиб турувчи юлдуздир.

Арабчада нур сочиб турувчи юлдузга «соқиб» дейилади. Аслида, бу сўз бир нарсани тешиб ўтувчи нарсага нисбатан ишлатилади. Юлдузлар нури билан қоронғуликни тешиб ўтгани учун, улар ҳам «соқиб» деб аталади.

Демак, «ториқ»нинг бу оятлардаги маъноси юлдуз экан. Аввал айтиб ўтганимиздек, кечаси келувчига ҳам «ториқ» дейилади. Бу икки маъно, яъни, юлдуз ва кечаси келувчи маънолари қандоқ умумлашиши мумкин? Қадимгилар, юлдуз кечаси кўзга кўрингани учун, уни кечаси келувчи ҳам дейиш мумкин, деганлар. Ҳозирда эса, ҳақиқатан ҳам юлдузнинг юриши, лекин у биздан жуда ҳам узоқда бўлгани учун жойида турганга ўхшаб кўриниши илмий равишда собит бўлди. Бу эса, Қуръони Каримнинг илмий мўъжизаларидан биридир.

Юлдузнинг «соқиб»-«тешиб ўтувчи» деб васф қилиниши ҳам шунга ўхшайди. Қадимги тафсирчиларимиз, юлдуз нури кечанинг қоронғулигини тешиб ўтгани учун «соқиб» деб васф қилинган,

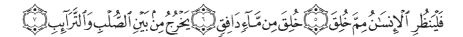
дейишган. Қозир эса, юлдуз юрганда, ўзини ўраб турувчи газлар қопламини тешиб ўтиши, юлдуз ўтган жойда унинг ортидан ҳавода газлардан холи туйнук қолиши илм тарафидан исботланди. Бу ҳам юлдузни бундан ўн беш аср илгари «соқиб»-«тешиб ўтувчи» деб таърифлаган Қуръони Каримнинг илмий мўъжизасидир.

Аллоҳ таоло Қуръони Каримда юлдуз билан қасам ичиш ила унга эътиборни жалб қилди. Ҳатто, Қуръони Карим сураларидан бири «Ториқ» (юлдуз) номини олди. Шу билан Қуръони Карим юлдузлар аҳамиятта молик нарса эканини таъкидловчи биринчи масдар бўлди. Бунинг ҳикмати эса, кейинчалик, илм ривожланиши ила ойдинлашди. Юз миллионлаб юлдузлар борлиги маълум бўлди.

Аллоҳ таоло кечаси ва осмонда нур сочувчи нарсалар билан қасам ичиб таъкидлаёттанидан кейин келадиган хабар жуда муҳимлигини шундан билиб оламиз. У нима экан?

# **4. Хеч бир жон йўқки, унинг хифз қилиб турувчиси бўлмаса.** Яъни, хар бир одамнинг сақловчи фариштаси бор.

Ўша сақловчи уни турли бало-офатлардан муҳофаза қилиб туради. Шу билан бирга, қилган яхши-ёмон ҳар бир ишини ҳам ҳифз қилиб — ёдлаб, ҳисоб-китоб қилиб туради. Бас, шундоқ экан, ҳар бир жон ўзини билмоғи, тўғри йўлда юрмоғи лозим. Инсон боласи ҳеч қачон ўзидан кетиб ҳовлиқмаслиги керак. У, ҳовлиқишдан олдин, ўзининг нимадан пайдо бўлганига бир назар солсин.



- 5. Инсон нимадан яралганига назар солсин.
- 6. У отилиб чикувчи сувдан яралгандир.
- **7.** У (сув) **сулб** (орқа умуртқа) **ва тароиб** (кўкрак суяги) **ораси- дан чиқадир.**

Қадимдан ушбу оятлар тиловат қилинганда, инсон сулб ва тароиб, яъни умуртқа поғона билан кўкрак суяги орасидан чиқадиган «маний» деб аталадиган жирканч, арзимаган бир сувдан яратилади, деб кетаверилган. Лекин, илм бир оз ривожлангандан кейин маний жинсий аъзоларга бевосита боғлиқ тухумлардан чиқиши мулоҳаза қилинди. Унда, Қуръондаги гаплар ноилмий экан, деган хулоса чиқаришга тўғри келиб қолади. Баъзи бир шошилган саводсизлар шундоқ дегандирлар ҳам. Аммо, илм яна ҳам ривожланиб ўз маромига етганда, Қуръоннинг бу ояти карималари илмий мўъжиза эканлиги аён бўлди. Илмий текширишлар эркак кишининг манийси икки тухумидаги маний йўлларида ҳосил бўлиши аён бўлди. Икки тухум эса, озуқани икки томир орқали олади. Ўша томирлардан бири—ички маний томири, иккинчиси—ташқи маний томири.

Ушбу икки томир юрак ўқ томирининг чап томонидан ажраб чиққан бўлиб, бири умуртқа поғона орқали, иккинчиси кўкрак суяги орқали тухумларга етиб келади.

Демак, фақат чаласаводларгина Қуръонни ноилмий китоб, дер эканлар. Қақиқий илм эгалари эса, Қуръоннинг илмий мўъжизаси олдида бош эгадилар.

Бу оятлар инсонга унинг асли арзимаган, ҳатто, ўзи ҳам ҳазар ҳиладиган бир сув — маний эканлигини эсга соляпти. Яъни, эй инсон боласи, ҳовлиҳиб ғурурланиб кетма, аслинг нимадан эканлигини ҳам унутма. Сени бир томчи хаҳир сувдан яраттан Аллоҳ таоло бошҳа нарсаларга ҳам ҳодир, шу жумладан...



#### 8. Албатта, У Зот уни қайта тирилтиришга қодирдир.

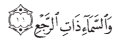
#### 9. Сирлар фош бўладиган кундадир.

Ушбу оятлардаги «сирлар фош бўладиган кун»дан мурод қиёмат кунидир. Дарҳақиқат, қиёмат куни бу дунёда очилмай қолган барча сирлар ҳам очилади. Бу дунёда бир ишни қилиб қўйиб, мен қилганим йўқ деб, сир сақлаб, ўзини оқлаб қутулиб кетиш мумкиндир. Аммо, охиратда ҳеч нарсани сир сақлаб бўлмайди. Ана ўшандоқ кунда Қодир Аллоҳ асли сулб ва тароиб орасидан чиқадиган арзимаган, жирканч сувдан пайдо бўлиб, кейин ғурурга кетиб, ҳовлиққан инсонни қайта тирилтириб, сирларини фош қилишга ва жаҳаннам ўтида куйдириб, ишини расво қилишга қодирдир.

# 10. Бас (ўшанда) у(инсон)да қувват ҳам, нусрат берувчи ҳам бўлмайдир.

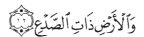
У пайтда унда қувват нима қилади? Ҳолдан тойиб, ҳеч нарсага ярамай, шалвираб қолади-ку. У пайтда унга ким ҳам ёрдамчи бўла олади? Аллоҳ таолонинг Ўзи азобига олиб турса, ёрдамчи топилармиди?

Қуръони Каримда келаёттан бу хабарларга баъзи бировларнинг шубҳа билан қараши тўғримикин? Ҳақиқатда шундай бўлармикин, деган саволлар ҳеч бўлмаса кўнглингиздан ўтиши мумкин. Буларнинг ҳаммасини Аллоҳ таоло рад қилиб, қасам билан таъкидлаб айтадики...



#### 11. Қайтувчи сохиби бўлган осмон билан қасам.

Ушбу ояти каримадаги «қайтувчи»дан мурод ёмғир, деганлар муфассирларимиз. Чунки, ёмғир ердан чиққан сув буғларининг яна ерга қайтиб тушишидир. Шу маънода, осмонни қайтувчи эгаси, яъни ёмғир эгаси, деб аталмоқда ва шу сифатига қўшиб у билан қасам ичилмоқда. Дарҳақиқат, осмоннинг қайтувчи эгаси бўлиши алоҳида диққат-эътиборга, аҳамиятта сазовор бир ишдир. Ёмғир бўлсин, қор бўлсин ёки бошқа нарса бўлсин—ердан осмонга чиқиб, яна ерга қайтиб тушадиган нарсаларда кўплаб ҳикмат ва ибратлар ҳамда Аллоҳ таолонинг қудратига далил ва оятлар бордир. Буни, айниқса, табиий илм соҳиблари яхши биладилар.



#### 12. Ёриб чиқувчи эгаси бўлган ер билан қасам.

«Ёриб чиқувчи»дан мурод набототдир. Бунда ўлгандан сўнг қайта тирилишга ишора бор. Ўсимлик умри тугаб, қуригандан сўнг танаси йўқ бўлади. Вақти келиб, ёмгир ёгса, танаси йўқ бўлган ўсимлик уругидан ўзига ўхшаш ўсимлик чиқади.

Худди шунга ўхшаб, қиёмат куни ёмгир ёққанда, барча ўликлар «ажбуз занаб» деб номланадиган, уламолар ҳеч қандай нарсадан таъсирланмай тураверишини кашф этган уругдан униб чиқадилар. Демак, ер ва унинг ёриб чиқувчи эгаси бўлиши ҳам бежиз эмас. Қуръонда ўша нарса билан уларга эътибор тортилган ва мусулмонлар бу оятлардан таъсирланиб, ер ва уни ёриб чиқувчи нарсаларга оид илмларга асос солганлар ва уларда пешқадам бўлганлар. Энг муҳими, бу нарсаларни халқ қилувчи Зотнинг қудратига тан бериб, унга иймон келтириб, Унинг динида собитқадам бўлганлар.

Ушбу оятларда мазкур нарсалар билан қасам ичишдан асл мақсад эса, Қуръони Каримнинг ҳақ эканини таъкидлашдир.



#### 13. Албатта у (Қуръон) ажратувчи сўздир.

#### 14. Ва у хазил эмасдир.

Қуръони Каримнинг «ажратувчи сўз» эканлиги улкан ҳақиқатдир. У ҳар бир нарсани аниқ қилиб ажратиб берган. Жумладан, ҳақни ботилдан, яхшини ёмондан, фойдани зарардан, ҳалолни ҳаромдан, савобни гуноҳдан, мўминни кофирдан, мухлисни мунофикдан ва бошқа керакли ҳамма нарсаларни ажратиб берган. Қуръоннинг ажратиши илоҳий ажратишдир. Унинг ажратишидан бошқаси нотўғри ва беҳуда ажратишдир.

Шу билан бирга, Қуръони Карим ҳазил эмасдир. Унда бирорта ҳам бефойда, каммаъно, беҳикмат сўз йўқ. Қуръони Каримдаги ҳар бир сўз ўта жиддий, ўта фойдали, ўта пурмаъно ва ўта ҳикматлидир. Лекин кофирлар мазкур сифатта эга бўлган Қуръонга иймон келтирмайдилар, унга амал қилмайдилар. Балки, аксинча...

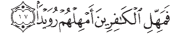


#### 15. Албатта, улар хийла қиладир.

#### 16. Ва Мен ҳам «ҳийла» қилурман.

Яъни, хийласига яраша жазо берурман.

Ақийда бўйича Аллох субҳанаҳу ва таолога доимо баркамоллик сифатлари берилади. Нуқсон ва камчиликлардан поклаб ёд қилинади. Аллоҳнинг мисли—ўхшаши йўқдир. Инсонга берилаёттан сифатларни, макр-ҳийла сифатларини ҳеч қачон Аллоҳ таолога, бандасига ишлаттан ҳолда ишлатиб бўлмайди. Мазкур оятда Аллоҳ таолога нисбатан ҳийла-макр сўзининг ишлатилиши араб тили қоидаларида «Мушокала» деб аталади ва макр-ҳийла қилувчига қилган макри ва ҳийласига яраша жазо беришни билдиради.



#### 17. Бас, кофирларга мухлат бер. Ҳа, уларга озгина мухлат бер.

Уларга азоб келмаётганидан шошилма, ҳаммасининг вақти, соати бор. Улар вақтинча ўйнаб-кулишлари мумкин, лекин, барибир, қутула олмайдилар.



#### АЪЛАА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 19 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи унинг биринчи оятидаги «Аълаа» сўзидан олинган. «Аълаа» сўзи араб тилида «олий қадар», «энг юқори» маъносида бўлиб, Аллох субҳанаҳу ва таолонинг сифати олияларидан биридир.

«Аълаа» сураси маккий суралардан бўлиб, Аллох таолонинг зоти олийси ва баъзи сифатларини, Унинг қудрати ва вахдониятига далилларни, вахийни, Қуръоннинг яхшиларга манфаат берадиган мавъиза эканлигини ва шунга ўхшаш масалаларни муолажа қилади.

Бу сураи карима энг аввал нозил бўлган суралардан биридир. Вахий дастлаб нозил бўлаёттан пайтида Пайғамбар алайҳиссалом Қуръони Карим оятларини унутиб қўйишдан хавфда эдилар. Шунинг учун, Аллоҳ таоло Ўз маҳбубига оятларни унуттирмасликни Ўз зиммасига олганини билдиради ва бундай хавфни унутишга даъват қилади.

«Аълаа» сурасида Аллоҳ таолонинг ягоналиги ҳақида сўз юритилади. Пайғамбар алайҳиссаломга ҳақиқат йўли кўрсатилади. Аллоҳ таолонинг кўрсатмасига амал қилмаганларнинг оҳибати нима бўлади-ю, амал қилганларнинг аҳволи нечук бўлади, баён қилинади.

«Аълаа» сураси Аллоҳ субҳанаҳу ва таолони поклаш, Унинг Холиқлигига, қудратига ва ваҳдониятига далолат қилувчи баъзи ишларини зикр қилиш билан бошланади.

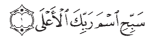
Сўнгра, вахий ва Қуръон ҳақида сўз юритилиб, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга бу улуғ китобни унуттирмаслик ва ёдлашни осон қилишга ваъда берилади.

Ундан кейин, ушбу Қуръон ила одамларни эслатиш, ўшанда мўминлар ундан фойда олиши таъкидланади.

Нихоят, сураи карима хотимасида, ким ўз нафсини гунох ва ёмонликлардан покласа, ютуққа эришиши ҳақида сўз юритилади.



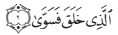
### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Олий қадар булған Роббинг исмини поклаб ёд эт.

Ушбу ояти каримадаги хитоб, аввало, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга ва у зот оркали хар бир мўмин-мусулмонга қаратилгандир. Яъни, Роббингни Унинг олий зотига лойиқ бўлмаган барча нуқсон ва камчиликлардан поклаб ёд эт. Ҳа, мўмин-мусулмонлар ушбу амри илохийни хам бошқа илохий фармонлар қатори амалга оширмоқлари лозимдир. Улар Аллох таолони барча нуқсон ва камчиликлардан поклаб, Аллох Ўзи қандоқ амр этган булса, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам қандоқ ўргатган булсалар, шундоқ ёд этишлари лозим. Биз «поклаб ёд этиш», деб ишлатаёттан иборамиз арабчада «тасбих» масдаридан олинган иборалар билан ифода этилади. Бизнинг исломий адабиётимизда хам «тасбих айтиш» бирикмаси маълум ва машхур. Тасбих айтиш хам улуғ ва савобли ишлардан биридир. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам қачон ушбу оятни ўқисалар, «Субҳана Роббиял Аълаа», дер эканлар. Шунингдек, у зот соллаллоху алайхи васаллам хар намоздан кейинги қилинадиган зикрни ўттиз уч марта «Субҳаналлоҳи» дейиш билан бошлаганлар ва мўмин-мусулмонларни хам шундоқ қилишга чоралаганлар.

Шунингдек, мана шу оят тушганда, Пайғамбаримиз алайҳиссалом: «Бу оятни саждада айтинглар»,—деганлар. Шунинг учун, намозхон саждада турганда «Субҳана Роббиял аълаа», дейди.



#### 2. У яратган ва мутаносиб қилган Зотдир.

Яъни, олий сифат соҳиби бўлган Роббинг барча нарсаларни мутаносиб қилиб яратгандир.

Дунёдаги махлуқотларнинг ҳар бирига назар солинса, Аллоҳ таолонинг қудратига, ҳар бир нарсани дақиқлигича илоҳий ҳикмат ила маҳорат билан мутаносиб қилиб яраттанига қойил қолмасдан илож йўқ.

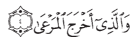
Инсон ўзига назар солса, ҳар бир аъзоси энг муносиб ҳажмда, энг қулай жойда ва гўзал шаклда эканини билади. Бирортаси озгина ўзгарса, мувозанат бузилади, ўз вазифасини адо этолмай қолади. Бошқа махлуқотлар ҳам ҳудди шундай, яратилган.

Аллоҳ таоло дунёдаги барча нарсаларни яратган Зотдир. Яратганда ҳам мутаносиб қилиб, яхшилаб, мўътадил қилиб, улардан кўзланган манфаатларга мос қилиб яратгандир. Ҳар бир инсон ёки ҳайвоннинг ҳазм қилиш, нафас олиш аъзолари ва уларнинг фаолиятини олиб кўринг. Шунингдек, кўриш ёки эшитиш аъзоларини олиб кўринг. Умуман, ҳар бир жонзотнинг ҳайси бир аъзосини алоҳида тадаббур ила тафаккур қилиб кўрилса, Аллоҳ таолонинг холиқлигига тан бермай илож йўқ.

## وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ إِنَّا

#### 3. У, ўлчов билан қилган ва хидоятга бошлаган Зотдир.

Ҳар бир нарса, ҳатто, ақлсиз бўлса ҳам, Аллоҳ таоло берган ҳидоят орҳали бу дунёда ўз ўрнини топади, вазифасини бажаради. Асаларилар ва чумолилар ҳаёти ҳаҳидаги илмий маҳолаларни ўҳиб, ўйлаб кўришнинг ўзи кифоя. Шунингдек, ўсимликлар ҳаҳида ҳам маълумот билганлар Аллоҳ таолога яна ҳам яҳин бўладилар.



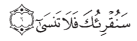
#### 4. У, ўт-ўланни чиқарган Зотдир.

Бу ҳам Аллоҳ таолонинг қудратига далилдир. Бу ишни ҳам Аллоҳ таолодан бошқа ҳеч бир зот қила олмайди.



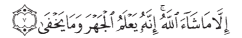
#### 5. Бас, уни қорайган хашак қилган Зотдир.

Бу дунё ҳаёти ҳам шундоқ: инсон ҳам униб чиқади, ўсиб, улғаяди ва ниҳоят, қартаяди, қуриб, ҳалок бўлади. Қуйидаги оятлар Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга хитоблар бўлиб, Аллоҳ таоло у зотга берган хусусиятларидан баъзиларини эслатиб ўтади.



# **6. Биз сенга** (Қуръонни) **қироат қилдирамиз, бас, сен уни эс- дан чиқармассан.**

Бу сура юқорида айттанимиздек, энг аввал тушган суралардан бўлиб, мазкур оят унинг улкан мўъжизаларидан биридир. Чунки, ўқиш-ёзишни билмаган Муҳаммад алайҳиссаломга улкан Қуръонни эсдан чиҳармасликка ваъда бериляпти. Ҳаҳиҳатан ҳам, йигирма уч йил давомида Жаброил алайҳиссалом келтирган узун-узун ояту сураларни Муҳаммад алайҳиссалом ҳеч ҳачон ёддан чиҳармадилар. Бу ҳам бўлса, Аллоҳ таолонинг инояти ва берган ваъдасига вафоси. Аллоҳ таолодан ўзга ҳеч ким аввалдан бундоҳ ваъда бера олмайди, шарманда бўлишдан ҳўрҳади.

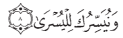


# 7. Илло, Аллох хохлаганини. Албатта, У ошкорни хам, махфий нарсаларни хам биладир.

Яъни, мабодо, Қуръондан бирор нарсани унутадиган бўлсанг ҳам, фақатгина, Аллоҳ таоло хоҳлаган нарсанигина унутасан. Бундан Қуръонга заррача ҳам футур етмаслиги келиб чиқади. Чунки, Аллоҳ таолонинг Ўзи доимий иноятида сақлаб туришни зиммасига олгандан кейин, Қуръони Каримнинг бирор ҳарфига ҳам зарар етмаслиги тайиндир. Чунки:

### «Албатта, У ошкорни ҳам, махфий нарсаларни ҳам биладир».

Шундоқ бўлгандан кейин, Ўз каломига ўзгариш ёки футур етганини билмай қолармиди. Аллоҳ таолонинг Қуръони Каримни сақлаши воқеъликда ҳам аён бўлиб келмоқда. Мусулмонлар авлоддан авлодга Каломи илоҳийни омонат ила бир-бирларига ўргатиб, бир ҳарфига ҳам ўзгартириш киритмай сақлаб келмоқдалар.



#### 8. Ва сени осон йўлга муяссар қиламиз.

Яъни, Сени, эй Пайғамбарим, Ислом шариати йўлига йўллаб қўямиз. Сени Қуръонни унутмасликнинг, уни ўрганишнинг ва унга амал қилишнинг осон йўлига муяссар қилурмиз.

Хақиқатан, Ислом осонлик, енгиллик динидир. Ислом инсоннинг тоқатидан ташқари нарсани таклиф қилмайди. Инсон ҳаётининг ҳар бир соҳасида унга енгиллик яратади. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам икки нарсадан бирини танлашлари керак бўлса, доим енгилини, осонини танлаганлар. Шунингдек, таом, ки-15-3733

йим, юриш-туриш, муомала ва бошқа барча нарсаларда ҳам такаллуфсиз, қийинчиликсиз, содда, осон тарафи ихтиёр қилинган. Аллоҳ таоло бошқа бир оятда «Аллоҳ сизларга осонликни хоҳлайди, қийинчиликларни хоҳламайди», дейди. Афсуски, баъзи кишилар бу асосларни тушунмай, ўзини ҳам, ўзгаларни ҳам қийноққа қўядилар.



#### 9. Бас, агар эслатиш манфаат берса, эслатгин.

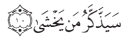
Ушбу ояти карима Исломга даъват қилиш, кишиларга ваъз-насиҳат қилиш ишидаги улкан қоидадир.

Аллоҳ таоло бу оятда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга, агар эслатиш, ваъз-насиҳат фойда берсагина, бу ишни қилишни амр этмоқда. Бундан чиқадиган хулоса шуки, аниқ бир ҳолатларда ваъз-насиҳатдан фойда чиқишига кўз етмаса, у ишни қилмаслик керак экан. Чунки, баъзи вақтларда ноўрин қилинган ваъзнасиҳат зарар келтириши ҳам мумкин.

Машҳур тафсирчиларимиздан Исмоил ибн Касир раҳматуллоҳи алайҳи ушбу оят тафсирида қуйидагиларни ёзганлар: «Мана шу ердан илм тарқатиш одоби олинади. У илмни илм аҳлидан бошқанинг ҳузурига қуйилмайди. Инчунин, Али розияллоҳу анҳу ҳам: «Агар сен бир қавмга уларнинг ақли етмайдиган гапни гапирсанг, албатта, баъзиларини фитнага учратасан», деганлар. Яна, у киши: «Одамларга билган нарсаларини гапиринг», деганлар».

Одамларни динга даъват қилиш, уларга ваъз-насиҳат қилиш ҳам катта илм ҳамда улкан масъулиятдир. Бу ўта нозик ишни етук олимлар амалга оширмоқлари лозим. Ким кўринган ўзини динга даъват бобига ураверса, иш кутилмаган тарафларга бурилиб кетиши ҳеч гап эмас. Аллоҳ таолонинг Ўз Пайғамбарига ушбу оятда бераёттан таълими бежиз эмас.

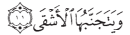
Кейинги оятларда эслатмани ким қабул қилиб эслайди-ю, ким ундан четда қолиб эсламайди ва уларнинг оқибати нима бўлиши ҳақида сўз кетади.



#### 10. Албатта, У зотдан қўрққан эсга оладир.

Ҳа, агар қайси бир бандада Яратгандан заррача қўрқиш бўлса, у илоҳий-диний эслатмага қулоқ осади. Демак, диний дарс, ваъз-на-

сиҳат, китоб ва бошқа шунга ўхшаш нарсаларга ўзини урган одамда Аллоҳ таолодан қўрқиш ҳисси бор, ундан яхшилик кутилади.



#### 11. Ва бадбахтгина ундан четда бўладир.

Ҳа, фақат бадбахт бандагина ваъз-насиҳатдан, эслатмадан четда бўлади. Бинобарин, ваъз-насиҳат, диний дарс, китоб ва шунга ўхшаш нарсаларга ўзини урмаган кимса бадбахт эканлиги билиб олинаверади.

Кейинги икки оятда ваъз-насиҳат, эслатмадан четда бўлган бадбахтнинг охиратдаги ҳоли васф қилинади.

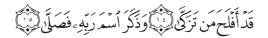


#### 12. У катта оловга кирадир.

#### 13. Сўнгра, унинг ичида ўлмай хам, тирилмай хам қоладир.

Бу дегани, мазкур бадбахт азобда бардавом бўлади, деганидир. Чунки, ўлса, азобдан қутулиб кетади. Ҳақиқий тирик бўлса ҳам, ҳаётдан манфаатдор бўлиши керак.

Демак, бу дунёда ваъз-насиҳат ва эслатмадан четда бўлган бадбахт у дунёда охиратнинг катта оловига киради ва ўша олов ичида ўлиб-ўлмай, тирилиб-тирилмай доимий азоб-уқубат ичида қолади. Албатта, эслатмадан четда бўлгани учун, иймон, Ислом, амал-ибодатдан узокда бўлгани учун шундай бўлади. Аммо ўша бадбахтнинг ҳоли тамоман бошқача тарзда, энг яхши ҳолатларда бўлиши ҳам мумкин эди. Бунинг учун эса, ваъз-насиҳат ва эслатмадан четда бўлмаслиги ва қуйидаги оятларда зикр қилинадиган ишларни қилиши керак эди.



#### 14. Хақиқатан, ким пок бўлса, ютуқ топадир.

#### 15. Ва Роббиси исмини зикр қилса ва намоз ўкиса хамдир.

Ҳа, охиратда ютуққа эришиш учун, катта оловга кириб куймаслик учун, ўша олов ичида на ўлмай ва на тирилмай ашаддий азобда қолмаслик учун ҳар бир банда бу дунёда куфрдан, ширкдан, нифокдан ва турли гуноҳлардан пок бўлиши, ўз Роббисини зикр қилиб, намоз ўқиши шарт.

Аммо кўпчилик одамлар аксинча, хато қилиб, ўзларини умуман бошқача тутадилар. Келаси оятларда Аллох таоло ана ўшаларга хитоб қилиб, уларнинг хатоларини юзларига солади.



#### 16. Балки, сизлар бу дунё ҳаётини устун қўясизлар.

Эй одамлар, сизлар беш кунлик дунё ҳаётини охиратдан устун қўясизлар. Бу дунё ҳаёти ғамини еб, охиратни унутасизлар. Бу дунёнинг ҳойи-ҳавасига ўзингизни уриб, охиратта тайёргарлик кўрмайсизлар.



#### 17. Холбуки, охират яхширок ва бокийрокдир.

Холбуки, сиз яхши кўраёттан бу дунёдан кўра охират яхшироқдир. Бу дунёнинг неъматларидан у дунёнинг неъматлари мислсиз равишда яхширокдир. Бу дунё фонийдир, охират боқийдир. Бас, шундок экан, нима учун яхшини қўйиб, яхши эмасга ўзингизни урасиз?! Нима учун боқийни қўйиб, фонийга ишқибоз бўласиз?! Билиб қўйинг:



#### 18. Албатта, бу аввалги сахифаларда бордир.

#### 19. Иброхим ва Мусо сахифаларидадир.

Яъни, Қуръондан аввал туширилган илоҳий китобларда ҳам мазкур маъно мавжуд.

Абу Зарр розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган узун ҳадисда жумладан шундай дейилади:

- «...Ё, Аллоҳнинг Расули, Сизга Аллоҳ Иброҳим ва Мусо саҳифаларидаги нарсадан ҳам бирор нарса туширдими?»—деб сўрадим. Ул зот:
- «Эй, Абу Зарр «...Инна ҳаза лафис суҳуфил уула суҳуфи Ибро-ҳийма ва Муса»ни ўқи», дедилар. Мен:
- «Эй, Аллохнинг Расули, Иброхимнинг сахифаларида нима бўлган?»—дедим. Ул зот:

«Барчаси зарбулмасал бўлган... Оқил киши замонини таниган бўлмоғи, тилини тиймоқлиги шарт. Кимки каломини амалидан ҳисобласа, каломи оз бўлади...» Мен:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, Мусонинг саҳифаларида нималар бўлган?»—деб сўрадим. Ул зот айтдилар:

«Ҳаммаси ибрат бўлган, қазои қадарга ишониб туриб ғазабланган одамдан, охиратда ҳисоб-китоб бўлишини билиб туриб амал қилмаган одамдан ажабланаман...»

«Аълаа» сураси ўз ичига кўплаб илмлар ва яхшиликларни олгани учун Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам уни яхши кўришлари ҳақида ривоятлар бор.

Хадиси шарифда Оиша онамиздан Пайғамбар алайҳиссаломнинг витр намозлари ҳақида сўрашганда, у киши биринчи ракъатда «Саббиҳисма Роббикал аълаа»ни, иккинчи ракъатда «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни ўҳишларини айтганлар.



#### **ГОШИЯ СУРАСИ**

Маккада нозил бўлган. 26 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи оятидаги сўздан олинган. «Fошия»— «ўраб, босиб олувчи» маъносидадир. Қиёмат куни шу ном билан ҳам номланади. Чунки, У кун ўз даҳшати ила ҳамма нарсани ўраб, босиб олади.

«Fошия» сураси маккий суралардан бўлиб, унинг муолажа қилган мавзуси асосан иккига бўлинади. Суранинг биринчи бўлаги қиёмат куни, унинг аҳволлари ва даҳшатларини, у кунда кофирга бўладиган азоб-уқубатларни ва мўминга бўладиган иззат-икромларни баён қилади.

«Fошия» сурасининг иккинчи ярми эса, Аллох таолонинг вахдонияти ва чексиз қудратига турли далиллар келтириб, туяга, осмонга, тоғларга ва ерга ибрат кўзи билан назар солишга чақиради.

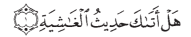
Бу сура Исломнинг аввалида, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам оммавий даъватни бошлаб, Макка мушриклари буни инкор қилган пайтларда нозил булган.

Аввал бошда Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам кишиларни ягона Аллохга ва у дунёда ҳам ҳаёт борлигига ишонтиришга уриндилар. Қиёмат куни халойиқ иккига бўлинади, бир гуруҳ аҳли жаннат, иккинчиси эса, аҳли дўзах. Агар кимдир бунга ишонмаса, ўзига кунда учраб турадиган баъзи нарсаларга назар солсин. Мисол учун, туяга, унинг махсус тузилишига, чидамлилигига. Осмонга, ерга, тоғларга назар солсин. Буларнинг ҳаммаси ўз-ўзидан бўлиб қолганига ишонмайди-ю, осмону ер, тоғу денгизларнинг яратувчиси ҳақида нега фикр юритмайди? Ҳа, бу нарсаларнинг ва бутун дунёнинг яратувчиси бор, у ҳам бўлса, қудратли Аллоҳ таоло. Мана шу нарсаларни яратган Аллоҳ таоло қиёмат куни уларни қайтадан йиғиб олишга қодирдир.

«Эй Пайғамбар, дейди Аллох, душманлар ишонмаса, сен, уларни мажбур қилмайсан, сенинг вазифанг етказиб қўйиш, холос. Ҳисобкитобни Мен Ўзим вақти келганда килиб оламан.»

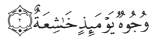


### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Батаҳқиқ, сенга ғошия хабари келди.

Бу оятда қиёматнинг номи «Гошия» деб номланмоқда. Араб тили хусусиятлари ушбу ояти каримага иккинчи маъно, «Сенга Гошия хабари келдими?» маъносини беришни ҳам кўтаради. Икки хил маънода ҳам «Гошия»нинг улуглигига ишора ва унга эътиборни тортиш маънолари бор. Эндиги келадиган оятларда Гошия куни одамларнинг ҳоли нечук бўлиши баён қилинади.



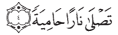
### 2. Ўшал кунда бир чехралар қўрқинч билан тўладир.

Бу чеҳралар бу дунёда куфр, ширк, нифоқ, гуноҳ ва исён билан ўтган кимсаларнинг чеҳраларидир. Уларга дўзахга тушишлари аён бўлганидан кейин қўрқинчга тўладилар.



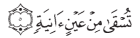
#### 3. Улар иш бажарувчидир ва нихоятда чарчагандир.

Ҳа, улар охиратда оғир ишларни бажарадилар. Улар дўзахда ўзлари боғланган кишан ва занжирларни кўтариб юриб, дўзахнинг паст-баландларига тушиб-чиқиб, оловларга кириб юриб иш бажарадилар ва ниҳоятда чарчайдилар.



#### 4. Ўта қизиб турган оловга кирадир.

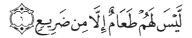
Дўзахнинг ўти дўзахийларнинг кириши учун ўта қиздириб қўйилган бўлади. Ҳазрати Ибн Аббос розияллоху анху васф қилишларича: «У роса қиздирилиб, Аллохнинг душманларига ғазаби қайнаб турган...» бўлади. Бу дунёда кофирлик, фосиклик, осийлик, айшу ишрат ва ҳаром-хариш билан ўтганлар охиратда ана шундоқ жойга кирадилар. Аммо уларнинг азоб-уқубатлари бу билан тугал бўлиб қолмайди. Уларни ҳамма томондан азоб-уқубат ўраб олган бўлади. Ҳаттоки, жаҳаннам оловида қизиб чанқасалар:



#### 5. Улар қайнаб турган булоқдан суғориладир.

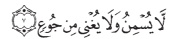
У булоқнинг суви қайнашнинг охирги нуқтасига еттан бўлади. Қандоқ ҳам қаттиқ азоб-а?! Ўзи қаттиқ қиздирилган дўзахда ёниб жизғанак бўлиб турса-ю, ўта қаттиқ чанқаб, бирор хўплам совуқ сувга зор бўлиб турганда, суви ўта қайноқ бўлган булоқнинг суви ила суғорилса... Бу, устидан ёниб турган одамни ичидан ҳам куйдиришдир.

Энди, сув ичган одам таом ҳам ейиши керак булади. Аҳли жаҳаннамга ҳандоҳ таом бор экан?



#### 6. Уларга тикандан бошқа таом йўқдир.

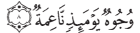
Ўша жаҳаннамийларга бериладиган таом тикон, махсус тикондир. Тиконнинг «шибриқ» номли навидир. У энг ёмон, энг ифлос ва энг ёқимсиз таомдир. Демак, жаҳаннамий кимса оловда куйиб жизғанак бўлиб, ўта қайноқ булоқнинг сувидан ичиб, ички аъзолари ҳилвираб турганда, тиконни таом ўрнида ер экан. У тикон теккан ерини шилиб, титиб ўтиши муқаррар. Шу билан бирга...



#### 7. У на семиртирмас ва на очликни кетказмасдир.

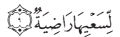
Демак, у, фақат, жаҳаннамдаги нобакорни азоблаш учун берилади. Улар, ўта оч қолганларидан, ўша тиконни таом ўрнида ейишга мажбур бўладилар. Шундоқ қилиб, ўта чанқаганларидан, қайнашнинг юқори нуқтасига етган сувни ичиб, ўта оч қолганларидан, тиконни еб, абадий «мазза» қилиб юраверадилар.

Келаси ояти каримадан жаннат ахлининг васфига ўтилади. Азобуқубат билан билан ёнма-ён роҳат-фароғат зикр қилинса, қадри яна ҳам ортади. Бу усул ҳам Қуръони Каримнинг ўзига хос хусусиятларидан.



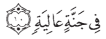
#### 8. Ўшал кунда бир чехралар неъмат хурсандлиги билан тўладир.

Бу чехралар омонат дунёда иймон-ихлос билан ва ибодат-тақво билан ўтган бандаларнинг чехраларидир. Аллох таоло уларга бу дунёда қилган ибодатлари ва солих амаллари мукофотига жаннати наъиймни берди. Энди, ўша жаннат неъматлари шодлиги уларнинг чехраларидан балқиб турибди.



#### 9. Улар ўз ишларидан розидир.

Энди, охиратда улар ўзларининг ўткинчи, омонат дунёда қилган ишлари—саъйиларидан: иймонлари, ихлослари, тақволари, ибодатлари, солих амалларидан розидирлар. Чунки, худди ўша қилган ишлари Аллох таоло томонидан мукофотланиб, улар рохат-фароғатда яшамоқдалар.



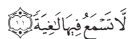
#### 10. Улар олий даражали жаннатдадир.

Улар мартабаси олий даражали жаннатдадирлар.

Улар макони олий даражали жаннатдадирлар.

Улар нозу неъматлари олий даражали жаннатдадирлар.

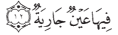
Улар шундоқ жаннатдадирларки...



#### 11. Унда бекорчи гапларни эшитмаслар.

Аҳли жаннатлар жаннатда сўкиш, койиш, озор, ёлғон, бўҳтон, ботил гапларни, кўнгилларини беҳузур қиладиган бирор оғиз сўзни эшитмайдилар. Чунки, бир оғиз бекорчи сўз ҳам роҳатларига халал бериши мумкин. Жаннатдагилар фаҳат яхши ва ёҳимли сўзларни эшитадилар, холос. Бу томондан бўладиган роҳатлари ҳам олий даражада. Бекорчи гапларни, сўкиш, итоб, койиш, таҳдидларни дўзахийлар эшитаверсинлар. Аҳли жаннатнинг роҳат-фароғати бу билан тугамайди. Уларга жаннатда бошҳа неъматлар ҳам бор.

Жумладан:



#### 12. Унда оқиб турган булоқлар бордир.

У булоқларда турли-туман ўта лаззатбахш шароблар бор. Дўза-хийлар ўта қайноқ сувни ичиб, азобларига азоб қўшилиб турган бир пайтда жаннатийлар ана ўша булоқлардаги анвойи шароблардан мазза қилиб сипқорадилар. Ўша жаннат шаробини сипқориш оддий ҳолатда эмас, қуйидаги оятларда васф қилинадиган ҳолатда бўлади.



- 13. Унда баланд-баланд сўрилар бордир.
- 14. Ва тайёрлаб қуйилган қадахлар бордир.
- 15. Ва саф-саф қилиб тизилган ёстиқлар бордир.
- 16. Хамма ёққа тушалған гиламлар бордир.

Ҳа, аҳли жаннатлар баланд-баланд сўриларда, ҳамма ёққа тўшаб ташланган гўзал гиламларда, саф-саф қилиб тизилган ёстиқларга ёнбошлаб олиб, тайёрлаб қўйилган қадаҳлардаги шаробларни ҳузур қилиб сипқорадилар.

Мазкур нарсалар охират неъматларидан бир кўриниш, инсонда тасаввур хосил қилиш учун бу дунёдаги неъматларга ўхшаб васф қилиняпти. Аслида эса, охират неъматлари бу дунёдаги барча неъматлардан нави жиҳатидан ҳам, бошқа жиҳатларидан ҳам устун туради. Бунинг устига, у доимий — абадий неъмат, бу дунёники эса, ўткинчи ва бебақодир.

Охиратдан бир оз ҳикоя қилгандан сўнг, яна ҳозирги ҳаётга қайтиб, атрофимизда турган нарсаларга эътиборимизни тортиб, Аллоҳ таолонинг очиқ-ойдин қудратига назар солишга чорланади ва бу чексиз қудрат Эгаси ўлган инсонларни ҳисоб-китоб учун қайта тирилтиришга ҳам қодир эканлиги таъкидланади.



- 17. Улар назар солмасми: Туянинг қандай яратилганига?
- 18. Ва осмоннинг қандоқ кўтарилганига?
- 19. Ва тогларнинг қандоқ ўрнаштирилганига?

### 20. Ва ернинг қандоқ текислаб қўйилганига?

Ушбу ояти карималарда Аллоҳ таоло Ўз қудратини кўрсатиш учун инсонларга, хусусан, кофирларга Ўзининг яратган нарсаларидан тўрттасига назар солиб кўришни тавсия қилмоқда:

#### 1. Туянинг қандай яратилганига, назар солмайдиларми?

Қуръон нозил бўлган пайт ва жойда одамларга энг яқин ҳайвон туя бўлган, шунинг учун уларнинг эътибори туяга тортиляпти. Ҳақиқатан ҳам, туя бир мўъжиза: унинг тузилиши—қулоқ, бурун, кўз, оёқ, туёқлари саҳро учун мослашган. Шунинг учун ҳам, уни араблар «саҳро кемаси» дейишади. Туя иссиқ ҳавода юришга мослашган, сув ичмай бир неча кунлаб юриши мумкин ва ҳоказо.

Энди, «саҳро кемаси»нинг яратилишидаги баъзи бир ажойиботларга, қисқача бўлса ҳам, назар солайлик. Туянинг кўзлари бошнинг юқори қисмига жойлашган бўлиб, ортта қараш имконини беради. Унинг қовоқлари эса, қумни тўсишга мослашгандир. Шунингдек, туянинг бурун катаклари ва қулоқлари ҳам қум киришини тўсадиган жунлар билан жиҳозланган. Саҳрода шамол туриши билан туянинг тумшуқлари ҳам, қулоқлари ҳам жисмига тортилиб, қумдан зарар кўрмайдиган ҳолатга келиб олади.

Туянинг туёқлари ҳам алоҳида шаклдаги суякларга кийгизилган гўшт ва теридан иборат қўлқоп бўлиб, қумда бундан бошқа туёқ билан юкли равишда юриш мумкин эмас.

Туя сахрода оч қолганда, қуруқ ёғочни, ҳатто тиконни ҳам еб кетаверади.

Туянинг ўркачи ўзига хос озуқа омборидир. Агар туя сахрода оч қолса, ўша ўркачидаги «омбор»дан озуқа олаверади.

Сахрода энг зарурий нарса сув хисобланади. Туяни Аллох таоло бу эхтиёжига хам мослаб яратган. Аввало, туя тер чиқармайдиган қилиб яратилган. Яъни, жисмидаги сувни ўзида сақлаб туради. Қолаверса, туянинг бурни оғзига уланган. Шунинг учун, унинг нафас олиши туфайли чиққан буғ ҳам яна оғзи орқали ичига қайтади. Шу билан бирга, туя бирдан кўп сув ичиб олиш қобилиятига эга. У олтмиш литргача сув ичиши мумкин. Бу эса, унга сахрода олти кундан ўн кунгача сув ичмай юриш имконини беради.

Ушбу зикр қилинган нарсалар Аллоҳ таолонинг, ўша туяни яратган Зотнинг қудратига далил эмасми? Ҳа, туянинг ва ҳар бир жонзотнинг яратилишига ибрат назари билан, ақлни ишлатиб қараган инсон Аллоҳ таолонинг қудратига тан бермай иложи йўқ.

2. **Ва осмоннинг қандай кўтариб қўйилганига,** назар солмайдиларми? Осмон ҳам ҳамма жойда барчанинг назари тушиб турадиган нарса. Лекин унинг улканлиги, ичидаги нарсаларнинг кўплиги, интизоми ва бошқа шунга ўхшаш нарсаларига ибрат назари билан, ақлни ишлатиб қараган инсон Аллоҳ таолонинг қудратига тан бермай иложи йўқ.

3. **Ва тогларнинг қандоқ ўрнаштирилганига,** назар солмайдиларми?

Тоғлар ҳам ўз салобати ила ҳамманинг назарига тушиб турадиган нарса. Уларнинг тузилиши, сир-асрори, ажойиботлари ҳам ақлни ишлатган, эътибор назари солганларни Аллоҳга иймон келтиришга ундайди.

4. **Ва ернинг қандоқ қилиб текислаб қўйилганига,** назар солмайдиларми?

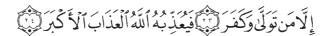
Ердаги ажойиботлар доимо ақлли кишиларни иймонга йўллаб келган. Ким эътибор назари билан қараса, кўп нарсани топади.

Қиёмат куни манзаралари, Ўзининг борлиқдаги қудрати кўринишларини зикр қилиб бўлгандан сўнг, Аллох таоло Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг эътиборларини Пайғамбарликларининг табиатига тортади. Унда ваъз-насихат, иршод ва мажбур қилмаслик асос эканини эслатади.



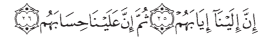
- 21. Бас, эслатгин, сен, албатта, эслатувчидирсан.
- 22. Сен уларнинг устидан хукмингни ўтказувчи эмассан.

Ҳа, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг, у зотнинг динларининг одамларни даъват қилиш хусусияти шундоқ. Кишиларга иймонга кириш эслатилади. Аммо уларни иймонга мажбурлаб, куч билан киритишга ҳаракат қилинмайди. Ким ўша эслатмага қулоқ осиб, иймонга келса, иймон тақозосидаги амалларни қилса, бу дунёда бахтли ҳаёт кечиради ва охиратда Аллоҳ таоло уни катта неъмат ила неъматлайди.



- 23. Илло, ким юз ўгирса ва кофир бўлса...
- 24. Бас, уни Аллох катта азоб билан азоблайдир.

Ҳа, ким Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг эслатмаларидан: Қуръондан, Исломдан юз ўгириб, кофир бўлса, Аллоҳ таоло уни охиратда катта азоб—дўзах азоби ила азоблайди.



#### 25. Албатта, уларнинг қайтиши Бизгадир.

### 26. Сўнгра, албатта, уларнинг хисоб-китоби хам Бизда бўладир.

Яъни, бу дунёда нима қилса, қилиб юришаверсин, қиёматда барибир Бизнинг ҳузуримизга келишади ва уларнинг ҳисоб-китобини Ўзимиз қиламиз.

Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам ийд (ҳайит) намозларида «Сабиҳисма Роббикал аълаа» ва «Гошия» сураларини ўқир эканлар.

Нуъмон ибн Баширдан, Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам Жумада «Жумуъа» сураси билан яна қайси сурани ўқир эдилар, деб сўрашганда, «Гошия»ни, деб жавоб берган эканлар.



#### ФАЖР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 30 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг биринчи ояти ўзига ном қилиб олинган. Бу сура Макка мушриклари мусулмонларни азоблаб, динга қаршилик қилиб, Аллоҳ таолонинг айтганига юрмай турган бир пайтда нозил бўлган. Аллоҳ таоло суранинг аввалида бир неча нарсалар билан қасам ичиб, сўнгра, қиёмат куни албатта бўлишлигини ва унда ҳар бир киши бу дунёда қилганига яраша мукофот ёки жазо олишини айтади. Макка мушрикларига улардан аввал ҳам Од, Самуд, Фиръавн қавмларига ўхшашлар ўтиб, осийлик қилганлари учун охир-оқибатда азобга дучор бўлганларини, уларнинг кучқуввати, молу мулки вақти келганда ҳеч қандай фойда бермаганлигини эслатади.

Шу билан бирга, ҳамма нарсани, ҳадр-ҳийматни молу мулк билан ўлчашлик ҳам хато эканини айтади. Молу мулк инсонга синов учун берилишини ёки берилмай қолишини таъкидлайди. Ҳамма ҳиёматда ўз ҳилмишига яраша мукофот ёки жазо олиши муҳаррардир.

Мазкур маъноларнинг сурада келиш тартиби қуйидагича:

Суранинг бошида фажр, ўн кеча, жуфту тоқ нарсалар ва юрилган тун билан қасам ичилади.

Сўнгра, Од, Самуд ва Фиръавн қиссалари ўзига хос услуб ва суранинг сиёқига мос равишда эслатилиб, уларнинг оқибатидан ўрнак олишга чақирилади.

Кейин эса, Аллоҳ таоло инсонга уни синаш учун неъмат берса, у ўзини қандоқ тутиши баён қилинади.

Суранинг охирида эса, қиёмат кунининг даҳшатлари, ундаги баъзи воқеалар, у кунда кофир инсоннинг ҳоли нима бўлади-ю, мўмин инсоннинг ҳоли нима бўлади—қисқа иборалар ила васф қилинади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Фажр билан қасам.

Фажр — эрта тонгдир. Тун қоронғулигини дастлаб ёриб чиққан ёруглик «фажр» дейилади. Фажр ҳам Аллоҳ таолонинг ажойиботларидан, унинг гўзаллиги, барча жонзотларга кўрсатадиган таъсири васфига тиложиз. Аллоҳ таоло Ўз каломида фажр ила бежиз қасам ичмаган. Инсон ҳар фажрда Аллоҳ таолонинг чексиз қудратини эслаши лозим.



#### 2. Ва ўн кеча билан қасам.

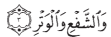
Бу ўн кечадан мурод — Зулҳижжа ойининг биринчи ўн кунлиги кечалари эканлиги барча тафсирчиларимиз томонидан таъкидланган. Ўша муборак ўн кечанинг кундузларида мўмин-мусулмонлар ҳаж амаллари билан машғул бўладилар. Зулҳижжа ойининг биринчи ўн кунлиги йилнинг энг афзал кунларидир. «Саҳиҳи Бухорий» китобида зикр қилинган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Аллоҳ таоло учун ўша кунлардаги амали солиҳдан кўра маҳбуброғи йўҳдир», деганлар. Саҳобаи киромлар:

«Аллоҳнинг йўлидаги жиҳод ҳам-а?»—деб сўрашганда ул зот:

«Аллоҳнинг йўлидаги жиҳод ҳам. Илло, бир киши ҳам жони, ҳам моли билан чиқса-ю, ундан бирор нарсаси ҳайтмаса», деганлар.

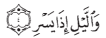
Баъзи бир уламоларимиз, ушбу оятдаги ўн кечадан мурод Рамазон ойининг охирги ўн кечаси, уларда Лайлатул қадр кечаси ҳам бор, деганлар.



#### 3. Жуфту тоқ билан қасам.

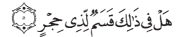
Ушбу ояти каримадаги жуфтдан мурод, дунёдаги барча махлуқотлардир. Чунки, бу дунёда — жонзот бўлсин, жамоат бўлсин — ҳамма нарса жуфт қилиб яратилгандир. Ҳатто, кўзга кўринмас қаҳрабо оқими ҳам мусбат ва манфийдан иборатдир.

Ояти каримадаги «тоқ»дан мурод дунёдаги барча махлуқотларнинг Холиқи — Аллох таолодир. Демак, ушбу оятда Аллох таоло ҳам Ўзи билан, ҳам барча махлуқотлари билан қасам ичмоқда.



#### 4. Ва юрган тун билан қасам.

Тунда ва унинг юришида ҳам қанчадан-қанча ажойиботлар, Аллоҳ таолонинг чексиз қудратига далил ва ҳужжатлар бор. Аллоҳ таоло тун билан ва унинг юриши ила бежиз қасам ичаётгани йўқ.



# **5. Мана шуларда ақл эгаси учун** (қаноатлантирувчи) **қасам бор- дир?!**

Ушбу оятдаги савол юқоридаги оятларда қасам ичилган нарсалар улуғ, эътиборга лойиқ нарсалар эканлигини қушимча равишда таъкидлаш учун берилган саволдир. Яъни, булар ақлини ишлатган кишилар учун катта бир ишдир. Кимнинг ақли булса, Аллоҳ таоло қасам ичган нарсаларда ажойиботлар, Аллоҳ таолонинг чексиз қудратига далил ва ҳужжатлар борлигини англаб олади.

Бошқа суралардаги каби, бу жойда ҳам мазкур қасамлар нима учун ичилгани очиқ айтилмайди. Араб тилининг олиймақом услубларида шундоқ услуб ҳам бор. Нима учун қасам ичилгани эса, келгуси оятлар маъносидан билиб олинади. Уларда эса, Аллоҳ таоло аввал ўтган кофир қавмларни азобга дучор қилгани зикр этилади. Шундан келиб чиқиб, юқоридаги қасамларнинг жавоби тақдиран: «Ушбу нарсаларнинг Роббиси кофирларни албатта азоблайди», бўлади.

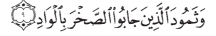


- **6. Сенинг Роббинг Одга қандай** (муомала) **қилганини билма- дингми?** 
  - 7. Баланд устунли «Ирам»га?
  - **8. Унинг мисли бошқа диёрларда халқ қилинмаганга?** Яъни, эй Ҳабибим, Муҳаммад, сен Роббинг баланд устунли Ирам

шахрининг аҳолиси—Од қабиласини, бошқа юртларда куч-қувватда мисли йўқ қабилани нима қилганини билгандирсан?

Ҳа, Ҳуд алайҳиссаломнинг қавми бўлмиш Од қавми қиссаси ўша пайтда Арабистон ярим ороли аҳолисига, жумладан, Макка аҳлига ҳам маълум ва машҳур эди. Чунки, бу ҳодисалар уларга яқин жойларда бўлиб ўтган ва авлоддан авлодга нақл қилиниб келар эди. Шунинг учун ҳам, ушбу «Фажр» сурасида мазкур услубдаги савол берилмоқда. Энди биз ҳам қисса билан қисқача танишиб олайлик.

Од қабиласи қумли сахроли ерда, қоматлариға мос баланд-баланд устунли чодирлардан ясалган шахарда истикомат қилганлар. Қабила аъзолари нихоятда бакувват, девкомат, серсавлат одамлар бўлган. Лекин жуссалари катта бўлса хам, акллари қисқа, фикр юритиш доиралари жуда тор булган. Улар тошлардан ясалган бут-санамларга сиғинганлар. Аллох таоло уларга ўз ичларидан Худ алайхиссаломни Пайғамбар қилиб юборган. У киши қавмларини Аллох таолонинг ибодатига чақирган, лекин қавм, ота-боболаримиздан қолған нарсани тарк этмаймиз, деб ўз эътиқодларида турганлар. Улар Худ алайхиссаломни «Мажнунсан» деганлар. Худ Пайғамбар уларга Аллох таолонинг айтганини қилмаслик оқибати ёмон бўлишини тушунтирганлар. Лекин қабила ахли ўз билганларидан қолмаганлар. Шунда Аллохнинг азоби бошланган ва ёмгир ёгмай қуйган. Шундан сүнггина қабила ахли Худ алайхиссалом хузурларига келиб, нима учун қурғоқчилик бўлаяпти, деб сўраганлар. Ул зот, Аллох таолонинг айттанини қилмаганингиз учун шундай бўляпти, тавба қилинглар, хали хам кеч эмас, деб жавоб берганлар. Қавм бўлса, у кишини масхара қилиб кулиб, фисқу фужур қилаверганлар. Бир күни ҳаммаёқни қора булут қоплаған. Ҳуд Пайғамбар қавм учун фалокат яқинлашаёттанини айттанлар. Улар бўлса: Йўқ, бу булут бизга ёмғирни келтиради, – деганлар. Аммо бирдан жуда ҳам совуқ шамол турган, ҳамма нарсани совуқ урган. Одамлар мустахкам чодирларига кириб олганлар. Қаттиқ эсаёттан совуқ шамол чодирларни хам йиртиб юборган, хатто бадан териларини хам шикастлаб, тери тешикчаларидан кирган совуқ ва кучли шамол уларнинг тана аъзоларини қўпориб юборган. Шу зайлда эсаёттан кучли совук шамол етти кечаю саккиз кундуз давом эттан. Шамол хеч нарсани қўймай, барча нарсани ва барча жонзотни халок эттан. Қавм қанчалик жуссаси бақувват, кучли бўлишига қарамай, ҳеч нарса қила олмаган.



9. Ва водийда харсанг тошларни кесиб (иморат ясаган) Самудни.

Роббинг нима қилганини билмадингми?

Самуд қавми ва уларнинг Пайғамбари Солиҳ алайҳиссалом қиссаси аввалги суралар тафсирида айтилган. Ушбу ояти каримада Самуд қавмининг кучли-қувватли эканлигига далолат қилувчи сифатларидан бири, ўз юртлари Водил Қурода тошларни йўниб уйлар ясаганлари зикр қилинмоқда. Улар тоғдаги тошларни турган жойида йўниб, тоғ ичига ўйиб кириб, ажойиб уйлар, қасрлар ясаганлар, ўша уйларнинг асарлари ҳозиргача бор. Аммо шунчалар кучли, устомон бўлсалар ҳам Аллоҳ таоло уларни гуноҳлари туфайли ҳалок қилган.

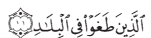


#### 10. Ва кўп аскарлари бор Фиръавнни.

Роббинг нима қилганини билмадингми?

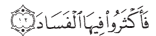
Фиръавн қиссаси хам аввал айтиб ўтилди.

Ушбу ояти каримада эса, Фиръавннинг асосий кучи, аскарлари зикр қилинмоқда. У ўз лашкарларига жуда ҳам ишонар, аскар билан хоҳлаган ишни қилса бўлади, деган фикрда эди. Аммо, Аллоҳ таоло уни аскарига қўшиб ҳалок қилди.



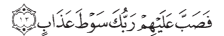
#### 11. Улар турли ўлкаларда туғёнга кетган эдилар.

Яъни, Од қавми, Самуд қавми ва Фиръавнлар турли юртларда ҳаддларидан ошиб туғёнга кетган эдилар.



#### 12. Улар у(ўлка)ларда бузғунчиликни кўпайтирган эдилар.

Ана ўша туғёнга кетганлар қадамлари етган ўлкаларда кўп бузгунчиликлар: куфр, ширк, зулм, жабр, гунох, исён ва бошқаларни қилдилар. Шунинг учун ҳам, улар Роббул оламийннинг азобига мустахиқ бўлдилар.



13. Бас, Роббинг уларнинг бошига турли азобларни қуйди.

Ҳа, ўша нобакор, туғёнга кетганларнинг устидан Аллох таоло Ўз азобини худди сув қуйгандек қуйди. Од қавми устидан совуқ шамол азобини қуйди. Самуд қавми устидан қаттиқ овоз азобини қуйди. Фиръавн ва унинг қавми устидан ғарқ қилиш азобини қуйди.



#### 14. Албатта, Роббинг кузатиб турувчидир.

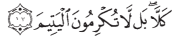
У ким нима қилаётганини ўта аниқлик билан кузатиб туради. Кузатиб туриб, туғёнга кетган, ҳаддидан ошган ва зулм қилганларнинг жазосини беради.

Юқоридаги оятларда бойлигига, мансабига, қувватига ишонганларнинг оқибати нима бўлганини эслатгач, энди келаси оятларда бойлик нимаю камбағаллик нима, уларнинг инсон нафсига таъсири қандоқ бўлади—шуларнинг баёни келади.

- 15. Бас, қачон инсонни Роббиси синаш учун икром қилса ва неъмат берса, «Мени Роббим икром қилди», дейдир.
- 16. Бас, қачон Роббиси синаш учун ризқини тор қилиб қўйса, у «Роббим мени хорлади», дейдир.

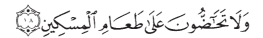
Кишиларда бойлик ва камбағаллик ҳақида нотўғри тушунча бор. У ҳам бўлса, бойликни Аллоҳ тарафидан иззат-икром, Аллоҳ розилигининг аломати, яхши кўргани учун мол-дунё берди, деб эътиқод қиладилар.

Аксинча, камбағалликни эса, Аллоҳ тарафидан хўрлаш, хуш кўрмаганлик аломати, деб тасаввур қиладилар. Аслида эса, ундоқ эмас. Аллоҳ таоло молу дунё, бойликни яхши кўрган бандасига ҳам, ёмон кўрган бандасига ҳам бераверади, шунингдек, яхшининг ҳам, ёмоннинг ҳам ризҳини тор ҳилиб ҳўйиши мумкин. Бойлик Аллоҳ таоло тарафидан бўлган иззат-икром эмас, балки имтиҳон—синовдир, шунингдек, камбағаллик ҳам. Синовдан маҳсад эса, Аллоҳ таолога итоат: банда бой бўлса, шукр ҳилиб, бойликни Аллоҳ таоло кўрсатган йўлга сарфлайдими, йўҳми? Ёки камбағал бўлса, сабр ҳиладими, йўҳми? Шунинг учун ҳам, кейинги оятни «Каллаа» деб рад билан бошлаяпти.



### 17. Йўқ! Балки сизлар етимларни икром қилмайсизлар.

Йўқ! Сизларнинг бу фикрингиз нотўгри. Аллох таоло берган неъматни синов деб билмасдан, мен ўзим зўр бўлганим учун икромлаб берди, дейишингиз нотўгри. Ана шундай нотўгри фикрда бўлганингиз учун ҳам, етимларни икром қилмайсизлар. Уларга Аллох таоло сизга берган неъматдаги ҳақларини бермайсизлар. Ҳолбуки, ўша неъматда етимнинг ҳам ҳаққи бор эди. Агар етимга ундан ўзига тегишли ҳаққини берганингизда синовдан яхши ўттан бўлар эдингиз. Сиз эса, синовдан ўта олмадингиз. Шунингдек...



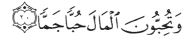
# 18. Бир-бирингизни мискинларга таом беришга ундамайсизлар.

Бу ҳам Аллоҳ таоло томонидан ўзингизга берилган неъматни синов эмас, шахсингизга икром, деб керилганингиздандир. Аллоҳ таоло сизга ўша неъматни: «Бандам шукр қилармикин, мен кўрсатган йўлларга сарф қилармикин, мискинларга ҳақларини берармикин», деб синаш учун берган эди. Сиз эса, Аллоҳ мени синаш учун бу неъматни берди, агар Аллоҳ хоҳласа, мени мискин қилиб, мискинни неъматлантириб қўяр эди, демадингиз. Мискинга Аллоҳ таоло сизга омонат учун берган неъматдан бермадингиз, ҳаттоки, бирбирингизни унга таом беришга ҳам ундамадингиз. Бу ҳам етмаганидек, сизлар...



#### 19. Ва меросни шиддат-ла ейсизлар.

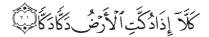
Сиз молу дунёга шунчалик ўчсизки, Аллох таоло берган неъматга тўймай, бировларнинг ҳаққи бўлмиш меросни ҳам шиддат-ла харис бўлиб ейсиз. Бу нарса бировнинг ҳаққи, бу мен учун ҳаром, демайсиз. Чунки, сиз...



20. Ва молни кўп яхши кўрасизлар.

Чунки, сизнинг вужудингизни молу дунё муҳаббати қамраб олган. Қалбингизда молу дунё муҳаббатидан бошқа нарса йўқ. Кўзингиз молу дунёдан бошқа нарсани кўрмайди. Қулоғингиз молу дунёга оид гапдан бошқа гапни эшитмайди.

Аллоҳ таоло бойликка берилганларнинг ёмон ишларини фош қилгандан сўнг, қўрқитувчи оятларни келтиради. Шоядки, булар тавба қилиб, тўғри йўлга тушсалар.



# **21.** Йўқ! Вақтики, ер зилзилага тушиб парча-парча бўлиб кетса. Йўқ! Бундоқ нотўгри фикр ва ишлардан қайтсинлар! Хомхаёл бўлмасинлар. Ҳали ҳар бир инсонни олдинда огир синовлар, даҳ-шатли ҳодисалар, гаройиб воқеалар кутяпти. Ана шунда кўрадилар

иш қандоқ бўлишини. **«Вақтики, ер зилзилага тушиб парча-парча бўлиб кетса»,** кўрадилар нима бўлишини.



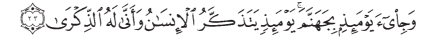
#### 22. Ва Роббинг ва фаришталар саф-саф бўлиб келсалар.

Кўрадилар нима бўлишини. Яъни, эй Муҳаммад, қиёмат куни Роббинг бандалар орасида ажрим ҳукмини чиқариш учун келганда ва фаришталар саф-саф бўлиб Роббингнинг кофирларни азоблаш учун чиқарган амрини ижро этиш учун келганларида, динни инкор қилиб, ўзини катта тутаётган ўша бой-бадавлатлар Аллоҳ таолонинг синовидан ўта олмаганларини англаб қоладилар.

«Ат-Тасҳийл ли улумил танзийл» китобида ушбу оят тафсирида ал-Мунзир ибн Саъийдан қуйидагилар келтирилади: «Бунинг маъноси, ўша ерда халойиққа У зотнинг зоҳир бўлиши. Ушбу ва шунга ўхшаш оятларга ҳеч қандай кайфиятсиз ва ўхшатишсиз иймон келтириш вожиб».

Худди ана шу эҳтиёт маъносида бир қисм муфассирларимиз «Роббинг ва фаришталар саф-саф бўлиб келсалар» оятини «Роббингнинг амри келса», деб таъвийл қилганлар.

Келгуси оятда инсонни келажакда кутаёттан оғир синов ва ҳодисалар ҳақидаги гаплар давом этади.



# 23. Ва ўша кунда жаҳаннамни келтирса, ўша кунда инсон эслайдир. Лекин бу эслашдан энди не фойда.

Яъни, ўша, юқорида зикр этилган ҳодисалар воқеъ бўладиган кунда—қиёмат кунида жаҳаннамни келтирса, дейилмоқда. Қиёмат куни жаҳаннамнинг келтирилиши имом Муслим Абдуллоҳ ибн Масъуд розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда қуйидагича васф қилинади: «Ўша кунда жаҳаннамни етмиш мингта тутқичининг ҳар биридан етмиш минг фаришта тутиб судраб келтирадилар».

Ўша кунда инсон ўзининг бу дунёда қилган куфр-нифоқларини, исёну гунохларини эслайди. Афсус-надомат қилади. Аммо, кейинги пушмон—ўзига душман. Энди эслаш билан нима фойда кўрар эди. Ана ўшанда...

# يَقُولُ يَلَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴿

# 24. У: «Афсуски, охират ҳаётимга ҳам бирор нарса тақдим қилсам булар экан», дейдир.

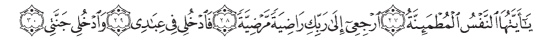
Бўлар иш бўлгандан кейин кўзи очилади. Афсус-надомат фойда бермайдиган пайтда афсус-надомат қилади. Ўша кунда кўз очилишидан ҳам, афсус-надомат қилишдан ҳам ҳеч фойда йўқ. Чунки:

### 25. Бас, ўша кунда Аллоҳнинг азобига ўхшаш азоб-ла ҳеч ким азобламайдир.

#### 26. Ва Унинг боғлашига ўхшаш хеч ким боғламайдир.

Ёмонликнинг оқибати шу, қиёматда Аллоҳ таолонинг ўзи уларнинг қўл-оёгидан боглайди, демак чиқиб кетишга ҳеч умид йўқ. Аллоҳ таолонинг ўзи азобни беради, демак унда ҳам ҳеч қандай енгиллик йўқ. Қиёмат даҳшати, жаҳаннам даҳшати ва ундаги мисли йўқ азоб-уқубат даҳшати жараёнида бу дунёда ҳавойи нафсига берилиб, охиратда азобга қолганлар солиҳларнинг, яъни Аллоҳ таолонинг розилиги учун бу дунёда нафсини жиловлаб, яхши амаллар билан ўтган бандаларнинг ҳол-аҳволига интилиб, билишни ҳам хоҳлаб қолади. Шунда уларнинг ҳолини баён қилувчи оятлар келади.

Юқорида зикр этилган ҳодисалар бўлиб, кофир ва осийлар богланиб-кишанланиб, ашаддий азобга солиниб турилган бир пайтда мўмин-мусулмонларнинг рухларига қуйидаги хитоб қилинади:



- 27. Эй, хотиржам нафс!
- 28. Роббингга сен Ундан, У сендан рози бўлган холда қайт!
- 29. Бас, бандаларим ичига киргин!
- 30. Ва жаннатимга киргин!

Демак, қиёмат куни азоб-уқубатни кўриб, ёмонлар афсус-надомат қилиб: «Бу дунёда қиёмат куни учун ҳам бирор нарса қилиб қуйсам бўлар экан», деб хору зор бўлиб турганда Аллоҳ таоло мўмин жонларга Ўзи хитоб қилиб, қилган амали солиҳларинг учун берган мукофотларимга рози бўлиб, яхши бандаларимга қўшилиб жаннатимга киргин, дер экан. Бу эса, улкан бахтдир.

Муоз ибн Жабал исмли саҳобий хуфтон намозига имом бўлиб узундан-узун қироат қилибдилар. Қавмлардан бир йигит намозни бузиб, ўзи бир четда намозини тезда ўқиб чиқиб кетибди. Йигитнинг қилмишини Муозга айтишган экан, «мунофиқ» дебдилар. Бу ҳодиса Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга айтилганда, у зот йигитдан:

«Нима учун ундоқ қилдинг?» – деб сўрабдилар. Шунда йигит:

«Эй, Аллоҳнинг Расули, у билан намоз ўқисам, жуда ҳам чўзиб юборди, шунинг учун ажраб, ўзим бир четда намозимни ўқиб олдим, бориб туямни боқдим», деб жавоб берибди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Эй Муоз, фитначимисан, «Саббихисма Роббика» билан «Ваш-Шамси ваззухаха» ёки «Вал фажри» билан «Валлайли»ни ўқисанг бўлмасмиди», деган эканлар.



#### БАЛАД СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 20 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи оятидаги сўзидан олинган. «Балад» сўзи «юрт, ўлка, шаҳар» маъносини англатади. Ушбу оятдаги «Балад»дан мурод эса, Маккаи Мукаррама шаҳридир.

Бундан аввалги сурада бойликни яхши кўрганлар, меросни ҳаромдан кўплаб еганлар, мискинларга таом беришга қизиқмаганлар танқид қилинди. Бу сурада эса, бойлик эгаларининг қул озод қилиш, очлик кунларида таом бериш каби хислатлари зикр қилинади. Шунингдек, нафс хотиржамлиги нима билан ҳосил бўлиши ҳам айтилади.

Бу сурада жуда қисқа сўзлар ила охират ҳаётининг борлиги, Аллоҳ таоло инсонга икки йўл—саодат йўли ва бахтсизлик йўлини кўрсатиб қўйганлиги, инсон хоҳлаганини танлаб юришлиги, оҳибатда эса, қилганига яраша мукофот ёки жазо олиши айтилади.

Бой кишиларда иймон бўлмаса, ҳовлиқиб кетишлари, дунёда менга кучи етадиган ҳеч ким йўқ, мен у қилдим, мен бу қилдим, деб мақтанишлари эслатилади. Аслида эса, бой одам бева-бечора, камбағал-мискин, етим-есирларга ёрдам бериши лозимлиги уқтирилади.

Шундай қилиб, Аллоҳ таоло мусулмонларни инсонпарварлик, меҳр-шафқат, биродарлик ва бошқа юксак инсоний фазилатлар руҳида тарбиялаб боради.

Бошқа маккий суралар қатори «Балад» сурасининг мақсади ҳам иймон-эътиқодни собит қилиш бўлиб, унда асосан охиратдаги ҳисоб-китоб ва жазо-мукофот масаласи ва шунингдек, яхшилар билан ёмонларнинг орасини ажратиш масаласи муолажа қилинади.

Сураи кариманинг бошида Баладул Ҳаром—Маккаи Мукаррама билан, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам яшаб турган шаҳар билан қасам ичилиб, Волид (Одам Ато)ва унинг авлодлари ила қасам ичилиб, инсон бу дунёда машаққат тортиши муқаррар экани таъкидланади.

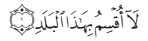
Сўнгра, баъзи бир кишилар ўзлари кофир ва осий бўлиб туриб, молу мулкларини нотўгри йўлда сарфлаб туриб ҳам, ана ўша сарф-

харажатлари ўзидан азобни қайтаришини нотўгри даъво қилишлари ва улар аслида нима қилишлари кераклиги баён қилинади.

Сура хотимасида эса, охиратда мўминларнинг холи қандоқ бўлади-ю, кофирларнинг холи қандоқ бўлади, қисқача васф қилинади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

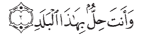


#### 1. Мана шу шахар билан қасам.

Ушбу оятдаги «шаҳар»дан мурод Маккаи Мукаррама шаҳридир. Аллоҳ таоло ул шаҳарнинг шарафини ошириш учун у билан Ўз Китобида қасам ичмоқда. Аллоҳ таоло бу шаҳарни дунёдаги энг шарафли шаҳар қилиб, унда Ўз уйи—«Байтуллоҳ»нинг қарор топишини ирода қилган. Аллоҳ таоло бу шаҳарга мусулмонлар қибласини жойлаштириб қуйган. Аллоҳ таоло бу шаҳарни Ўз ваҳийси тушадиган жой қилиб танлаб олган. Аллоҳ таоло бу шаҳарга барча мумин-мусулмонлар муҳаббат қиладиган, қалблари у томон интилиб турадиган қилиб қуйган. Аллоҳ таоло ҳар бир нарсанинг самари ушбу шаҳарга йиғилиб келадиган қилиб қуйган. Аллоҳ таоло бу шаҳарни омонлик юрти қилиб қуйган. Аллоҳ таоло бу шаҳарни ўз ҳарами қилиб, унда бирор кимсага зарар етказишни, ҳатто ов ҳайвонларига, ўт-ўланлари, дов-дарахтларига ҳам зарар етказишни ҳаром айлаб, Ўз ҳукмини чиқариб қуйган.

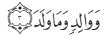
Имом Бухорий ва имом Муслим ривоят қилган ҳадиси шарифда: «Албатта, Аллоҳ Маккани осмонлару ерни яраттан кунда ҳаром қилди. У то қиёмат соати қоим бўлгунча ҳаромдир. Мендан олдин ҳеч кимга ҳалол бўлмаган. Мендан кейин ҳам ҳеч кимга ҳалол бўлмайди. Фақат мен учун наҳордан бир соат ҳалол қилинган, холос», деганлар Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам.

Ушбу оятда Аллоҳ таоло Ўзи шунчалар шарафли қилиб қўйган шаҳар билан қасам ичиб, унинг шарафини яна ҳам кўтармоҳда. Кейинги келадиган оят эса, Маккаи Мукаррамага яна бир шараф қўшилганининг хабарини беради.



#### 2. Сен муқим турган бу шаҳар-ла.

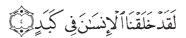
Ушбу оятдаги хитоб Пайғамбаримиз Муҳаммад Мустафо соллаллоҳу алайҳи васалламга қаратилгандир. Аллоҳ таоло Маккаи Мукаррама билан қасам ичиб туриб, кейин у ерда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг яшаб турганликларини қайд қилиш ила у ернинг шарафини яна ҳам кўтармоҳда, дейдилар муфассирларимиз.



#### 3. Ва Волид ва ундан тарқаган валадлар билан қасам.

Ушбу оятдаги «Волид»дан мурод Одам Ато, ундан тарқалган валадлардан мурод эса, Бани Одамнинг ахли солихларидир. Аллох таоло башариятнинг Отаси Одам алайхиссалом билан ва унинг иймонли, тақволи фарзандлари билан қасам ичмоқда. Бу билан келгуси гапни таъкидлаш мақсад бўлса ҳам, Одам алайҳиссалом ва у кишининг солиҳ фарзандларини шарафлаш мақсади ҳам йўқ эмас. Кофир ва осий фарзандлар бу шаҳарга лойиқ эмаслар.

Келгуси оятда нима учун қасам ичилгани зикр қилинади.

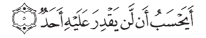


#### 4. Батахқиқ, Биз инсонни машаққатда яратдик.

Дарҳақиқат, бошқа махлуқотларга нисбатан инсоннинг бу дунёдаги ишлари машаққат ила кўчади. Саҳобалардан ҳазрати Абдуллоҳ ибн Аббос бу маънонинг шарҳида: «Унинг ҳомилада бўлиши ҳам, туғилиши ҳам, эмиши ҳам, кўкракдан ажратилиши ҳам, яшаши ҳам, ҳаёти ҳам, ўлими ҳам ўзига яраша машаққатли бўлади», деган эканлар.

Баъзи муфассирларимиз: бу ояти каримада Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам ва мусулмонларга уларнинг дину диёнат йўлида кўраётган азоб-уқубатлари ва машаққатларига тасалли бериш бор, дейдилар. Яъни, уларга, ўзингизга еттан машаққатлардан маҳзун бўлиб, тушкунликка тушманглар, инсон ўзи ким бўлса ҳам, бу дунёда машаққат тортиши бор, деган маънодаги тасалли бериш бордир.

Келаси оятда кофир, Аллоҳ таолонинг қудратини тан олмайдиган инсоннинг табиати ҳақида хабар берилади.



#### 5. У инсон унга хеч кимнинг кучи етмас, деб хисобларми?

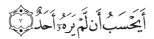
Яъни, ўша кофир, мол-мулки ва куч-қуввати гурурга кетказган шахс, менга ҳеч кимнинг қуввати етмайди, деб ўйлайдими? Одатда, молу дунё, куч-қувват гурурга кетказган кофирлар шу хаёлга бориб қоладилар. Буни молу мулкнинг ўзларига келишини қандоқ тушунишларини баён қилувчи олдинги оятлардан ҳам тушуниб олган эдик. Ушбу ояти карима нозил бўлган пайтда ҳам ўзида худди шу маънони мужассам қилувчи шахслар бор эди. Тафсирчиларимиз бунга Абул Ашудд ибн Калда исмли кофирни мисол қилиб келтирадилар. У кучли одам бўлиб, ўз қуввати ила магрурланиб юрар эди. Абул Ашудд ерга ҳайвон терисини тўшаб, устига чиқиб туриб, ким мени бу ердан қимирлатса, унга бунча мукофот, дер эди. Ўн киши тортиб, тери парча-парча бўлиб кетса ҳам, унинг оёқлари қимир этмай тураверар эди. Кейин ҳалиги кофир, менга бировнинг кучи етмайди, деб гердайиб юрар эди.

Шу билан бирга, кофир ўзининг бехудага, иймон ва Исломга қарши сарфлаган молини ҳам ўзига фойда беради, деб ҳисоблаб юради. Шунинг учун:



#### 6. У, кўплаб мол-дунё нафақа қилдим, дейдир.

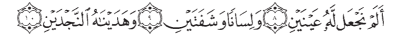
Мол-дунё билан ғурурга кеттанларга яхшилик йўлида эҳсон қил, деб айтилса, юқоридаги гапни айтишади. Ваҳоланки, яхшилик йўлида ҳеч нарса сарфламаган бўлади. Одатда, улар бойликларини ҳойиҳавас, фисқу фасод йўлига сарфлашади. Лекин Аллоҳ таоло бу ғурурга кеттан инсоннинг барча хатти-ҳаракатидан хабардордир.



#### 7. У ўзини биров кўрмади, деб хисоблайдирми?

Ўша мағрур бўлган инсон яхши билиб қўйсинки, уни ҳеч ким кўрмаса ҳам, Аллоҳ таоло кўради, ҳар бир гап-сўзи ва ишларини ҳисоб-китоб қилиб туради. Жумладан, куч-қувватини ва молу дунёсини қаерга сарф қилаётганини ҳам билиб, ҳисоб-китоб қилиб туради.

Хоҳ бойлик, мол-дунёси бўлсин, хоҳ соғлик, турли аъзолари бўлсин, инсон Аллоҳ таолонинг берган барча неъматларини ҳеч эсдан чиҳармасин. Аллоҳ таоло шу нарсаларни ҳуйидаги оятда эслатади.



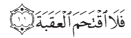
- 8. Биз унга икки кўзни.
- 9. Ва тилни ва икки лабни бермадикми?
- 10. Ва Биз уни икки йўлга йўллаб қўймадикми?

Ушбу уч оят тафсирида уламоларимиз қуйидаги ҳадиси қудсийни келтирадилар: «Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам дебдурлар: «Аллоҳ таоло айтади: «Эй, Одам боласи! Мен сенга саноғига етмайдиган ва шукрига тоқатинг келмайдиган улкан неъматларни бердим. Сенга берган неъматларимдан бири — кўриш учун икки кўзни берганим, шу билан бирга, икковини ёпадиган қовоқ ҳам бердим. Икки кўзинг билан мен ҳалол қилган нарсаларни кўр. Агар мен ҳаром қилган нарсаларга кўзинг тушиб қолса, пардасини, қовоқларингни ёп. Мен сенга тил бердим ва унга ғилоф ҳам қилиб қўйдим. Мен амр қилган ва ҳалол қилган нарсаларни гапир. Агар мен ҳаром қилган нарсалар ориз бўлса, тилингни тий. Мен сенга жинсий аъзо бердим ва уни сақлаш йўлини ҳам бердим. Бу аъзони ҳалолга ишлат. Агар ҳаром нарса ориз бўлса, сақлан. Эй, Одам боласи! Менинг азобимга чидамайсан ва менинг ўч олишимга тоқат қила олмайсан».

Бу оятларда Аллоҳ таоло Ўз бандасига берган баъзи неъматларини зикр қилади. Жумладан, икки кўз. Бу энг улкан неъматлардан бўлиб, жуда ҳам дақиқ нарсалардир. Улар билан дунёни кўриб инсон ҳаётини роҳатда ўтказади, гўзалликларни кўриб лаззатланади. Бундай улкан неъматни фақат Аллоҳ таоло беради, холос. Бошқа ҳеч ким қодир эмас. Кўзнинг тузилишини, унинг кўриш жараёнини яхши тушунган шахс Аллоҳ таолога сиғинмай иложи йўқ. Демак, бу кўзни берган Аллоҳ таолонинг йўлида юриш, бу кўзлар билан ҳалолни кўриш, ҳаромдан қочиш керак бўлади. Шундагина инсон кўз неъматининг шукрини келтирган бўлади.

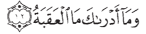
Шунингдек, икки лаб ва тил ҳам бошқа аъзолар каби, Аллоҳ таолонинг улкан неъматидир. Тилнинг инсон ҳаётидаги аҳамияти ҳаммага маълум. Ким инсонга бу неъматни бериши мумкин? Ҳеч ким! Агар тилга боғлиқ бирор томир лат еб қолса, бутун дунё бирлашиб ҳаракат қилса ҳам, фойда бера олмай қолади. Икки лабнинг хизматини, уларни Аллоҳ таоло барча қулайликларга мослаб қуйганини, агар улар булмаса ёки бироз бошқача булиб қолса, қанчалик ноқулайликлар келиб чиқишини тасаввур қилиб курган одам бу неъматлар учун Аллоҳ таолога шукр айтишдан узга иложи қолмайди. Демак, бу неъматларнинг ҳам қадрига етиб, уларни берган Эгасига тоат-ибодат қилиб, буйсуниб, айтганидан чиқмай юриш лозим.

Аллоҳ таолонинг энг улуғ неъмати — инсонга яхши-ёмонни, оқу қорани, савоб-гуноҳни ажратиш хусусиятини бериб қўйгани ҳамда яхшилик йўлини ва у қаёққа олиб боришини, ёмонлик йўлини ва у қаёққа олиб боришини кўрсатиб қўйганидир. Демак, инсон ёмонлик йўлини тарк этиб, доимо яхшилик йўлида юриб, ҳавойи нафсга эрк бермай, тўғри йўлдан қийинчиликларни енгиб бормоғи лозим. Аммо инсон ҳар хил бўлади. Баъзилари яхшилик йўлидаги тўсиқларни енгиб ўтишда дангасалик қилади, балки яхшиликни қийинчилик, деб ўйлайди. Шундай инсонлар ҳақида келгуси оятларда сўз кетади.



#### 11. Бас, у довон ошиб ўтмади.

Ушбу ояти каримада инсоннинг ҳавойи нафсига оғир келадиган ишни қилиши истиора йўли билан довон ошишга ўхшатилмоқда. Сўнгра ўша «довон»нинг аҳамиятли, унча-бунча одам идрок қилиб ета олмайдиган нарса эканини изҳор қилиш учун қуйидаги улуғлаш саволи ҳам берилмоқда.



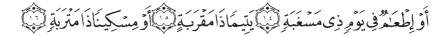
#### 12. Довон қандоқ нарса эканини сенга нима билдирди?

Сўнг, Қуръон ўзи «ақоба» – довон ошиш нима эканлигини қуйидаги оятларда тушунтиради.



#### 13. У қул озод қилишдир.

Маълумки, Қуръони Каримнинг мана шу оятлари нозил бўлаётган вақтда қулдорлик тузуми бутун дунёда авж олган эди. Тарихда биринчи бўлиб Ислом қуллик ва қулдорликка қарши чиқди ва қулларни озод қилишни ибодат даражасига кўтарди.



14. Ёки очарчилик кунида таом беришдир.

15. Қариндош етимга.

#### 16. Ёки тупроққа қорилган мискинга.

Довон ошиш, яъни ҳавойи нафснинг тўсиқларини енгиб, Аллоҳ таолога ёқадиган иш қилиш очарчилик пайтларида намоён бўлади. Тўқчилик-серобчилик вақтида одам риёкорлик, манманлик ва ким-ўзарга уринаверади. Аммо, очарчилик бўлиб, ҳар ким ўз қорнини, эртанги кунини ўйлаб, бу шиддатли замон қачон тугашини билмай ҳайрон бўлиб қолган пайтда муҳтожларга таом бериш эса, ҳақиқий довон ошиш ҳисобланади, ана ўша ишни амалга оширганлар Аллоҳ таолонинг розилигини топадилар. Ушбу оятларда мазкур қийинчилик кунларида таом беришга энг муҳтож тоифалардан иккитаси: ҳариндош етимлар ва тупроққа қорилиб қолган мискинлар алоҳида зикр қилинмоқда.

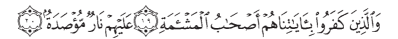
Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Мен билан етимнинг кафили жаннатда мана бундоқ биргамиз», – деб кўрсатгич ва ўрта бармоқларини бирлаштириб кўрсатган эканлар. Кўриниб турибдики, муҳтож кишиларга ёрдам бериш улкан савобли иш. Фурсати борлар бунга амал қилишлари керак.

Ҳақиқий эҳсон оч-яланғоч, муҳтож кишиларга ёрдам бериш билан бўлади. Аммо бундай яхшиликларнинг ҳаммаси доимо иймон билан ҳамроҳ бўлмоғи даркор. Шунинг учун, кейинги оятда бунга ишора қилинган.

17. Сўнгра, иймон келтирганлар ва бир-бирини сабрга, мехр-шафқатга чақирганлар бўлса...

#### 18. Ана ўшалар ўнг томон эгаларидир.

Демак, ўнг томон эгаси бўлиш учун аввал зикр қилинган қийин ишларни бажариш билан бирга, энг муҳими, иймонли бўлиш ҳам керак экан. Фақат ўзи сабр қилиб юравермасдан, ўзгаларни ҳам сабрга, раҳим-шафқатлиликка, меҳрибонликка чақирмоғи лозим экан. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларида: «Одамларга раҳим қилмаганга Аллоҳ ҳам раҳим қилмайди», — деганлар.



- 19. Оятларимизга куфр келтирганлар чап томон эгаларидир.
- 20. Уларни чиқиб бўлмайдиган ўт-олов ўраб олгандир.

Балад сураси 479 Тафсири Хилол

Аллоҳ таолога, Унинг Пайғамбарига ва китобига куфр келтирганлар қиёмат куни чап томон эгалари бўладилар, номаи аъмолларини чап томонларидан оладилар ва чап томонга жойлашган жаҳаннамга равона бўладилар. Улар жаҳаннамга киришлари билан ундан чиқиб бўлмайдиган олов-ўт билан ўраладилар, унда абадий равишда куйиб, азоб тортаверадилар.

Бу жойда фақат Қуръони Каримга мос бўлган тарғиб ва таҳдидни бир-бирига қўшиб ишлатиш услуби яққол намоён бўлмоқда. Мўмин-мусулмонларнинг охиратдаги ҳоллари зикр қилиб бўлиниши билан кофир ва осийларнинг ҳоли ҳам зикр қилинмоқда. Жаннат васфи ортидан дўзах васфи келтирилмоқда.



#### ШАМС СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 15 оятдан иборат.

Ушбу суранинг номи ўзининг биринчи сўзидан олингандир. «Шамс» — қуёш деганидир. Аллох, таоло ушбу сурани қуёш билан қасам ичиб бошлаган. Ана шу қасам сўзида ишлатилган «Шамс» калимаси сурага ном бўлиб қолган.

Бу сураи каримада Аллох таоло яхшини ёмондан, савобни гунохдан ажрата олмай қолганларга бу нарсалар орасидаги фарқни тушунтиради. Аллох таолонинг инсонга баркамол жисм, ақл-идрок, тафаккур беришидан мақсад ҳам ўша яхши-ёмонни ажратиш учундир. Инсон тўгри йўлни танласа, саодатга эришади, нотўгри йўлни танласа, бадбахт бўлади, дўзахга тушади.

Суранинг иккинчи қисмида Самуд қавмининг мисолида осий-ликнинг оқибати нима билан тугаши эслатилади.

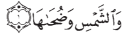
Сураи карима Аллоҳ таолонинг махлуҳотларидан еттитаси: ҳуёш ва унинг ёгдуси, ундан сўнг келадиган ой, ёришган наҳор, зулмати ила ҳоплаган тун, осмон ва унинг бино ҳилиниши, ер ва унинг кенгайтирилиши ҳамда нафс ва унинг тўгриланиши ила ҳасам ичиш билан бошланади. Бу билан, инсон Аллоҳ таолога таҳво ҳилса, нажот топиши, тугён ва исёнга кетса, хусронга учраши таъкидланади.

Сўнгра эса, Самуд қавми қиссаси келтирилиб, улар куфрлари, туғён ва исёнлари туфайли қандоқ ҳалок бўлганлари баён қилинади. Улардан бошқалар ўрнак олишлари лозимлигига ишора қилинади.

«Шамс» сураси хотимасида Аллох таоло кофир ва осийларни халок қилиш оқибатидан заррача қўрқмаслиги таъкидланади.

بِيْسُ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيَ كِيْرِ

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

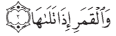


#### 1. Қуёш билан ва унинг зиёси билан қасам.

Аллох таоло Қуръони Каримнинг бошқа сураларида ҳам ушбу оятларда қасам ичган нарсалари ила, жумладан, Қуёш ила қасам ичган. Лекин эътибор берадиган бўлсак, ҳар бир қасамда жойига, мақомига қараб ўзига хослик бор. Ушбу оятларда қуёш ва бошқа нарсалар ила қасам ичиш билан бирга, уларнинг ўзига хос хусусиятларидан бирини ҳам қўшиб қасам ичилмоқда. Бунда, аввало, қасам ичиладиган нарсаларга эътиборни тортиш билан бир қаторда, уларнинг кетидан зикр қилинадиган хусусиятларига ҳам эътиборни тортиш қасд қилингандир.

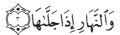
Ушбу оятда Аллоҳ таоло қуёш ва унинг зиёси, ўзидан таратадиган ёғдуси ила қасам ичмоқда. Бу билан инсоннинг эътиборини қуёшга ва унинг ёғдусига тортмоқда. Ҳа, Аллоҳ таоло айнан қуёшнинг улканлигига, ундан чиқадиган ёғду, ҳарорат ва иссиқлик қуввати ва бошқа нарсаларга эътиборни қаратмоқда. Қуёшнинг ҳажми ернинг ҳажмидан бир миллион уч юз минг марта катта эканлигини мумину кофир яхши биладиган булиб кетди. Фақат, ҳамма инсонларнинг ушандоқ улкан нарсани яраттан Зотта иймон келтириб, итоат ва ибодат қилишлари қолди, холос. Шунингдек, мутахассисларнинг айтишларича, қуёш узининг ҳар бир квадрат метр сатҳидан 84 минг от кучига эга қувват таратар экан. Хуш, бу қувватни унга ким берди? Яна мутахассисларнинг айтишича, агар қуёш ҳозир ерга таратаёттан иссиқлик бир оз камайса, ер музлаб, бир оз купайса, ёниб кетар экан. Хуш, қуёшнинг ерга бунчалик аниқлик билан иссиқлик узатиб туришини ким ташкил қилган?

Бу нарсаларни билгандан кейин, «Уларни ким қилмоқда?» деган савол ҳар бир ақли бор инсонни ўйлантириши керак. Бу саволга берилиши мумкин бўлган бирдан-бир тўгри жавоб — «Буларнинг ҳаммасини Аллоҳ таоло қилади, холос», дейишликдир. Демак, қуёшни ва унинг ёгдуси, ҳарорати ва бошқа фойдаларини тушуниб етгандан кейин, Аллоҳ таолога иймон келтириб, итоат ва ибодат қилишдан бошқа чора қолмайди.



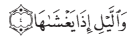
#### 2. Унинг ортидан келган ой билан қасам.

Агар эътибор берадиган бўлсак, ушбу оятда Аллох таоло нафақат ой билан, балки, унинг қуёш ортидан келиши билан ҳам қасам ичмоқда. Худди ана шу омил жуда муҳимдир, ушбу оятдаги ой билан қасам ичишни бошқа оятлардаги ой билан қасам ичишдан ажратиб турувчи омилдир. Ойнинг қуёш ортидан келиши ой қуёшга тобе эканлигини билдиради, бу эса, ой ўз нурини қуёшдан олишига ишорадир. Ой ҳам, қуёш каби, Аллоҳ таолонинг қудрати чексиз эканлигига далил бўлувчи махлуқотлардан биридир. Агар ой бўлмаса ва у ўз нурини қуёшдан олиб ерга таратмаса, инсон яшаб турган муҳитда кўпгина қийинчиликлар юзага келар, балки яшаб бўлмайдиган ҳолга келар эди. Ойнинг нури фақат кечани ёритибгина қолмайди, балки бутун мавжудотга ўз таъсирини ўтказади. Мана шу нарсалар бу дунё ўзича пайдо бўлиб, яшаб турмаганига, балки, унинг Холиқи ва Мудаббири борлигига ёрқин далилдир.



#### 3. Ва у(қуёш)ни равшан кўрсатган нахор билан қасам.

Бу ояти каримадаги қасам ҳақида ҳам худди аввалги оят тафсирида айтилган гапларнинг айнан ўзини такрорлашимиз мумкин. Аллоҳ таоло наҳорнинг қуёшни равшан қилиб кўрсатиш пайти ила қасам ичмоқда. Демак, қуёш кўриниб турган наҳорда гап бор. Ана ўшанда алоҳида фойда бор. Зотан, қуёш чиқмаган наҳор бўлиши мумкин ҳам эмас. Мабодо бўлса, деб фараз қилинганда ҳам фойдасиз бўлар эди. Аллоҳ таоло қуёшли наҳорни инсон ҳаёти учун зарур омиллардан бири қилиб қўйгандир. Агар ушбу наҳор бўлмаса, инсон ҳаётини умуман тасаввур ҳам қилиб бўлмайди. Ҳар бир инсон ушбу ҳақиқатни тушуниб етмоғи ва ўша наҳорни яратган Зотга иймон келтириб итоат ва ибодат қилмоғи зарур.



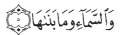
#### 4. Ва у(қуёш)ни қоплаган тун билан қасам.

Бу қасам ҳам ҳудди аввалги икки қасамга ўхшайди. Бунда Аллоҳ таоло қуёшни қоплаб олган тун билан қасам ичмоқда. Албатта, бу оддий инсон тасаввурига мослаб ишлатилган таъбир. Аслида, ер айланиши туфайли унинг қуёшга қарама-қарши бўлиб қолган қисмида тун бўлади.

Лекин оддий тасаввурда худди тун қуёшни қоплаб кириб келганга ўхшайди. Худди ана шу, қуёшли наҳордан сўнг қуёшни қоплаб келган тун тўла маънодаги тун бўлиши эътиборга сазовордир. Ана ўша тунда куни билан чарчаган, ҳориган мавжудот ором топади, ўзига керакли фойдалар олади. Агар оламда доимо кун бўлиб, тун кирмаганида, яшаш

мумкин бўлмай қолар эди. Қуёшни қоплаб келадиган тунни халқ қилиб қўйган ким? Албатта, қудрати чексиз Аллох таоло.

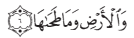
Демак, ҳар бир ақлли инсон Аллоҳ таолога иймон келтириб, Унга итоат ва ибодат қилмоғи лозим.



#### 5. Ва осмон билан ва унинг бино қилиниши билан қасам.

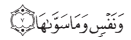
Ушбу ва кейинги оятнинг араб тилидаги сўз тузилиши икки хил маънони кўтаради. Биринчиси, худди биз оятнинг маъносини таржима қилганимиздек, осмон ва унинг бино қилиниши билан қасам, маъноси. Иккинчиси эса, осмон ва уни бино қилувчи Зот билан, яъни, Аллоҳ таоло билан қасам маъносидир. Тафсирчиларимиз икки маънони ҳам баён қилганлар. Умумлаштириб олганимизда, икки маъно бир-бирини тўлдириб, маънони яна ҳам кучайтириб келади.

Осмон қанчалик улуғ, мустаҳкам, ажойиботларга тўла нарса эканлиги ҳақида аввалги суралар тафсирида кўп гапирилди. Ана шундоқ улкан, мустаҳкам нарсанинг бино қилинишига эътиборни тортиш эса, ушбу оят келтирган янги маънодир. Бунчалик нарсани бино қилиш осон иш эмас, у фақатгина Аллоҳ таоло томонидан амалга оширилиши мумкин. Ҳа, миллиардлаб юлдуз ва сайёраларни ўз ичига олган ушбу осмоннинг бонийси(бино қилувчиси) фақат Аллоҳ таоло бўлиши мумкин, холос. Бу эса, ўз навбатида, ҳар бир инсонни ўша буюк Зот — Аллоҳ таолога иймон келтириб, Унга итоат ва ибодат қилишга чорлаши лозим.



#### 6. Ва ер билан ва унинг тўшалиши билан қасам.

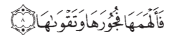
Аввалги оят тафсирида айтилган гапларнинг айнан ўзини ушбу оят тафсирида ҳам айтишимиз мумкин. Ерни ва ундаги мавжудотлар яшаши учун мосликни ким муҳайё қилган? Албатта, Аллоҳ таоло қилган. Бас, шундоқ бўлганидан кейин, ҳар бир инсон бу неъматта шукр қилсин, Аллоҳ таолога иймон келтириб, Унга итоат ва ибодат қилсин.



#### 7. Ва нафс билан ва унинг мукаммал қилиниши билан қасам.

Аллоҳ таоло инсон нафсини яратган. Яратганда ҳам ажойиб қилиб, камолга эришиш истеъдодига эга қилиб, ҳамма нарсасини муътадил қилиб, турли қувват ва қобилиятларга эга қилиб, ақлли қилиб яратган. Инсон ўзини беками-куст қилиб яратган Аллоҳ таолога иймон келтириши ва Унга итоату ибодат қилиши лозим ва лобуддир.

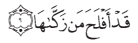
Аллох таолонинг шунча нарсалар билан қасам ичишидан мақсад – улардан кейин келадиган масала, яъни, инсон нафсининг пок бўлишига эътиборни тортиш, унинг ахамиятини орттиришдир.



#### 8. Бас, унга фужурини ва таквосини билдирди.

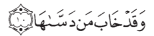
Яъни, Аллоҳ таоло инсон нафсини беками-кўст қилиб яратган бўлишига қарамай, унга, унинг нафсига фужур йўли нима-ю, тақво йўли нима эканини баён қилиб ҳам берди: яхши нима—ёмон нима, иймон нима—куфр нима, савоб нима—гуноҳ нима, ҳидоят нима—залолат нима—ҳамма-ҳаммасини тушунтириб берди.

Ана шундан кейин энди,



#### 9. Батаҳқиқ, ким у(нафс)ни покласа, ютуққа эришди.

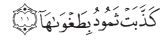
Яъни, ким ўз нафсини куфрдан, ширкдан, нифокдан, турли ёмонлик ва гунохлардан покласа, икки дунёда ютукка эришади.



#### 10. Ва батахкик, ким у(нафс)ни кирласа, ноумид бўлди.

Яъни, ким ўз нафсини куфр, ширк, нифоқ, турли ёмонлик ва гунохлар ила ифлос қилса, икки дунёда ноумид бўлади. Ҳасратга учрайди.

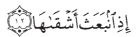
Энди, нафсини покламаганларнинг ноумид бўлиб, маглубиятта учраганига Самуд қавми мисол қилиб келтирилади.



#### 11. Самуд қавми ўз туғёни ила ёлғонга чиқарди.

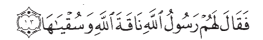
Самуд қавми Арабистон ярим ороли, Хижоз диёрининг шимолий қисмида Хижр деб аталадиган юртда истиқомат қилар эди. У юрт хозир Мадоини Солих, деб аталади. Аллох таоло Самуд қавмига ўз ичларидан Солих алайхиссаломни Пайғамбар қилиб юборди. Аммо самудликлар ўз Пайғамбарлари келтирган динга иймон келтирмадилар, уни ёлғонга чиқардилар. Самуд қавми Солих алайхиссаломдан ўз Пайғамбарликларининг тасдиқи сифатида мўъжиза келтиришни талаб қилдилар. Шунда Аллох таоло Солих алайхиссаломга мўъжиза қилиб харсанг тош ичидан туя чиқариб берган ва ўша мўъжиза туяга ёмонлик етказмаслик, Хижрнинг сув манбасида навбат билан бир күн туя, бир күн Самуд қавми сув ичиши кераклигини амр қилган. Шу билан бирга, туяга нисбатан тажовузкорлик қилсалар, қаттиқ азобга йўлиқишларини ҳам таъкидлаган. Мўъжиза туя маълум муддат ўша ерда ўтлаб, навбати келган кунда сувни ичиб юрган. Туянинг бу холда юриши илохий мўъжиза ўларок кўпчиликнинг иймонга келишига сабаб бўлган. Бу эса, Самуд қавмининг ашрофларини, бошликларини ташвишга солган, улар одамлар иймонга келсалар, ўз мартабаларини йўқотиб қўйишдан хавфга тушганлар. Улар туяни сўйишни маслахат қила бошлаганлар. Пайғамбарлари Солих алайхиссалом уларни бу нобакорликдан қайтарганлар. Лекин улар ўз жиноятларини амалга ошириш йўлида махкам турганлар ва ичларидаги энг бадбахт шахс Қадор ибн Саалиф исмли одам мўъжиза туяни сўйган. Ана шундан кейин Аллох таоло уларнинг хаммасини азобга гирифтор қилиб, халок этган. Фақат, Пайғамбар Солих алайхиссалом ва у кишига иймон келтирган кишиларгина омон қолганлар.

Энди, қиссанинг тафсилотини ўрганиб олганимиздан сўнг, қолган оятлар маъносини ҳам ўрганиб чиҳайлик.



#### 12. Вақтики, унинг энг бадбахти шошилиб турди.

Ундаги, яъни Самуд қавмидаги энг бадбахт шахс Қадор ибн Саалиф исмли шахсдир. У, кишилар машварат қилиб гапни чўзишганда, ҳеч ким сўймаса ҳам, мана, мен сўяман, деб ўрнидан туриб, мўъжиза туяни сўймоқ ниятида интилиб юриб қолди.



# 13. Бас, уларга Аллоҳнинг Расули: «Аллоҳнинг туясига ва унинг сувига тегманглар», деди.

Яъни, унга тегманглар, сув ичадиган пайти келганда тўсманглар, азобга қоласизлар, деди.



#### 14. Бас, (уни) ёлгончига чиқаришди ва (туяни) сўйишди.

Шунда Роббилари гуноҳлари сабабидан уларни ер билан яксон қилди ва барчаларини баробар азоблади.



#### 15. Ва У зот бу(иш)нинг оқибатидан қўрқмас.

Бу дунёнинг подшохлари ўзларининг қилган ишларидан, оқибати нима бўларкин, деб ҳадиксираб турадилар. Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло эса бундай хавфдан мустаснодир.



#### **ЛАЙЛ СУРАСИ**

Маккада нозил бўлган. 21 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи сўзидан олинган. «Лайл»—тун деганидир. Аллоҳ таоло бу сурани тун ила ҳасам ичиб бошлаганидан, унга «Лайл» номи берилган.

Бу сурада ҳаётнинг ҳарама-ҳарши йўллари баён ҳилинган. Сура иккига бўлиниб, биринчи бўлагида бир-биридан тубдан фарҳ ҳилувчи ахлоҳий сифатлар келади. Бир гуруҳ кишилар ўз бойликларини Аллоҳ таолонинг розилиги учун сарфлайдилар, таҳводор бўлиб, ҳалбларини пок тутадилар, яхшини яхши, ёмонни ёмон, деб биладилар.

Иккинчи гурухдагилар эса, хасис, бахил, Аллох таолодан қўрқмайдиган, бандадан уялмайдиганлар бўлиб, ҳақиқатни ёлғон, разолатни фазилат, деб ҳисоблайдилар. Албатта, ҳар ким ўз қилмишига яраша қиёматда мукофот ёки жазосини олади.

Суранинг иккинчи қисмида Аллоҳ таоло инсонга тўғри йўлни кўрсатиб қўйгани, Пайғамбарлар, самовий китоблар юборганини эслатади.

«Лайл» сураси бошида тун, кун ва эркагу ургочининг яратилиши ила қасам ичиб, одамларнинг хатти-ҳаракатлари турлича бўлиши таъкидланади.

Сўнгра, саодат ва шақоват йўли баён қилинади. Нажот изловчи киши учун юриши лозим бўлган йўл кўрсатилади. Яхшиларнинг сифатлари қандоқ бўлади-ю, ёмонларнинг сифати қандоқ бўлади, очилади.

Шунингдек, аҳли жаннат ва аҳли дўзах васфлари келтирилади. Кейин эса, кофир ва осийларнинг тўплаган молу дунёлари охиратда ҳеч қандай манфаат бермаслиги ажойиб услуб ила айтиб ўтилади.

Суранинг хотимасида солих мўмин киши қандоқ бўлишига мисол келтирилади.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



- 1. Туннинг қоплаб келаётган пайти билан қасам.
- 2. Нахорнинг тажалли пайти билан қасам.
- 3. Эркак ва ургочининг яратилиши билан қасам.

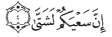
Ушбу уч ояти каримада Аллоҳ таоло ўзининг учта улуғ неъматлари билан қасам ичмоқда.

Кечаси улуғ неъмат, агар у бўлмаса, инсон учун ер юзида яшаш имкони бўлмас эди.

Шунингдек, кундузи ҳам улуғ неъмат, агар вақт ҳаммаси тундан иборат булиб, наҳор булмаса, борлиқда ҳаёт булиши маҳол эди.

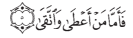
Аллоҳ таоло жонзотларни эркак ва ургочи қилиб яратиши ҳам улкан неъмат. Ўйлаб кўринг, эркак бўлса-ю, ургочи бўлмаса ёки аксинча, ургочи бўлса-ю, эркак бўлмаса, ҳаётнинг давом этиш имкони бўлармиди?

Аллоҳ таоло бир-бирига мухолиф, қарама-қарши нарсалар билан қасам ичгани учун, қасам жавоби ҳам, яъни келаси оятлар мухолиф нарсаларда келяпти.



#### 4. Албатта, сизларнинг ишларингиз турличадур.

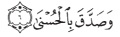
Ҳақиқатан, одамларнинг саъй-ҳаракатлари турличадир. Чун-ки, уларнинг табиатлари, хоҳиш-истаклари, тасаввурлари, қизи-қишлари, шароитлари турлича бўлиб, ҳар бирлари ўзига хос бир оламдир. Шунинг учун, уларнинг ишлари ҳам йўналишда, келиб чиқишида ва натижасида турлича бўлади. Шу билан бирга, умумий ҳолатда бу ишларнинг тўплами икки асосий қарама-қарши гуруҳга бўлинади. Қуйидаги оятлар ушбу икки гуруҳ ишлар ҳаҳида сўз юритади.



#### 5. Аммо кимки (ато) берса ва такво килса...

Аллох таоло берган молу дунёдан Аллох таоло Ўзи кўрсаттан жойларга сарфлаш, жумладан, мухтож кишиларга ато бериш хам ибодатдир. Аллох таоло кўрсатмаси бўйича пул-мол сарфлаш молиявий ибодат хисобланади. Молиявий ибодатни «садақа» хам дейилади. Садақанинг луғатдаги маъноси «тасдиқлаш»дир. Кишилар тиллари билан иймонли эканликларини даъво қилаверадилар. Улар баъзи баданий-жисмоний ибодатларни хам қилаверадилар. Аммо иймон тасдиғини кўрсатиш молу дунё сарфлашга келганда билинади. Ўзидан кечиб Аллох
таоло кўрсаттан жойга молу дунё сарфлаган одамнинг иймони тасдиқланади. Ислом бундоқ ибодатта ўзининг биринчи кунларидан бошлаб
даъват қилган. Мана шу ояти карималарда хам инсоннинг турли яхши
ишлари қаторида биринчи бўлиб молиявий ибодат зикр қилинмокда.
Албатта, ҳар бир ибодат учун шарт бўлган тақво молиявий ибодатта
ҳам шартдир. Тақвосиз қилинган молиявий ато нотўгри бўлиши, риё,
миннат ёки бошқа номақбул омиллар аралашиб кетиши мумкин.

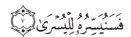
Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам: «Аллоҳ таолонинг берган куни канда қилмасдан икки фаришта ботаётган қуёшнинг икки тарафида туриб нидо қиладилар. Уларнинг нидосини одамлар ва жинлардан бошқа ҳамма махлуқот эшитади: «Эй бор Худоё! Нафақа берувчига (бергани ўрнига яна мол-дунё) бергин, мумсик (бахил)нинг (молини) йўқ қилгин», деганлар ва сўнг шу оятларни тиловат қилган эканлар.



#### 6. Ва гўзални тасдик килса...

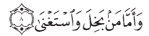
Ушбу ояти каримадаги «гўзални» турлича таъвийл қилинади: гўзал сўз—яъни «Лаа илааҳа иллаллоҳу», гўзал миллат—яъни Ислом миллати, гўзал оқибат—яъни жаннат.

Бизнингча, худди шундоқ тартиб ва услуб ишлатилиши Қуръони Каримнинг мўъжизасидир. Агар ушбу оятни таъвийлларида келган маънолардан бирига боглаб қўйилганда, оят тор маънода бўлиб қолар эди. Аммо, гўзални зикр қилиб, унинг мавсуфини зикр қилмаслик оят маъносининг жуда кенг бўлишига олиб келган. Демак, ким хайру садақа қилган, тақво қилган ҳамда гўзал калимани, миллатни ва оқибатни тасдиқлаган бўлса...



#### 7. Бас, Биз уни осонга муяссар қиламиз.

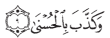
Ўтган оятдаги «гўзал» сўзи ҳақида айтган гапларни ушбу оятдаги «осон» сўзи ҳақида ҳам айтишимиз мумкин. Яъни, ким молу дунёсидан садақа қилса, тақво қилса, гўзал калима, миллат ва оқибатни тасдиқ қилса, Биз уни осон йўлга, динга, амалга ва оқибатта муяссар қиламиз. Осон йўл—ҳидоят йўли, бу йўлда ҳеч қандай қийинчилик йўқ. Осон дин—Ислом дини, бу диннинг ақийдасида ҳам, ибодатларида ҳам ҳеч бир қийинчилик йўқ. Осон оқибат—жаннат, унда ҳамма нарса осонликдан иборат.



#### 8. Ва аммо, кимки бахиллик ва истигно килса...

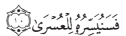
Бу оятларда ўтган оятларда зикр қилинган нарсаларнинг батамом тескариси, залолат, куфр ва унинг оқибатлари зикр қилинмоқда.

Яъни, ким Аллох таоло йўлида молу дунё сарфламай, бахиллик килса ва истигно ила ўзини бехожат билиб, Аллох таоло хузуридаги нарсаларга эришиш учун такво қилмай, фосиклик килиб юрса...



#### 9. Ва гўзални ёлгонга чикарса...

Яъни, гўзал калима— «Лаа илааҳа иллаллоҳу»ни, гўзал миллат— Исломни ва гўзал оқибат— Жаннатни ёлғонга чиҳарса...

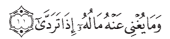


#### 10. Бас, Биз уни қийинга муяссар қиламиз.

Яъни, Биз уни қийин йўл—залолат йўлига, қийин эътиқод—куфрга, қийин амал—гуноҳга ва қийин оқибат—дўзахга муяссар қиламиз.

Дарҳақиқат, дунёда залолат йўлидан қийинроқ йўл йўқ. У йўлдан ким юрса, ҳалокат жарига қулаши турган гап. Бу дунёда куфр эътиқодидан қийин эътиқод йўқ. Куфрда бўлганларнинг умри маънавий қийинчиликка ботиб ўтади. Бу дунёда гунохдан қийин амал ҳам йўқ. У амални қилувчи ҳам банданинг, ҳам Аллоҳ таолонинг қаҳрига учрайди.

Аммо, мазкур кофир ва осийларнинг жазолари бу билан тугамайди. Уларнинг ҳақиқий ва асосий жазолари олдинда турибди. Охиратда...



#### 11. У қулаган вақтда унга мол-мулки фойда бермас.

Ҳа, у жаҳаннамга қулаган вақтда бу дунёда бино қўйиб, ишониб юрган молу дунёси унга ҳеч қандай фойда бермайди. Аксинча, унинг зарарига ҳужжат ва далил бўлиб хизмат қилади.

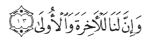
Шу ерда муҳим бир масалани эслаб қуйишимиз лозим. Бу масала ушбу оятлар нозил булаёттан давр талабини тушунишга боғлиқ. Маълумки, Исломнинг дастлабки даврида фақат эътиқод масаласи олдинга сурилган. Ким ақийдасини тузатса, мумин-мусулмон булиб жаннатта тушиши қайта-қайта айтилган. Яна уша вақтнинг талабидан келиб чиқиб бошқа баъзи нарсалар, жумладан, ушбу биз урганаёттан оятлардагига ухшаб хайр-садақа қилишга ҳам тарғиб қилинган ва уни қилганларга жаннат ваъда қилинган. Шунинг учун, ушбу ояти карималарни урганаёттан пайтимизда нима учун жаннатта киришга сабаб буладиган намоз, руза, жиҳод каби нарсалар зикр қилинмади экан, деган хаёлга бормаслигимиз лозим. Қолаверса, ҳар қачон жаннат ёки дузах зикр қилинганда, уларга киришга сабаб буладиган ҳамма нарсани бирма-бир санаб чиқишнинг ҳожати ҳам йуқ. Фалон амални қилган одам жаннатта киради, дегани, жаннатта киришга сабаб буладиган амаллардан бирини қилди, деганидир.

Кейинги келадиган оятларда Аллох таоло хидоят иши Ўз зиммасида экани, охират ҳам, бу дунё ҳам Ўзиники экани, бандаларини дўзахдан огоҳлантириб қўйгани ҳақида сўз юритади.



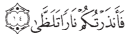
#### 12. Албатта, хидоятга бошлаш Бизнинг зиммамиздадир.

Аллоҳ таоло доимо Пайғамбарлар юбориб, илоҳий китоблар тушириб, инсониятни тўғри йўлга бошлаб турган. Шу билан ўз зиммасидаги ҳидоятга бошлаш ишни юргизган.



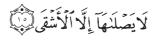
#### 13. Албатта, ҳам охират ва ҳам бу дунё Бизникидир.

Шунинг учун, бу дунё саодатини тилаган ҳам, у дунё саодатини тилаган ҳам, икки дунё саодатини тилаган ҳам фақат Аллоҳ таолонинг Ўзига ёлбориши лозим.



#### 14. Бас, Мен сизларни ловуллаган ўтдан огохлантирдим.

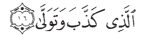
Имом Бухорий ривоят қиладилар: «Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Қиёмат куни дўзахга тушганлардан энг енгил азобга дучор бўлганларининг икки оёғи остига икки чўғ қўйилиб, уларнинг иссигидан дўзахийларнинг мияси қайнаб туради», дедилар».



#### 15. Унга бадбахтдан бошқа кирмас.

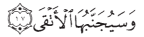
Имом Аҳмад ривоят қиладилар: «Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

- «Дўзахга бадбахтдан бошқа ҳеч ким кирмайди», деганларида,
- «Бадбахт ким?» деб сўрашибди. Шунда у зот:
- «Тоат қилмайдиган ва маъсиятни тарк қилмайдиган шахс бадбахтдир», деб жавоб берибдилар.



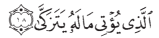
#### 16. Ўша ёлғонга чиқарган ва юз ўгирган эди.

Яъни, мазкур дўзахга кирадиган бадбахт Пайғамбарни, Қуръонни, жаннат ва дўзахни ҳамда бошқа нарсаларни ёлғонга чиқарган ва иймон-Исломдан юз ўгирган эди.



#### 17. Ва албатта, ундан такводор банда четда қоладир.

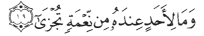
Яъни, иймонли, ихлосли тақводор банда дўзахга кирмай, ундан четда қолади.



#### 18. У бойлигини сарфлайдир ва ўзини поклайдир.

Яъни, дўзахга кирмай, ундан четда қоладиган ўша банда бу ўткинчи дунёда, бу синов даврида молу дунёсини Аллох таолонинг йўлида

сарфлайди. Куфр, ширк, нифоқ, гунох ва ёмонликлардан ўзини поклайди. Шунинг учун ҳам, охиратда дўзахдан четда қолади.



#### 19. Бирор кишининг унда қайтарилиши лозим яхшилиги йўқ эди.

Яъни, ўша тақводор инсон ўзи қиладиган яхшиликларни бировнинг яхшилигига яхшилик қайтариш учун эмас, холис, Аллоҳ таолонинг розилиги учун қилади.

Одатда, кўпчилик, фалончи бир вақтлар менга яхшилик қилган эди, қарз бўлиб қолиб кетмасин, мен ҳам қайтариб қўяй, деб пулмол сарфлайди. Бу, мақтовга сазовор иш эмас экан. Мазкур оятлардаги ишлар фақат Аллоҳ таолонинг розилигини топиш учун қилинадиган яхшиликлардир.

Ана ўша тақводор инсон барча яхшиликларни,



# 20. Фақат, ўзининг олий мақом Роббисининг розилигини сўраб қиладир.

#### 21. Ва албатта, тезда рози бўладир.

Яъни, охиратда бу қилган амалларига Аллоҳнинг берган мукофотларидан рози бўлади.

Кўпчилик тафсирчиларимиз бу оятларда «ашқо» (бадбахт) дан мурод Умайяту ибн Халаф ва «атқо» (тақводор) дан мурод ҳазрати Абу Бакр Сиддиқ дейишади. Яъни, бу оятлар шу икки шахс ҳақида нозил бўлган, деб нозил бўлиш сабаби ҳақида қуйидаги қиссани ривоят ҳиладилар: Умайяту ибн Халаф Билол ибн Рабоҳ исмли қулини мусулмон бўлгани учун қаттиқ азоблай бошлабди. Кун қаттиқ қизиган пайтда иссиққа олиб чиқиб, кўкрагига харсанг тош бостириб қўяр, Муҳаммадга куфр келтирасан, бўлмаса, ўлгунингча, шундоқ турасан, дер экан. Бир куни уларнинг олдидан Абу Бакр Сиддиқ ўтиб қолибдилар ва Умайяга:

«Аллоҳ таолодан қўрқмайсанми? Бу бечорани қачонгача азоблайсан?», дебдилар. Умайя бўлса:

«Буни сен буздинг, раҳим қилсанг, азобдан қутқариб ол!» — дебди. Шунда Абу Бакр Сиддиқ ҳазрати Билолни сотиб олиб, озод қилган эканлар. Шундан сўнг юқоридаги оятлар нозил бўлибди. Оятларнинг нозил бўлиш сабаби хос кишилар учун бўлса ҳам, ҳукми ҳаммага баробардир.



#### ЗУХО СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 11 оятдан иборат.

Ушбу сураи каримага ҳам ўзининг биринчи сўзи ном бўлиб қолган. «Зуҳо» — «чошгоҳ пайти» маъносини англатади. Аллоҳ таоло бу сурани Зуҳо ила қасам ичиб бошлаб, Ўз Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ғазаб ҳам қилмаганини ва у зотни тарк ҳам қилмаганини таъкидлайди.

Мана шу сураи кариманинг нозил бўлиш сабаби ҳақидаги ривоятларда келишича, Пайғамбаримиздан бир муддат ваҳий узилиб қолган. Яъни, Жаброил алайҳиссалом Қуръон оятларини олиб келмай қолганлар. Бундан Пайғамбар алайҳиссалом ташвишга тушиб, маҳзун бўлганлар. Душманлар эса, дарров, «Муҳаммаднинг Роббиси унга ғазаб қилди, уни тарк этди», деб гап тарқатган. Шунда Аллоҳ таоло бу сураи каримани Муҳаммад алайҳиссаламнинг ўзларига хос қилиб нозил қилган. Бу сурада аввалдан охиригача Пайғамбар алайҳиссаломга хитобни, у зотта Аллоҳ таоло қилган марҳаматларнинг саноғини, у зотнинг шарафланишини ва улуғланишини кўрамиз.

Аллоҳ таоло «Зуҳо» сурасини чошгоҳ ва туннинг сукунатга чўмилиши ила қасам ичиб бошлайди ва Ўз Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг қадр-қийматлари улуғлигини алоҳида таъкидлайди.

Сўнгра, Набий соллаллоху алайхи васалламга охиратда бериладиган нарсалар башорати берилади.

Кейин эса, у зот соллаллоху алайхи васаллам кичикликларида етим ва фақир бўлганлари, Аллох таоло Ўз риояти ва инояти ила у зотни бу холлардан олиб чиққани эслатилади.

Суранинг ниҳоясида эса, у зот соллаллоҳу алайҳи васалламга мазкур уч нарса муқобилига уч нарса: етимга меҳрибонлик қилиш, соилга қупол муомала қилмаслик ва Ўз Роббиси неъмати ҳақида сузлаш тавсия қилинади.

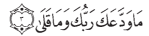


### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



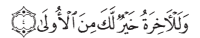
- 1. Чошгох билан қасам.
- 2. Сукунатга чўмган тун билан қасам.

Аллоҳ таоло чошгоҳ ила ва сукунатта чўмган тун ила қасам ичиб, Ўз қудратининг ёрқин далилларидан бўлган икки нарсага эътиборни жалб қилмоқда. Ҳамда шу қасамлар ила келажак оятдаги маънони таъкидламоқда.



# 3. Роббинг сени тарк қилгани йўқ, сенга ғазаб ҳам қилгани йўқ.

Ушбу ояти карима Қуръоннинг биринчи оятлари нозил бўлганидан кейин Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламга бир мудат вахий тушмай қолиб, у зот соллаллоху алайхи васаллам махзун бўлганларида, мушриклар «Муҳаммаднинг Роббиси унга ғазаб қилди, уни тарк этди», деб гап тарқаттанларида, раддия сифатида тушгандир. Аллох таоло Ўзининг махлуқотларидан бўлмиш чошгох ва тун билан қасам ичиб Ўз Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ғазаб қилмаганини ва у зотни тарк ҳам этмаганини таъкидламоқда. Ваҳийнинг бир муддат узилиб қолиши эса, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг унга шавқларини яна ҳам ошириш учун бўлган, холос.

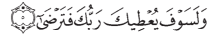


#### 4. Ва албатта, охират сен учун бу дунёдан яхшидир.

Шунинг учун ҳам, Пайғамбар алайҳиссалом бу дунёга ҳеч қизиқ-маганлар. Улкан саҳобий Абдуллоҳ ибн Масъуд айтадиларки: «Ул зот бўйрада ётиб қолгандилар, ёнбошларига таъсир қилибди, уй-ғонганларидан сўнг ёнбошларини силаб туриб:

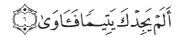
«Эй, Аллоҳнинг Расули, изн берсангиз, бўйранинг устидан бирор нарсани тўшаб берсак», дедим. Шунда у зот:

«Мен бу дунёда бир дарахт соясида от миниб кетаётган одамга ўхшайман, тезда ўтиб кетаман, соя эса қолади», дедилар».



#### 5. Ва тезда Роббинг сенга ато қилур ва сен рози бўлурсан.

Ҳақиқатан, Аллоҳ таоло у зотта кўп неъматларни ато қилдиким, бошқа бандаларга бунчалик марҳамат бўлган эмас. Шу жумладан, энг гўзал хулқ, доимий ҳимоя, аввалгию охирги гуноҳларининг кечирилиши, шариатларининг умуминсонийлиги, шафоат ҳаққи ва ҳоказо.



#### 6. У сени етим топиб, жойлаб қуймадими?

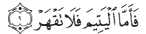
Маълумки, Муҳаммад алайҳиссалом оналари қорнида олти ойлик ҳомила пайтларида оталари Абдуллоҳ вафот этди. Сўнгра олти ёшларида оналари Омина вафот этдилар ва у киши боболари Абдулмуттолибнинг тарбияларида қолдилар. Икки йилдан сўнг боболари ҳам вафот этиб, амакилари Абу Толибнинг қарамоғида қолдилар. Абу Толиб ҳам Пайғамбар алайҳиссаломни тарбиялаб, ёрдам бериб, ҳимоя ҳилиб олиб юрдилар. Қирҳ ёшга тўлиб, Муҳаммад алайҳиссалом Пайғамбар бўлганларидан сўнг ҳам Абу Толиб ўзи динга кирмаса-да, ҳимоясини давом эттирди. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни кофирларнинг ёмонликларидан саҳлаб турди. Бу ишларнинг барчаси Аллоҳ таолонинг инояти ва тадбири билан бўлган.



#### 7. Ва У сени хайрон холда топиб, хидоятта бошламадими?

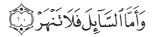
#### 8. Ва У сени камбағал холда топиб, бой қилмадими?

Хақиқатан, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳеч нарсаси йўқ камбағал эдилар. Аллоҳ таоло у зотни бу ҳолдан чиқарди. Энг муҳими, назарларини тўқ қилиб қўйди. Ҳақиқий бойлик шунда. Ҳазрати Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилинган ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Бойлик матоҳнинг кўплигида эмас, балки назарнинг тўқлигида», деганлар.



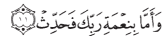
#### 9. Аммо етимга қахр қилмагин.

Яъни, уни хорлама, камситма, ҳаққини ема ва ҳоказо. Ҳадиси шарифда: «Мусулмон оилаларнинг энг яхшиси етимга яхшилик қилувчисидир, энг ёмони эса, етимга ёмонлик қилувчисидир»,—дейилган.



#### 10. Ва аммо, «соил» га зажр қилма.

Соил, яъни муҳтожлиги туфайли нарса сўровчи келганда, мусулмон одам, бирор нарсаси бўлса, бериши, бўлмаса, яхши муомала қилиши керак. Уни жеркиш, унга қўпол муомала қилиш мутлақо мумкин эмас. Аммо, гадойликни ўзига касб қилиб олганлар соил ҳисобланмайди. Зеро, Пайғамбар алайҳиссаломнинг ўзлари ҳам тиланчиликни касб қилиб олишдан қайтарганлар.



#### 11. Ва аммо Роббингнинг берган неъмати хакида сўзла.

Аллоҳ таолонинг неъматлари жуда кўп, санаб охирига етказиб бўлмайди. Лекин доим шукрини келтириб юриш зарур. Шукр эса, неъматни берувчига мақтов айтиш ва неъматни Аллоҳ таоло кўрсатган йўлда сарфлаш билан бўлади.



#### ШАРХ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 8 оятдан иборат.

Бу сураи карима «Шарҳ», «Алам нашроҳ» ва «Иншироҳ» номлари билан аталади. Ҳаммаси ҳам суранинг биринчи оятидаги «Алам нашроҳ» таъбиридан олинган. «Шарҳ» сўзи «кенгайтириш» маъносини билдириб, бу оятда Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг кўксиларини кенг қилиб қўйгани ҳақида сўз кетади.

Кейинги оятларда Пайғамбар алайҳиссаломга берилган яна бир улуғ неъмат — у зотнинг зиммаларидаги даъват ишининг Аллоҳ таоло тарафидан енгиллаштириб қуйилгани алоҳида таъкидланади Сунгра, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг мақомлари бу дунё ва охиратда юқори кутариб қуйилгани ҳақида гапирилади.

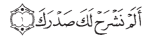
Кейин эса, даъват йўлида тортилаётган машаққатлар ҳам эсга олиниб, осонлик яқинлиги ҳақида башорат берилади.

Ниҳоят, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга Аллоҳ таолонинг динига даъват қилишдан фориғ бўлган вақтларида ибодатга қаттиқ берилиш ҳақида тавсия қилинади.

«Шарҳ» сураси «Зуҳо» сурасидан сўнг нозил бўлган ва худди унинг узвий давомига ўхшайди. Бу сура ҳам аввалгисига ўхшаб Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўзларига хос бўлиб, у зотта Аллоҳнинг иноятидан, риоясидан хабар беради, тезда енгиллик, хурсандчилик бўлишининг башоратини беради.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



1. Сенинг куксингни кенг қилиб қуймадикми?

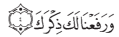
Яъни, Аллох таоло Ўзининг инояти билан Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг кўксиларини кенг қилдики, у зот кўксиларига Пайғамбарлик, ҳидоят, иймон, ҳикматлар масъулиятини сиғдира олдилар.



#### 2. Ва сенинг юкингни енгиллатмадикми?

#### 3. Елкангни босиб турганни?

Бу юк Ислом даъвати юки эди. Аллох таоло кишилар қалбини Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга мойил қилиб, у зотни эса, одамларни хидоятта бошлашга муваффақ қилиб юкни енгиллаштирди.



#### 4. Ва сенинг зикрингни юқори кўтармадикми?

Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг зикрини Аллоҳ таоло юқори қўтариши у зотни элчи қилиб ихтиёр қилишда, шаҳодат, азон, такбир, ташаҳҳудда ва Қуръони Каримнинг бир қатор оятларида Ўзининг номига қўшиб Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳам зикрларини жорий қилишда ва бошқа кўплаб ишларда намоён бўлади.



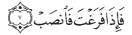
#### 5. Бас, албатта, қийинчилик билан осончилик бордир.

#### 6. Албатта, қийинчилик билан осончилик бордир.

Араб тили қоидасига биноан бир «алифлом» и бор сўз (ал-усру) икки марта такрорланса, бир нарсани ифода этар экан. Аммо «алифлом» и йўқ сўз (юсрон) икки марта такрор бўлса, алохида икки нарсани ифода этар экан.

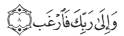
Шу қоидадан келиб чиқиб, юқоридаги икки оятнинг умумий маъноси: «Бир қийинчиликдан сўнг икки осончилик бор», — дегани бўлади. Бу маънода кўпгина хадиси шарифлар хам бор. Буларнинг хаммаси мўмин кишини сабрли, қаноатли бўлишга чақиради. Қийинчилик пайтида ўзини йўқотиб қўймасликка, балки сабр билан харакат қилишга ва Аллох таолодан енгиллик кутишга ундайди.

Аллоҳ таоло юқоридаги оятларда Ўз Пайғамбарига берган неъматларини эслатиб бўлиб, энди шукр этишга, ибодат учун ҳаракат қилишга ва фақат Аллоҳ таолонинг Ўзига рағбат қилишга ундайди.



#### 7. Фориг бўлсанг, (ибодатга) урингин.

Яъни, халқни динга даъват қилишдан бўш вақтингда ибодатга қаттиқ ҳаракат қилгин.



#### 8. Ва факат Роббингга рагбат килгин.

Роббингдан бошқага рағбат қилишда ҳеч қандай яхшилик йўқдир. Фақат Аллоҳ таолога рағбат қилиш, яъни Унинг розилигини истаб ҳаракат қилиш билангина муродга етилади.



#### тийн сураси

Маккада нозил бўлган. 8 оятдан иборат.

Бу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи сўзидан олинган. Аллоҳ таоло бу сурани «Тийн»—анжир ила ҳасам ичиш билан бошлагани учун ўша калима унга ном бўлиб ҳолган.

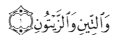
Аллох таоло аввалги сурада комил инсон—Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳақида сўз юритди. Ул зот Аллоҳ таоло яратган махлуқот ичида энг мукаммалидир. Бу сурада эса, умуман инсонлар ва уларнинг оқибати ҳақида, Аллоҳ таоло иймон келтирганларга нималар тайёрлаб қўйгани ҳақида сўз кетади.

«Тийн» сураси анжир, зайтун, Тури Сийно ва эминлик юрти— Маккаи Мукаррама ила қасам ичиш ва Аллох таоло инсонни энг гўзал сувратда яратганини таъкидлаш билан бошланади.

Сўнгра эса, Аллох таолонинг адолатини баён қилиб, мўминга савоб, кофирга икоб берилишини таъкидлаш ила тугайди.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Анжир билан қасам ва зайтун билан қасам.

Бу меваларнинг манфаати улуғ бўлгани учун, Аллох таоло улар билан қасам ичмоқда.

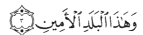
Бу ояти кариманинг иккинчи таъвийлига биноан, анжир ва зайтун ила қасам ичишдан мурод, ўша мевалар кўп ўсадиган макон — Байтул Макдис ила қасам ичишдир. Чунки, кейинги оятларда Пайғамбарларга ваҳий нозил бўлган Тури Сийно ва Маккаи Мукаррама каби жойлар ила қасам ичилмоқда. Шунинг учун, бу оятларда ҳам анжир ва зайтун

билан эмас, улар кўп ўсадиган ер — Байтул Мақдис билан қасам ичилмоқда. Чунки, у жой ҳам Пайғамбарларга ваҳий тушган жойдир.



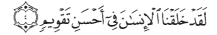
#### 2. Ва Тури Сийно билан қасам.

Тур тоғи Аллоҳ таоло билан Мусо алайҳиссалом сўзлашган тоғ. У Сийно ярим оролида жойлашган. «Сийно»нинг луғавий маъноси «муборак» деганидир. Бу макон ҳам Аллоҳ таолонинг ҳузурида эътиборли бўлгани учун, унинг номи билан қасам ичмоқда.



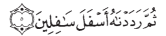
#### 3. Ва мана бу эминлик юрти (Макка) билан қасам.

Маккаи Мукарраманинг Аллох, таоло хузурида қадри қанчалик улуғ эканини ҳаммамиз яхши биламиз. Ҳеч қаерда у жойдан муқаддасроқ макон йўқ. Маккада қадимдан бировни уриш, сўкиш, ҳайвон, ҳашаротлар ва ҳатто ўсимликлар, тиконларга ҳам зарар етказиш ман қилинган.



#### 4. Батаҳқиқ, Биз инсонни энг яхши сувратда яратдик.

Аллох таоло инсоннинг жасадини ҳам, ақлини ҳам, руҳини ҳам энг яхши ҳолатда яратгани ҳаммага маълум.



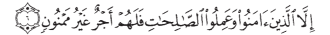
#### 5. Сўнгра уни асфала саафилийнга қайтардик.

Яъни, инсон ёмон ишлари, нотўгри ҳаракатлари туфайли пасткашларнинг ҳам пасткаши бўлиб кетади.

Аллоҳ таоло фаришталарни ақлли этиб, ҳавойи нафссиз қилиб яратди, яъни, уларда еб-ичмоқ, жинсий ҳожат, ҳойи-ҳавас каби хусусиятлар йўқ. Шунинг учун, улар доимо ибодатда бўладилар, гуноҳ ишларни қилмайдилар.

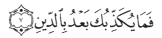
Ҳайвонларни эса, ақлсиз, фақат жисм ва жинс талаблари билан яратди. Уларда еб-ичмоқ, жинсий ҳирс бор-у, ақл йўқ, шунинг учун, улар қилган ишларига жавобгар эмаслар.

Аммо инсон Аллох таоло яратган нарсалар ичида энг мураккабидир. Унда ақл ҳам бор, ҳойи-ҳавас ҳам бор. Шунинг учун, инсон ҳойи-ҳавасдан устун чиқиб, Яратганига ибодатда бўлса, фариштадан ҳам афзалроқ мартабага эришади. Аммо ҳавойи нафси, ҳайвоний ҳирслари ақлидан устун келиб, нафснинг айтганидан юрадиган бўлса, ҳайвондан ҳам баттар ҳолатга тушади. Ана ўшанда асфала саафилийнни кўраверади.



### 6. Илло, иймон келтирганлар ва яхши амаллар қилганларга миннатсиз ва узлуксиз ажрлар бордир.

Фақат, ҳақиқий мўминлар, иймонлари тақозоси ила солиҳ амалларни қилиб юрганларгина асфала саафилийнга қайтарилмайдилар. Аксинча, улар иззат-эҳтиромда бўладилар. Уларга ҳеч миннат қилинмайдиган ва ҳеч кети узилмайдиган ажрлар берилади.



#### 7. Бас, сени охиратни ёлгонга чиқаришга нима олиб келур?!

Хамма нарса аён бўлди: Сени Аллох таоло йўкдан бор қилганлиги ҳам, энг яхши сувратда яраттани ҳам, иймон келтириб солиҳ амал қилганлар охиратда кети узилмайдиган ажрга сазовор бўлиши ҳам, бошқалар асфала саафилин бўлиши ҳам. Энди, сени нима охиратни, ундаги ҳисоб-китобни ва жазони ёлғонга чиқаришга ундайди? Аллоҳ таолога иймон келтириб, У зотга итоат ва ибодат қилсанг бўлмайдими?



#### 8. Аллох хукм қилгувчиларнинг энг хикматлиси эмасми?!

Ривоятларда келишича, Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ушбу оятни ўқиганларидан сўнг «ва ана ала заалика минаш шааҳи-дийн», деб ўқисин, деганлар. Маъноси: «Ва мен ҳам ўша нарсага шоҳидларданман».

Албатта, Аллоҳ таоло ҳукм қилгувчиларнинг энг ҳикматлиси – одилидир. Ҳар бир бандасининг амалига яраша адолат билан ҳукм қилали.

Баро ибн Озибдан қилинган ривоятда айтилишича, «Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам сафардаги намозларнинг бир ракъати-га «Ват тийн»ни зам қиларканлар.



#### АЛАҚ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 19 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг иккинчи оятидаги «алақ» сўзидан олингандир. «Алақ» сўзини тилимизга таржима қиладиган бўлсак, «зулук» маъносини англатади. Ҳа, ҳаммамизга маълум «зулук» номли, чувалчангга ўхшаш, қон сўрдириш учун тиббий мақсадларда хам ишлатиладиган хайвонни араблар «алақ» дейдилар. Араб тилида эса, «алақ» сўзи «ёпишиб-осилиб олиш» маъносини англатади. Зулук хам теккан жойига ёпишиб-осилиб олгани учун «алақ» номини олган. Аммо, барча тафсирчиларимиз оятдаги «алақ» сўзига "қотиб қолган қон" маъносини берганлар. Чунки, онанинг бачадонида зулук бўлиши мумкин эмас. Балки, эркакнинг манийси аёлнинг тухумчалари ила урчиши оқибатида лахта қон пайдо бўлади, ана ўша хомиланинг биринчи боскичи бўлади. Худди мана шу тушунча юзасидан, ҳамма уламолар «алақ»ни «қотган қон», «лахта қон» деб тафсир қилганлар. Улардан олған маълумотларимизга кўра, биз ҳам «Тафсири Ҳилол»нинг биринчи нашрида худди шу маънони келтирганмиз.

Лекин Қуръони Карим олдида барча инсоният ўзининг чегараланган илми ила ожиздир. Илм-фан ривожланиши ила Қуръон маънолари хам янгидан-янги маълумотлар билан намоён бўлиб бораверади. Жумладан, хомила тўгрисидаги илм хам ривожланди. Ўта мураккаб асбоблар ила текширишлар ўтказила бошланди. Хомила илми бўйича энголий халқаро мукофотларни олган ғарблик олимлар манийдаги хайвончалар зулукка ўхшашлигини кашф этдилар. Энг ажабланарлиси, эркакнинг уруги аёлнинг тухумчаларига урчиши орқали пайдо бўлган хомила ўзининг маълум босқичида худди зулук каби бўлар экан. Бунинг суратлари хам нашр этилди. Ўша алақ(зулук) аёлнинг бачадонига ёпишиб олиб, ўзига озуқани сўриб, ривожланиб борар экан. Қуръони Каримнинг ушбу илмий мўъжизасига барча ғарблик олимлар хам тан бердилар. Илмий анжуманларда, ўз китоб ва мақолаларида буни қайта-қайта таъкидладилар. Бу, Қуръони Каримнинг хақиқий илохий китоб эканлигига далил эмасми?! Қуръоннинг биринчи нозил бўлган лафзлари шун-

чалик мўъжизаларни ичига олганлиги ҳаммани иймонга, Исломга, тоатибодатта чорлаши керак эмасми?! Бу моддий мўъжиза Қуръони Каримнинг иккинчи оятида ўз аксини топган бўлса, унинг биринчи оятида энг улкан мўъжиза, маънавий мўъжиза ўз аксини топгандир. Бу сўз «Икроъ» — «Ўки!» сўзидир. Ҳа, мана шу сураи карима Қуръони Каримнинг энг аввал тушган сурасидир. Муҳаммад алайҳиссалом Ҳиро горида ўзларича ибодат қилиб ўтирганларида, кунлардан бир кун Жаброил алайҳиссалом шу суранинг аввалги беш оятини келтирганлар, қолган оятларни эса, кейинроқ олиб келганлар.

Энг муҳими, биринчи сўз «Иқроъ» — «Ўқи»дан иборат бу хитоб ўқиш-ёзишни билмайдиган халқдан чиққан, ўқиш-ёзишни ўрганмаган зотга бўлганидир. Бу хитоб ўқишга ва илмга даъватдир ва Ислом ўзининг биринчи лаҳзаларидан бошлаб илм тарқатиш, жаҳолатни йўқотиш учун келганидан нишонадир.

«Алақ» сураси инсонни алақдан халқ қилган, Акрам сифатига эга бўлган, қалам билан таълим берган, инсонга у билмаганини билдирган Робби номи билан ўқишга амр қилишлар билан бошланади.

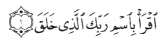
Сўнгра, илмсиз бўлиб молу дунё туфайли туғёнга кетган инсон ҳақида сўз юритилиб, қайтиб бориш Роббининг ҳузуригагина бўлиши таъкидланади.

Кейин эса, туғёнга кетганларнинг биттаси қилган кирдикор мисол қилиб келтирилади.

Хотимада эса, ўша туғёнга кетган кофир ўз залолатидан, туғёнидан қайтмаса, оқибати ёмон бўлиши таъкидланади ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга ва у зот орқали барча мўмин-мусулмонларга туғёнга кетган осийларнинг тахдидидан қўрқмай, Аллох таолонинг тоатида ва ибодатида бардавом бўлиш амр қилинади.

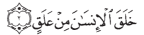


#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



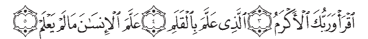
#### 1. Яратган Роббинг номи билан ўқи.

Демак, ўқиш, илм талаб қилиш Аллох таолонинг розилиги учун бўлиши, бойлик, мансаб, шон-шухрат ва бошқа шунга ўхшаш нарсалар учун бўлмаслиги керак экан.



#### 2. У инсонни алақдан яратди.

Эрнинг манийси аёлнинг тухумчаларидан бирига етиб бориб урчигандан сўнг, икковлари бирлашиб, аралашади ва бачадонга ёпишиб хомила бўлади. У эса, зулукка ўхшаш бўлади. Оятдаги «Алақ»дан мурод шу.



- 3. Ўқи! Роббинг Карамлиларнинг карамлисидир.
- 4. У, қалам билан илм ўргатгандир.
- 5. У, инсонга билмаган нарсасини ўргатди.

Аввал ҳам айтиб ўтилганидек, ушбу беш оят Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам Маккаи Мукаррама яқинидаги Ҳиро ғорида «таҳаннус» деб номланган ибодат қилиб ўтирганларида нозил бўлган. Бу муборак беш оят илоҳий дастур — Қуръони Каримнинг инсониятта етиб келган бош дебочасидир. Худди ушбу беш муборак оят нозил бўлган ондан бошлаб, инсоният ўз тарихидаги энг бахтли, энг нурафшон лаҳзаларини яшашга бошлади. Ушбу муборак беш оят нозил бўлган лаҳзадан бошлаб, инсоният ўз Роббисининг абадий мўъжизаси, қўлланмаси — Қуръони Каримни қабул қилиб ола бошлади. Ушбу муборак беш оят туша бошлаши ила Аллоҳ таолонинг Ўзи мўмин мусулмон бандаларига ушбу мукаммал дастурни ҳаётларига татбиқ қилишларида лутфу иноят кўрсатиб турди. Бу — инсониятнинг камолга етганлиги аломати эди. Аллоҳ таоло инсониятта муваққат эмас, доимий ва баркамол шариатни ато қилишни бошлаган эди.

Инсоният тарихидаги бу улкан ҳодисани таърифлашга сўз ожиз. Кўпчилик қўлидан келганича бу ишни қилишга уриниб кўрган. Ана ўша уринишлардан бир мисол келтирамиз.

Аллома Исмоил ибн Касир рахматуллохи алайхи ўз тафсирларида бу ҳақда қуйидагиларни ёзадилар: «Қуръондан нозил бўлган аввалги нарса ушбу муборак оятлардир. Улар Аллох таолонинг Ўз бандаларига кўрсатган биринчи рахматидир. Уларда инсонни халқ қилиш «алақ»дан бўлганига ишора бордир. Инсонга у билмаган нарсани таълим бериш У зотнинг карамидан эканлигига ишора бордир. Аллох таоло уни илм ила шарафлади ва улуғлади. Бу эса, Одамни фаришталардан устун қилган нарсадир».

Ҳа, мана шу оятларда қаламнинг аҳамиятига ишора бор. Қалам доимо илму маърифат воситаси, рамзи булиб келган. Бундан ун турт

аср аввал бу хакикатни хеч ким билмаган хам. Лекин Қуръон илохий китоб бўлганидан, бунинг хабарини ўзининг биринчи оятларида берди.

Ундан сўнг келаси оятларда инсон табиатининг баъзи хусусиятлари баён қилинади. Жумладан, агар у бой бўлиб, молу мулкка эга бўлса, туғёнга кетади. Хаддидан ошади.

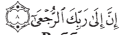


6. Йўк! Инсон, албатта, тугёнга ке

#### 7. Гар ўзини бой кўрса.

Инсон бойлик, мансаб орттирса, дарров тугёнга кетади, ховлиқади, ҳаддидан ошади. Ҳа, ўзини билмаган ва шу ўзини билмаслиги оқибатида Роббисини ҳам тан олмаган инсон ўзини бой кўрса, туғёнга кетади. Босар-тусарини билмай қолади. Ўз бойлигини, ўз бехожатлигини ўзгалардан устунлик деб ўйлайди. Ундок одам туғёнга кетиб, хаддидан ошади ва турли гунохларни содир этади.

Ўша туғёнга кетган инсон билиб қўйсинки,



#### 8. Албатта, қайтиб бориш Роббингтадир.

Ха, қиёмат куни, барибир, ҳамма Аллоҳ таолога қайтади. Ўшанда хар бир нарсанинг аниқ хисоб-китоби бўлади, буни хеч ким унутмасин.

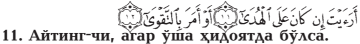
Энди, келаси оятларда, одамларни Аллохнинг ибодатидан қайтарувчиларнинг ёмонлиги хакида сўз кетади.

# أَرَءَ يَتَ ٱلَّذِى يَنْهَىٰ ﴿ كَا عَبْدًا إِذَاصَلَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَاصَلَىٰ ۗ عَبْدًا إِذَاصَلَىٰ ۗ 9. Қайтарганни курдингми?!

#### 10. Бандани намоз ўқиётганида?!

Яъни, намоз ўкиёттан бандани намоздан қайтарувчининг, уни намоз ўқитмасликка харакат қилувчининг туғёнга кеттанини кўрдингми?

Ривоятларда келишича, Макка мушриклари рахбари Абу Жахл, Мухаммаднинг Каъба ёнида намоз ўкиётганини кўрсам, бўйнидан оёғим билан босаман, деган экан. Бу хабар Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга етганда, у зот, менга яқинлашса, уни фаришталар олиб кетишади, деган эканлар. Шунга биноан, бу оятлардаги намоз ўқувчидан мурод – Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам, намоздан қайтарувчи эса, Абу Жаҳлдир.



12. Ёки тақвога чақирса.

Яхши бўлмасмиди? Албатта, яхши бўларди. Лекин у тугёнга кетган инсон хидоятда бўлиш ўрнига, кишиларни таквога чакириш ўрнига, Аллох, таолонинг суюкли бандаси намоз ўкиса, уни намоздан қайтариш пайидан бўлиб юрибди.



13. Айтинг-чи, агар у ёлғонга чиқарса ва юз ўгирса.

14. Аллох уни кўриб туришини билмасми?

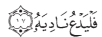
Яъни, ўша тугёнга кеттан инсон Аллох таолонинг динини ёлгонга чиқараётганини ва иймондан юз ўгириб кетаётганини Аллох таоло кўриб туришини билмайдими?! Ахир, Аллох таоло унинг барча қилмишларини қўриб турибди ва албатта қилган гунохларининг жазосини беради-ку!



15. Йўқ! Агар қайтмаса, пешонасидан шиддат-ла тутамиз!

16. Ёлғончи, хатокор пешонасидан!

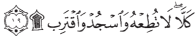
Агар мазкур кофир ва туғёнга кеттан банда куфридан ва туғёнидан қайтмаса, шу холида юраверса, қиёмат куни Биз уни хатокор пешонасидаги сочидан тортиб дўзах томон судраймиз. Ана ўшанда...



#### 17. Бас, у ўз тўпини чақирсин.

Яъни, ўша туғёнга кетган инсон Биз уни пешонасидан тутиб шиддат-ла жаханнам томон судраганимизда, ёрдамга ўз тўпиниошна-оғайниси, ёру биродари, хешу ақрабоси ва бошқаларини чақирсин.

Яъни, Биз ҳам дўзахийларни азобловчи фаришталарни чақирамиз. Дўзахнинг ишини бошқариб, дўзахийларни азобловчи фаришталар «Забония» деб номланадилар. Демак, қиёмат куни бу дунёда молу мулкига ишониб тугёнга кетган кофир ва осийлар ўзларига ёрдам берувчи топа олмайдилар. Улар бу дунёда пулнинг кучи билан хоҳлаган ишлари учун, хоҳлаган вақтларида, хоҳлаганларича ёрдамчи топиб ўрганиб қолган эдилар. Охиратда ундоқ бўлмайди. Улар залолатдадирлар.



#### 19. Йўқ! Сен унга итоат қилма! Сажда қил ва қурбат хосил қил.

Яъни, сен ҳеч қачон ундоқ туғёнга кеттан хатокорга эргашма! Сен Аллоҳга сажда қил ва У зотга қурбат ҳосил қил. Ушбу оят сажда оятларидандир. Ким уни ўқиса ёки эшитса, тиловат саждасини қилиш вожиб бўлади.

Имом Муслим улкан саҳобий Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Банда Аллоҳга энг яқин бўлган пайти—сажда пайтидир, у пайтда дуони кўп қилинглар», деганлар.



#### ҚАДР СУРАСИ

Мадийнада нозил бўлган. 5 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи оятидаги «Қадр» калимасидан олинган, тўгрироги, «Лайлатул Қадр»дан олинган. Бу муборак кеча «қадр» деб аталишининг икки хил маъноси бор. Биринчиси қадр, яъни қадри улуг, иккинчиси қадар, яъни бандаларнинг қадарини белгилашдир. Чунки, Лайлатул Қадр кечаси қадри улуг кечадир. Лайлатул Қадр кечаси бандаларнинг бир йиллик қадарлари—тақдирлари белгиланадиган кечадир. Ушбу сураи карима бошидан охиригача муборак Лайлатул Қадр кечасига бағишлангандир.

Барча халқларда ўтган улуғ кишилари, машхур кунлари, дастурлари ёки бошқа муносабатларини байрам қилиш одат тусига кирган. Улар бу байрамларда еб-ичиш, ўйнаб-кулиш, арақхўрлик, турли фиску фужурни хохлаганича қилишга қулай фурсат топадилар.

Исломда ўзига хос байрам бўлади. Илоҳий дастур байрами бўлмиш «Лайлатул Қадр» кечаси шулардан биридир. Чунки, худди шу кечада Қуръони Каримнинг нозил бўлиши бошланган. Бу байрамда қалбни поклаш, виждонни сайқаллаш учун ибодат қиладилар. Аллоҳ таолога яқинлик ҳосил қилиш учун бу кеча бедор бўлиб, тунни ибодат билан ўтказилади.

«Қадр» сурасида Аллоҳ таоло мусулмонларга Ўзи берган улкан неъматни, уларни зулматдан нурга олиб чиққан Қуръони Каримни нозил қилганини эслатади.

рисмиллахир рохманир рохийм Бисмиллахир рохманир рохийм

1. Албатта, Биз У(Қуръон)ни Қадр кечасида туширдик.

 $\Lambda$ айлатул Қадрнинг шу ном билан аталишининг сабаби — бу кечанинг қадри улуғлигидан, шу кечада бандаларнинг бир йиллик тақдирлари ўлчанадиган, ҳал қилинадиган бўлганлигидан эканини аввал ҳам айтиб ўтдик.

Ушбу оятда зикр қилинаётган ҳодиса, яъни Қуръоннинг туширилиши унинг Лавҳул Маҳфуздан бу дунё осмонига туширилишидир. Бу маъно Ибн Аббосдан ривоят қилинган. Ана ўша ҳодиса Лайлатул Қадр кечасида бўлганини ушбу оят очиқ-ойдин айтиб турибди. Қуръони Карим бу дунё осмонидан Пайғамбаримизга бўлиб-бўлиб йигирма уч йил давомида туширилган.

Демак, ушбу ояти кариманинг маъноси шуки, Биз Қуръонни Лавхул Маҳфуздан бу дунё осмонига Лайлатул Қадр кечасида туширдик, деб Аллоҳ таолонинг Ўзи таъкидлаб айтмоқда.

### وَمَا أَدْرَىٰكَ مَالَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ١

**2.** Лайлатул Қадр қандоқ нарса эканини сенга нима билдирди? Яъни, унинг ҳақиқатини, фазлини тўла тушунишинг қийин. Шунинг учун, уни Ўзимиз айтиб берамиз.

## لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِشَهْرِ ( اللهُ الل

#### 3. Лайлатул Қадр минг ойдин яхшироқдир.

Чунки, бу кечада Қуръони Карим нозил бўлган ва бу кечадаги ибодатнинг фазли минг ойлик ибодатдан афзалдир.

Ушбу оят тафсирида аллома Ибн Касир, жумладан, қуйидагиларни ёзганлар: «Бир киши силоҳ олиб минг ой Аллоҳнинг йўлида жиҳод қилгани ривоят қилинди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ва мусулмонлар бундан ажабландилар. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз умматларига ҳам шундоҳ бўлишини орзу қилиб: «Эй Роббим, менинг умматимни умматлар ичида умри қисҳа, амали оз қилдинг!»— дедилар.

«Лайлатул Қадр сенга ва умматингга ўша одам жиход қилган минг ойдан яхшироқдир», деди Аллох таоло.

Лайлатул Қадрнинг яна бир фазилати қуйидаги оятда баён қилинади:



#### лар учун тушадир.

Ушбу оятдаги «Рух»дан мурод Жаброил алайхиссаломдир. Лайлатул Қадр кечасида Жаброил алайхиссалом бошчиликларида фаришталар Аллох таоло келаси йилгача тақдир қилган ишлар ила тушадилар. Бу ҳам Лайлатул Қадр кечасининг шарафини оширадиган ишдир.

Лайлатул Қадрнинг учинчи фазилати қуйидаги оятда баён қилинади:



Яъни, Лайлатул Қадр кечаси тонг отгунча салом – тинчлик-омонлик кечасидир. Унда фаришталар мўминларга салом берадилар. Унда Аллох таоло инсонларга факат тинчлик-омонликни такдир килади.

Уламоларимиз қадр кечасининг қайси кеча эканлигини тайин қилишда Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг: «Лайлатул Қадр Рамазоннинг йигирма еттинчи кечасида», деган ривоятини ихтиёр қилганлар.

Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам: «Кимки Лайлатул Қадр кечасини иймон билан ва савоб умидида бедор ўтказса, унинг барча гуноҳлари кечирилади», – деганлар. Бу кечани бедор ўтказиш ибодат билан, яъни намоз ўқиш, дуо қилиш, истигфор айтиш ва Қуръон қироати билан бўлади.



#### БАЙЙИНА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 8 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи ояти охиридаги келган «Баййина» сўзидан олингандир.

«Баййина» сўзи луғатда «баён қилувчи», «очиқ-ойдин ҳужжат» ва «далил» маъносини билдиради. Ҳақни собит қилиш учун келтириладиган ашёвий далил—баййинадир. Ушбу сурадаги «Баййина» Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Пайғамбарликларидир.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга Қуръон нозил бўлишидан аввал оламни фисқ-фасод қоплаган, ҳамма диёнатлар ботил, бидъат, хурофотга тўлган эди. Аҳли китоб ҳам, мушриклар ҳам баробарига ақийдаси бузуқ кишиларга айланган эдилар.

Яҳудийлар мушрик арабларга, бизнинг муҳаддас китобимизда айтилишича, яҳинда Аллоҳ араблардан бир Пайғамбар юборади, уҳаҳ билан ҳуҳм ҳилади, адолат ўрнатади, биз унга эргашиб сизларнинг устингиздан ғалаба ҳиламиз, дейишарди. Мушриклар бўлса, ундоҳ бўлса, Сиздан кўра биз унга яҳинроҳ бўламиз, деб янги Пайғамбар келишини орзиҳиб кутардилар.

Аллоҳ таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Пайғамбар қилиб юборганида эса, барчалари у зотта қарши чиҳдилар. Куфр қалбларини кўр қилди ва иймон йўлини тўсди.

Ушбу сураи карима мазкур ҳақиқатни баён қилиб келди.

«Баййина» сураси маккий суралардан бўлиб, уни «Лам якун» сураси ҳам дейилади. Бу сураи карима:

- Аҳли китобларнинг Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Пайғамбарликларига нисбатан муносабатларини;
  - Аллоҳ таолога ихлос ила ибодат қилиш масаласини;
- Охиратда кофиру мушриклар ва муминларнинг оқибати қандоқ булиши масаласини баён қилади.

Сураи карима аҳли китоблар: яҳудий ва насороларнинг Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларига бўлган муносабатларини баён қилиш ила бошланади.

Сўнгра, иймоннинг муҳим унсурларидан бири бўлган амал — Aллоҳ  $_{17-3733}$ 

таолога ихлос ила ибодат қилиш масаласи муолажа қилинади.

Суранинг охирида эса, аҳли китоб ва мушриклар одамларнинг ёмонлари эканлиги ҳамда уларнинг жаҳаннамга киришлари баён қилинади.

Шунингдек, мўмин-мусулмонларнинг одамларнинг яхшиси эканликлари ва улар жаннатдан жой олишлари муқаррар эканлиги таъкидланади.





1. Аҳли китоб ва мушриклардан бўлган куфр келтирганлар «баййина» келмагунча ажралмасдилар.

Ушбу ояти каримадаги «Аҳли китоб»дан мурод яҳудий ва насоролардир. Бузилган бўлса ҳам, самовий китоби бор ҳавмга «аҳли китоб» дейилади. Ушбу ояти карима нозил бўлган пайтда ҳам, ҳозир ҳам яҳудий ва насоро(христиан)лардан бошҳа аҳли китоб йўҳ. Яҳудийлар Таврот аҳли, насоролар Инжил аҳлидирлар.

Шунингдек, оятдаги «мушриклар»дан мурод бутпарастлардир. Баъзи кишилар яхудийлар ва насоролар ҳам мушрик-ку, яхудийлар Узайр — Аллоҳнинг ўғли, насоролар Ийсо — Аллоҳнинг ўғли, дейишади-ку, деган мулоҳаза билан ушбу ояти карима маъноси ҳақида ўйлаб ҳам қолишади. Тўғри, уларда ҳам мушриклик аломати бор, лекин аҳли китоблик васфи устун. Шунинг учун, уларни аҳли китоб, дейилаверади.

Ояти каримада «ахли китоб ва мушриклардан бўлган куфр келтирганлар», дейилиши бу икки тоифа ҳам кофир эканлигини билдиради. «Аҳли китоб»лар ҳам Аллоҳга, Пайғамбарга, илоҳий китобга, охиратта иймон келтиради-ку, улар мўмин бўлишмайдими?» деган савол ноўрин. Чунки, улар Аллоҳ айттанидек иймон келтиришмаган, Аллоҳнинг амрини ва китобини ўзларича бузишган, бу эса, куфрнинг каттасидир.

Аввал ҳам айтиб ўтилганидек, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг Қуръонни ҳабул ҳилиб олиб, Исломга чаҳиришлари очиҳ-ойдин ҳужжат бўлган. Жумладан, аҳли китоб ва мушрикларнинг куфр ва залолатда эканликларини ҳам баён ҳилувчи очиҳойдин ҳужжат бўлган.

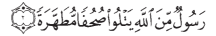
Ояти каримада ахли китоб ва мушриклар ана ўша «баййина» келгунча ажралмасдилар, дейилмокда. Нимадан ажралмасдилар? Ўзлари лозим тутган куфр ва залолатдан. Уларнинг ҳаммалари ота-боболаридан уларга мерос бўлиб қолган куфрлари ва залолатларидан ажралмасдан аввал қандоқ бўлсалар, шундоқ бўлиб юраверар эдилар.

Лекин Аллох таоло томонидан хидоят ва ҳақиқатнинг «баййина»-си—очиқ-ойдин ҳужжати бўлиб, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васал-ламнинг Пайғамбарликлари келгандан сўнг, уларнинг баъзилари куфр ва залолатдан ажраб, иймон ва ҳидоятта кира бошладилар. Зотан, дастлаб мусулмон бўлганларнинг асли аҳли китоб ёки мушрик бўлгандир.

Хулоса қилиб айтадиган бўлсак, ушбу ояти кариманинг маъноси қуйидагича бўлади.

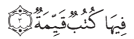
Ахли китоб бўлмиш яхудий ва насоролар хамда мушриклардан иборат бўлган куфр келтирганларга ўттан илохий китобларда зикри келган «баййина»— хужжат— Мухаммад алайхиссалом Пайгамбар бўлиб келмагунларича улар ўз куфрлари ва залолатларидан ажралмасдилар.

«Баййина»— «ҳақни баён қилувчи ҳужжат» нималигини келаси оят тушунтиради.



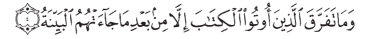
## 2. У (баййина), Аллоҳ тарафидан юборилган Расул бўлиб, покланган саҳифаларни тиловат қиладур.

Яъни, «Баййина» Аллох томонидан юборилган Расулдир. У, ёлғондан, шақдан, нифоқдан, залолатдан ва барча шунга ўхшаш ифлосликлардан покланган саҳифаларни, Қуръонни уларга ўқиб беради.



#### 3. Уларда ажойиб битиклар бор.

Яъни, Аллоҳ таоло томонидан юборилган, ҳаҳнинг ботилдан фарҳини баён ҳилувчи ҳужжат бўлмиш Пайғамбар уларга ўҳиб берадиган ўша саҳифаларда ажойиб битиклар бордир.



4. Китоб берилганлар уларга «баййина» келганидан сўнггина бўлиниб кетишди.

Аввал китоб берилганларнинг ҳаммалари бир овоздан, иттифоқ бўлиб, яқинда янги Пайғамбар чиқади, унинг сифатлари бизнинг муқаддас китобларимизда бундоқ-бундоқ, деб айтишарди. Аллоҳ таоло худди ўша сифатларга эга бўлган зотни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни Пайғамбар қилиб юборгандан сўнг эса, улар тафриқага тушиб бўлиндилар, баъзилари иймон келтириб, мусулмон бўлди, баъзилари ҳасад қилиб, инкор қилди, учинчилари эса, биз айтган Пайғамбар бошқа эди, дейишди ва ҳоказо.

5. Ҳолбуки, улар фақат Аллоҳгагина ибодат қилишга, Унинг динигагина ихлос қилишга, бошқа динларга мойил булмасликка, намозни тулиқ уқишга, закот беришга буюрилган эдилар. Ана шу турри(миллат)нинг динидир.

Ҳа, аҳли китоб бўлмиш ўша яҳудий ва насоролар Таврот ва Инжилда фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигагина ибодат қилишга амр этилган эдилар. Аммо, улар бу амрни бажо этмадилар. Улар Аллоҳдан бошқага, Узайрга, Ийсога, Марямга, ҳатто ўз аҳбор ва раҳбарларига ҳам ибодат қилдилар.

Аллох субханаху ва таоло «Тавба» сурасида:

«Ва улар аҳборлари ва роҳибларини Аллоҳдан ўзга Робб қилиб олдилар ва Масийҳ ибн Марямни ҳам. Ҳолбуки, улар фақат ягона илоҳгагина ибодат қилишга амр қилинган эдилар», деган.

Албатта, аҳбор ва роҳибларга ибодат қилиш уларга сажда қилиш эмас, уларнинг ўзларича ҳалол деганини ҳалол билиб, ҳаром деганини ҳаром билиб, Аллоҳ таолонинг айтганини қўйиб, уларнинг айтганига юришдир. Улар.

#### «Унинг динигагина ихлос қилишга... буюрилган эдилар.

Ҳа, аҳли китоблар бўлмиш яҳудий ва насоролар фақат Аллоҳ таолонинг динигагина ихлос қилишга, холис шу дингагина амал қилишга амр қилинган эдилар. Лекин улар бу амрни бажо келтирмадилар. Улар Аллоҳ таолонинг динига турли-туман нарсаларни, жумладан, ўзлари тўқиб чиқарган бидъат-хурофотларни ҳам аралаштириб юбордилар.

Аллоҳ таолонинг динига ихлос қилиш фақат Аллоҳ таолонинг Ўзини кўзлаб, розилигини ўйлаб иш қилишдан иборатдир. Ихлос ибодатнинг мағзидир. Ҳадиси қудсийда Аллоҳ таоло:

«Мен ширқдан беҳожатларнинг беҳожатиман. Бас, ким бир амал қилса-ю, унда Мендан бошқани ширк келтирса, Мен уни ҳам, ширкини ҳам тарк қилурман», деган. Уламоларимиз амалларни учга тақсимланганлар:

- 1) Амр қилинган амаллар. Буларни қилишда Аллоҳ таолонинг розилигини қузлаш шарт. Агар ният сал бошқача булса, риёга айланади.
- 2) Наҳйи қилинган қайтарилган амаллар. Бундоқ амалларни ният қилмай тарк қилса, уларнинг зараридан фориғ бўлади, аммо савоб олмайди. Аммо, ният қилиб, Аллоҳ таолонинг розилиги учун мазкур ишларни тарк қилса, ажр олади.
- 3) Мубоҳ амаллар. Емоҳ-ичмоҳ, оила ҳаётига ўхшаш ишлар. Бу амалларни ниятсиз ҳилса, ажр олмайди. Аммо, Аллоҳ таолонинг розилигини олиш ниятида ҳилса, ажр олади. Ҳар бир мубоҳ амал Аллоҳ таолонинг розилигини ният ҳилиш ила ибодатта айланади. Ибодатта ҳувват бўлсин, деган ниятда таом тановул ҳилиш ҳам ибодат.

Шунингдек, улар

#### «бошқа динларга мойил бўлмасликка...» буюрилган эдилар.

Ҳа, ахли китоб бўлмиш яхудий ва насоролар Аллох таолонинг динида собит туришга, бошқа динларга мойил бўлмасликка амр қилинган эдилар. Улар бу амрни ҳам бажо келтирмадилар. Аллох таолонинг дини Ислом қолиб, турли дин ва мазҳабларга эргашиб кетдилар.

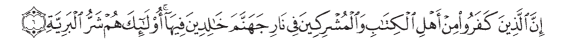
#### «Намозни тўлиқ ўқишга, закот беришга буюрилган эдилар.»

Ха, ахли китоб бўлмиш яхудий ва насоролар намозни тўла-тўкис адо этишга, фарз бўлган закотни беришга амр қилинган эдилар. Аммо, улар бу амрни ҳам бажо этмадилар.

Улар ўзларига буюрилган мазкур амрларни бажо этганларида, ўзларига яхши бўлар эди. Чунки:

#### «Ана шу тўгри(миллат)нинг динидир».

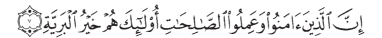
Ана ўша, васфи юқорида зикр қилинган тўгри миллатнинг дини— Ислом миллатининг динидир. Модомики, ўша ахли китобдан ва мушриклардан бўлган куфр келтирганлар Аллох таолонинг амрини адо этмаган эканлар, тўгри йўлдаги миллатнинг динига юрмаган эканлар. Энди...



#### 6. Албатта, аҳли китоб ва мушриклардан бўлган куфр келтирганлар жаҳаннам ўтидадурлар, у ерда абадий қолурлар. Ундайлар халойиқнинг энг ёмонидирлар.

Яъни, аҳли китоб бўлсин, мушрик бўлсин — бари бир, Қуръонга, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга иймон келтирмай, куфр келтирса, охиратда жаҳаннамга тушади ва у ерда абадий қолади. Улар халойиқнинг энг ёмонидирлар. Чунки, дунёда кофирликдан кўра ёмонроқ нарса йўқ.

Бунинг аксича...



## 7. Албатта, иймон келтирганлар ва солих амалларни қилганлар, ана ўшалар, халойиқнинг энг яхшисидир.

Чунки, дунёда иймон ва амали солихдан кўра яхшироқ ҳеч бир иш йўқ.

Қуръони Карим доимо иймондан сўнг амали солихни келтиради. Чунки, ҳақиқий иймон қалбда тасдиқ топиб, амал билан тасдиқланганидир. Амали солиҳ эса, Аллоҳ таоло буюрган яхши ишлардан иборатдир.

# 8. Уларнинг мукофотлари Роббилари хузуридаги остидан анхорлар оқиб турган «адн» жаннатларидир. У ерда абадул-абад қолурлар. Аллох улардан рози бўлди, улар хам Ундан рози бўлдилар. Бу, Роббисидан қўрққанлар учундир.

Яъни, иймон келтиргач, солих амаллар қилиб, халойиқнинг энг яхшиси унвонига мушарраф бўлган аброр бандаларнинг у дунёдаги мукофотлари Роббилари хузуридаги, остидан анхорлар оқиб турадиган «адн» жаннатидир. «Адн» дегани «доимий иқомат жойи» маъносини англатади.

#### «У ерда абадул-абад қолурлар.»

Яъни, улар мазкур «адн» жаннатида доимий қоладилар. У ердан чиқмайдилар ҳам, у ерда ўлмайдилар ҳам. Балки, доимий ҳузурҳаловат, нозу неъматда бардавом бўладилар.

#### «Аллох улардан рози бўлди...»

Яъни, Аллоҳ таоло уларнинг бу дунёда қилган иймон-эътиқод ва тоат-ибодатларидан рози булди.

#### «...улар хам Ундан рози бўлдилар.»

Яъни, мўмин бандалар ҳам ўзларига берилган олий мартабалар ва яхшиликлар учун Аллоҳ таолодан рози бўлдилар.

#### «Бу, Роббисидан қўрққанлар учундир.»

Аллоҳ таоло барчамизни Роббисидан қўрққанлардан қилсин. Омийн!



#### ЗАЛЗАЛА СУРАСИ

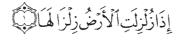
Мадийнада нозил бўлган. 8 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг исми ҳам унинг биринчи оятидан олинган. «Залзала» — «зилзила» деганидир. Бу ерда қиёмат қоим бўлгандаги улкан зилзила ҳақида сўз кетади.

Бу сураи карима қиёмат кунидаги баъзи воқеалар васфи билан бошланади. Сўнг, одамларнинг қайта тирилиши ва ҳисоб-китоб ҳақида сўз кетади. Имом Термизий ривоят қилган ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Изаа зулзилат» сураси Қуръоннинг ярмига тенг келади», деганлар.

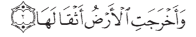


### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Вақтики, ер ўзига хос зилзилага тушса...

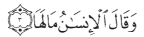
Яъни, ер ўз ҳажми, ўлчовига яраша катта зилзилага тушса. Қиёмат қоим бўлганда, ер бутунлайича қаттиқ зилзилага тушади. Ҳозиргига ўхшаб унинг баъзи бир нуқтаси сал-пал силкиниб қўймайди. Балки, ер ўзининг бутун вужуди билан, ҳеч бир нуқтаси ҳам қолмай ниҳоятда шиддатли зилзилага тушади. Ана ўша, ернинг ўзига хос зилзилага тушгани бўлади. Ана ўша зилзила оқибатида...



2. Ва ер ўз юкларини отиб чиқарса...

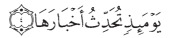
Қиёмат кунида мазкур шомил ва шиддатли зилзила оқибатида ер ўз ичидаги барча нарсаларни: маъданлар, хазийналар, ўликлар ва бошқа нарсаларни ташқарига чиқариб ташлайди. Бу ҳолатни кўрса...

Залзала сураси



#### 3. Ва инсон: «Унга нима бўлди?!» - деса...

Яъни, ернинг ўзига хос шомил ва шиддатли зилзилага тушганини, ўз ичидаги нарсаларни ташқарига отиб чиқарганини кўриб, инсон: «Ерга нима бўлди ўзи, бундоқ қилаяпти?», деган вақтида...



#### 4. Ўша кунда у (ер) ўз хабарини айтадир.

Яъни, ўша шиддатли ва ўта қўрқинчли қиёмат кунида ер ўз устида қилинган яхшилик ва ёмонликларнинг ҳаммасининг хабарини айтиб беради. Ўша кунда ер ҳар бир инсоннинг ўз устида нима ишлар қилгани ҳақида батафсил хабар беради.

Имом Термизий Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда қуйидагилар айтилади: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам «Ўша кунда у ўз хабарини айтади», — оятини қироат қилдилар ва:

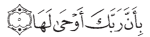
«Унинг хабари нималигини билмайсизларми?» – дедилар.

«Аллох ва Унинг Расули билувчирок», дейишди.

«Албатта, унинг хабари ҳар бир банда ва чўрига ўз устида нима қилгани ҳақида гувоҳлик беришидир. У фалон куни фалон, фалон ишни ҳилди, деб айтадир. Бас, ана шулар унинг хабарларидир», дедилар у зот.

Имом Тобароний ривоят қилган ҳадисда эса: «Ердан ҳушёр бўлинглар. Зотан, у онангиздир. Албатта, унинг устида қайси бир яхши ёки ёмон амал қилувчи бўлса, у албатта анинг хабарини берувчидир», дейилган.

Ернинг бундоқ қилиши...



#### 5. Сенинг Роббинг унга вахий юборгани учундир.

Яъни, ернинг изтиробга тушгани, ичидаги нарсаларни отиб чи-

қаргани ва ўз устида ҳар бир инсоннинг қилган барча ишлари ҳақида ҳабар бериши Аллоҳ таоло унга амр қилгани учун бўлади. Ўз-ўзидан бўлмайди, албатта.

## 6. Ўша кунда одамлар амалларини кўриш учун жойларидан гурух-гурух бўлиб қўзғалурлар.

Яъни, қиёмат куни одамлар гуруҳ-гуруҳ бўлиб—мўминлар алоҳида, кофирлар алоҳида—жойларидан қўзғаладилар. Кейин, бу дунёда қилган ишларига яраша мукофот ёки жазо оладилар.

#### 7. Бас, ким зарра оғирлигида яхшилик қилса ҳам кўрадир.

#### 8. Ва ким зарра оғирлигида ёмонлик қилса ҳам кўрадир.

Яхшиликнинг ҳам, ёмонликнинг ҳам катта-кичиги бўлмайди. Ҳаммасининг ҳисоб-китоби бўлади, қиёматда жавоб бериш керак.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қиладиларки. Саъсаъа ибн Муовия исмли одам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳузурларига келганда, ул ҳазратлари унга «Фаман яъмал мисқола зарратин хойрон яроҳ, ва ман яъмал мисқола зарратин шарран яроҳ»ни ўқиб берганларида, у «Бундан бошқа нарсани эшитмасам ҳам, менга шунинг ўзи етарли», — деган экан.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Бир хурмонинг ярми ёки бир оғиз ширин сўз билан бўлса ҳам, ўзларингизни дўзаҳдан сақланглар», деганлар. Яъни, яхшиликнинг кичиги бўлмайди, деганларидир.

Бошқа бир ҳадисда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Кўзга илинмайдиган гуноҳлардан сақланинглар, чунки улар тўпланиб кишини ҳалок қилади», деганлар.

Ҳар доим, агар кўзга кўринмас зарра миқдорида бўлса ҳам, яхшиликни қилиб, шунингдек, агар кўзга кўринмас зарра миқдорида бўлса ҳам, ёмонликдан қочиш керак.



#### АЪДИЯТ СУРАСИ

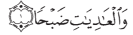
Маккада нозил бўлган. 11 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ҳам ўзининг биринчи оятидаги биринчи сўздан олинган. «Аъдият» «чопувчилар» деган маънони билдиради. Ушбу сурада эса, «Аъдият»дан мужоҳидларнинг Аллоҳ таолонинг йўлидаги жиҳодда чопувчи отлари кўзда тутилган. Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло ушбу сураи каримада мужоҳидлар минган отларнинг турли сифатлари ила қасам ичиб, инсон ўз Роббиси неъматининг қадрига етмаслигини таъкидлайди. Шу билан бирга, у яхшилик, молу дунёни хуш кўриши ҳам алоҳида таъкидланади.

Ва нихоят, охиратда хамма нарса аён бўлиши баён қилинади.



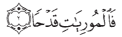
#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Харсиллаб чопувчи отлар билан қасам.

От қаттиқ чопганда, кучанганидан, инқиллаганга ўхшаш овоз чиқаради. Сўз шунинг устида кетяпти.

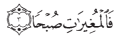
Аллоҳ таоло мужоҳидларнинг овоз чиқариб—ҳарсиллаб ўқдек учиб кетаёттан отлари билан қасам ичмоқда. Бу жиҳодга тарғиб эканлиги очиқ-ойдин кўриниб турибди.



#### 2. Ўт чақнатиб чопувчи отлар билан қасам.

Бу оятда эса, Аллох таоло мужохидларнинг туёқлардан учқун

чақнатиб чопиб кетаёттан отлари билан қасам ичмоқда. От чопганда туёғидан учқун чиқиши уларнинг ўта шиддат-ла чопаётганлари далилидир. Бунда ҳам жиҳодга бўлган кучли интилиш, Аллоҳ таолонинг розилигини топишга шошилиш аломати бор.



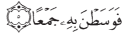
#### 3. Тонг чогида горат қилувчи отлар билан қасам.

Тонг чоғида ғоратни бошлаш ҳам мусулмон мужоҳидларга хос ишдир. Улар кечаси билан жиҳодга тайёргарлик кўриб, Аллоҳ таолога ёлбориб ибодат ҳилиб чиҳиб, тонг чоғида, Бомдод намозини ўҳиб бўлиб, душман устига елдек бостириб борганлар. Аллоҳ таоло ўша чоғда чопувчи мужоҳидларнинг отлари билан ҳасам ичмоҳда. Бу ҳам жиҳодни улуғлаш, унга тарғиб ҳилишнинг бир йўлидир.



#### 4. Ўша ила чанг қўзғатдилар.

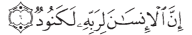
Яъни, ўша тонг пайтидаги тез ҳужумда мужоҳидларнинг отлари чанг қўзғатиб чопиб кетдилар. Ёки ўша чопишлари ила чанг қўзғатдилар. Бу ҳам тонг чоғида душман устига ғорат қилиб, бостириб бораёттан мужоҳидларнинг отларининг ўта шиддат ила чопишининг васфидир.



#### 5. Ва у ила жамоа ўртасига (ёриб) кирдилар.

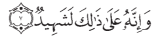
Яъни, мужоҳидларнинг отлари туёқларидан чанг чиқарганларича, елдек учиб бориб, душман сафини ёриб, ўрталарига кириб бордилар.

Аллоҳ таоло урушга қатнашувчи отларнинг турли ҳолатлари билан қасам ичди. Чунки, ўша пайтларда от энг муҳим улов эди. Хусусан, урушда унинг аҳамияти ҳаддан ташқари катта эди. Тарихдаги энг катта юришлар, фатҳ этишлар от ёрдамида, чавандозлик ила амалга оширилган. Шунинг учун, барча халқлар, шу жумладан мусулмонлар ҳам отга, чавандозликка катта эътибор берганлар. Қуръони Карим ҳам шуни таъкид этмоқда. Бу қасамдан яна бир мурод келаси оятлардаги мавзуъга эътиборни тортиш.



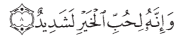
#### 6. Албатта, инсон ўз Роббисига ношукрдир.

Инсон Аллоҳ таоло унга берган неъматларни унутиб қўяди. Етарли шукр қилмайди. Ўзига етган мусийбатларни эслайди-ю, неъматларни эсламайди.



#### 7. Ва албатта, у ана шунга ўзи гувохдир.

Яъни, инсон ўзининг кўрнамак эканлигига ўзи гувохдир. Уни ўзи тан олади, инкор эта олмайди.

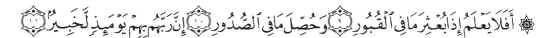


#### 8. Албатта, у мол-дунёга ҳаддан ташқари ўчдир.

Ҳа, инсон молу дунё тўплашни ҳеч эсдан чиқармайди.

Унинг молу дунёга бўлган хирси жуда шиддатли.

Аллоҳ таолонинг берган неъмати бўлмиш молу дунёга шунчалик ўч бўлади, аммо неъмат берувчи Зотга кўрнамаклик қилади.



- 9. У билмасми?! Қабрдагилар қўзғатилганда.
- 10. Ва кукракларидаги ошкор булганда.
- 11. Уша кунда Роббилари улардан хабардор эканини?!

Ҳа, ўша нобакор инсон қабрдаги барча-барча ўликлар қўзғатилиб тирилтириладиган, ҳатто кўкраклардаги сиру асрорларгача фош бўладиган қиёмат кунида, ҳа, ўша кунда бандаларнинг Роббиси уларнинг каттаю кичик ҳар бир нарсасидан ўта хабардор бўлишини билмасмиди?! Нима учун нобакорлик қилмоқда, ўзи! Унинг ўрнига, Роббисига иймон келтириб, У зотга итоат ва ибодат қилса бўлмасмиди?



#### ҚОРИЪА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 11 оятдан иборат.

Бу сураи карима қиёмат куни ҳақида сўз юритиб, у кунни янги ном—«Ал-Қориъату»—«шиддат билан қоқувчи» номи билан атайди. Бу номнинг ўзи даҳшатли, чунки қалбларни қўрқинчга тўлдирувчи маъноси бор. Ушбу сураи карима ана шу сўз билан бошлангани учун, бу сўз унга исм бўлиб қолган.

Сура нихоясида яхши амал қилиб ўтганлар нажотга эришиши ва кофирлар азобу хасратда қолиши таъкидланади.



#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Ал-Қориъа.

Бу сўз қиёматнинг исмларидан бири бўлиб, аввал айтиб ўтилганидек, луғатда «шиддат билан қоқувчи» маъносини билдиради ва ўзи ҳам кишилар қалбини шиддатли зарба билан қоқади. Бирданига шу даҳшатли исмнинг келиши ҳам кишилар эътиборини тортади.

Ал-Қориъа Қуръони Карим истилохида нимани англатишини келгуси оятларда баён қилинади.



#### 2. Ал-Қориъа нима?

Бу савол ал-Қориъанинг нақадар улкан нарса эканини билдириш учун, билиб туриб, қасдан берилган. Араб тили қоидаси шундай.



#### 3. Ал-Қориъа қандоқ нарса эканлигини сенга нима билдирди?

Яъни, унинг ҳақиқатини билишга одамларнинг тасаввури етмайди. Сен ал-Қориъанинг нима эканлигини қаердан ҳам била олар эдинг, эй инсон.

Ал-Қориъа нима эканининг баёни энди келади.



#### 4. У кунда одамлар тўзиб кетган капалакка ўхшаб қоларлар.

Маълумки, капалак жуда заиф нарса бўлиб, улар тўзитиб юборилса, ҳаммаси аралаш-қуралаш бўлиб, бир-бири билан иши йўқ, ўзини ҳар тарафга ура бошлайди. Одамлар ҳам қиёмат куни шунга ўхшаб қолишаркан.



#### 5. Ва тоғлар титилган жунга ўхшаб қоларлар.

Қиёматнинг шиддатидан шундай улкан тоғлар ҳам титилиб ҳавода учиб юрган жунга ўхшаб қоларкан.

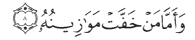
Келаси оятларда мазкур дахшатли қиёмат кунида одамларнинг бу дунёда қилган амаллари ўлчаниши ва уларнинг самарасига қараб ҳар бир инсон жазо ёки мукофот олиши ҳақида сўз кетади.



#### 6. Кимнинг тарозуси оғир келса...

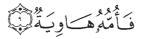
#### 7. Бас, у розилик хаётидадир.

Яъни, юқоридаги ояти карималарда васф қилинган қиёмат қоим бўлиб, одамлар тўзиб кетган капалакларга, тоғлар титилган жунга ўхшаб қолган кунда кишиларнинг бу дунёда қилган амаллари тарозуга солинади. Ўшанда кимнинг иймон ва амалидан ҳосил бўлган савоби оғир келиб, қиёмат тарозуси палласини босса, у розилик ҳаётига— жаннати наъиймга эришади.



#### 8. Ва аммо кимнинг тарозуси енгил келса...

Кимнинг қиёмат тарозусига қўядиган амали солихи, тоат-ибодати, савоби бўлмай, тарозусининг палласи енгил келиб қолса...



#### 9. Бас, унинг онаси дўзахдир.

Одатда, она доим панох бўлган. Инсон энг оғир пайтларда онасига интилгандай, қиёматда тарозуси енгил келган инсонлар ҳам жовдириб онасини қўмсаганда, жаҳаннам уларни она ўрнида кутиб оларкан. Меҳр-муҳаббат, шафҳат излаб турганда, азоблар конига, ҳийноҳҳа, даҳшатли оловда ёнишга дуч келиши ниҳоятда катта баҳтсизлик.

Ибн Жарир Ашъас ибн Абдуллохдан қилган ривоятда айтилади: «Вафот этган мўминнинг руҳи мўминларнинг руҳларига қўшилар экан. Шунда улар янги келгандан, фалончи нима бўлди, деб сўрашганда, у, вафот этган эди, олдиларингизга келмадими, деб айтар экан. Эски руҳлар, ундоқ бўлса, «ҳавия» онасининг олдига кетибди, дер эканлар».



### 10. У (Ҳавия) **қандоқ нарса эканлигини сенга нима билдирди?** 11. У **қаттиқ қизиган ўтдир**.

Демак, кофир, мушрик, мунофик, фосик, фожир, осий ва гуноҳкорларни қиёмат куни қаттиқ қизиган ўт—олов «она» бўлиб, қучоқ очиб, кутиб олар экан. Албатта, жаҳаннамнинг ўти бу дунёнинг ўтига асло ўхшамайди. У тамоман бошқача бўлади. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларидан бирида: «Сизлар ёқадиган олов жаҳаннам оловининг етмишдан бирига тўғри келади», деган эканлар. Яъни, иссиклиги шунча экан. Аллоҳ Ўзи сақласин!



#### ТАКААСУР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 8 оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг биринчи оятидаги «такаасур» сўзидан олинган. «Такаасур» сўзи молу дунё, мансаб-мартаба ва бола-чақанинг кўплиги билан фахрланиш, деганидир. Ушбу сурада кишилар дунёнинг ўткинчи матоҳини кўпайтиришга ўзларини уришлари, ана шу иш билан машғул бўлишни жонлари чиққунча давом эттиришлари ҳақида гап кетади.

«Такаасур» сураси нихоятда кескин хитоблар ила одамларни мазкур ишни қилмасликка ундайди.

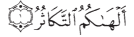
Ва нихоят, охиратда кўриладиган дахшатларни эслатиш ила сурага хотима ясалади.

Бу сураи карима туғёнга кетган моддапарастлик муаммосини муолажа қилади. Қозирги ҳаёт инсонга турли сарфларни талаб қиладиган маданиятни тақдим этди. Ҳойи-ҳавасга эришаман, деб инсон бу нарсаларнинг қули бўлиб қолади. Шу сабабдан, ҳаёт роҳат ўрнига чарчашга айланди. Инсон иложи борича кўпроқ бойлик тўплайдиган ва бу йўлда ҳар қандай пасткашликлардан қайтмайдиган бўлиб қолди. Ҳавойи нафс йўлида юриш, мол-дунёга ўчлик инсонни инсоний фазилатларидан жудо қилди, инсонийлигини унуттирди ва ниҳоят, яратган Холиқини ҳам эсдан чиҳартирди. Оҳибатда инсон Аллоҳга эмас, молу дунёга сажда қиладиган бўлиб қолди.

«Такаасур» сураси бунинг оқибати нима бўлишини баён қилади.

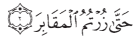
مر الله التّحمَزِ الرّحِيهِ

БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



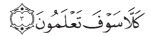
#### 1. «Кимники кўп» сизни машғул қилди.

Эй одамлар, кўп молу дунё тўплашга, мансаб кетидан қувишга, бола-чақа, ёру дўст кўпайтиришга тинмай уриниш сизни Аллох таолонинг итоат ва ибодатидан машғул қилди. Бошқалардан кўра молу дунём кўп бўлсин, деб тинмай уриндингиз, Аллох таолонинг тоатидан машғул бўлдингиз. Бошқалардан каттароқ мансабга эришай, деб тинмай уриндингиз, Аллох таолонинг тоатидан машғул бўлдингиз. Бошқалардан кўра кўпроқ бола-чақа, ёру дўстим бўлсин, деб тинмай уриндингиз, Аллох таолонинг тоатидан машғул бўлдингиз.



#### 2. То қабрларни зиёрат қилгунингизча.

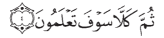
Яъни, ўлиб қабрга киргунингизча кимўзарга бойлик тўплаш билан овора бўлиб, Аллох таолонинг тоат-ибодатини эсдан чиқардингиз.



#### 3. Йўқ! Сизлар тезда биласиз.

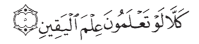
Йўқ! Бу қилмишингиз нотўғри! Молу дунё кўпайтиришга берилиб, Аллох таолонинг тоати, ибодатидан машғул бўлманг! Мансаб орқасидан югуриб, Аллох таолонинг тоат-ибодатидан машғул бўлманг! Бола-чақа, ёру дўстим деб, Аллох таолонинг тоат-ибодатидан машғул бўлманг!

**Хали**, бунинг оқибатини тезда биласизлар.



#### 4. Яна йўк! Сизлар тезда биласиз.

Ҳа, тезда — ўлишингиз билан, молу дунё кўпайтиришга, мансабга ўч бўлишга ва бола-чақа, ёру дўстга ружуъ қўйишга берилиб, Аллоҳ таолонинг тоат-ибодатидан машғул бўлишнинг оқибатини кўрасизлар. Шунинг учун ҳам, вақти борида бу машғулликни йиғиштириб Аллоҳ таолога ҳайтинг.



#### 5. Йўк! Агар Сиз аник илм ила билганингизда эди.

Йўқ! Сиз бу қилмишингиздан қайтинг! Ўткинчи дунё матоҳи учун кимўзарга берилиб Аллоҳ таолонинг ибодатидан қолишни йигиштиринг! Агар сизлар бунинг оқибати нима бўлишини очиқ-ойдин билганингизда эди, бу ишни қилмас эдингиз. Молу дунё кўпайтиришга машғул бўлиб, Аллоҳ таолонинг ибодатини унутмас эдингиз. Мансаб кетидан қувишга машғул бўлиб, ўлгунингизча уриниб, Аллоҳ таолонинг ибодатини унутмас эдингиз. Бола-чақа, ёру дўст билан машғул бўлиб, Аллоҳ таолони эсдан чиқармас эдингиз.

Афсуски, молу дунё, мансаб, бола-чақа, ёру дўст масаласида кимўзар ила ўлиб, қабрни зиёрат қилгунингизгача машғул бўлдингиз. Энди...



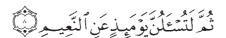
#### 6. Албатта, жаханнамни кўрасиз.

Яъни, кўрмай қолмайсиз. Чунки, бу дунёда молу дунё кўпайтириш ила овора бўлиб, мансаб кетидан қувиш билан овора бўлиб, Аллох таолонинг ибодатини унуттанларнинг жойи албатта жаҳаннам бўлиши аниқ. Ҳа, эй, гофил бандалар! Сизлар, албатта, жаҳаннамни кўрасизлар!



#### 7. Ва яна, албатта, уни ишонч кўзи билан кўрасиз.

Ха, ишонаверинг, жаханнамни ўз кўзингиз билан кўрасиз. Бу аник!



### 8. Сўнгра, ўша кунда, албатта, берилган неъматлардан сўраласиз.

Яъни, қиёматда ҳар бир неъматни нимага, қандоқ сарф қилганингиз ҳақида сўралади. Ҳа, каттаю кичик ҳар бир неъмат ҳақида сўраласиз. Ҳар бир неъматта шукр қилдингизми, йўқми—сўраласиз. Аллоҳ таоло сизга берган молу дунё неъматини нимага сарфладингиз—ҳалолгами, ҳаромгами, Аллоҳ таолони рози қиладиган йўлгами, ғазабини қўзғатадиган йўлгами—ҳамма-ҳаммаси ҳақида сўраласиз.

Мансабдан қандай фойдаланганингиз ҳақида ҳам албатта сўраласиз. Мансабингиздан тўғри, Исломий йўлда истифода қилдингизми ёки нотўгри, ёмонлик ишлар йўлида истифода қилдингизми— сўраласиз! Шунингдек, бола-чақа, ёру дўст ҳақида ҳам сўраласиз!

Ушбу ҳис — ҳиёмат куни каттами-кичикми ҳар бир неъмат ҳаҳида савол-жавоб бўлиши муҳаррарлиги ҳисси ҳар бир мусулмонни доимий равишда ҳамраб турмоги лозим. Ана шундагина жамият аъзоларидаги масъулият ҳисси ортади, ҳушёрлик зиёда бўлади ва улкан натижалар ҳосил бўлади. Худди шу ҳис мусулмонларнинг биринчи авлодида олий даражада бўлган, шунинг учун ҳам, улар улкан ютуҳларга эришганлар.

Имом Термизий Абдуллоҳ ибн Шиххийр розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳузурларига борсам, «Алҳаакумут-такаасуру» ини ҳироат ҳилаётган эканлар. Сўнгра у зот: «Одам боласи, молим, молим дейди. Сенинг еб тугатганингдан, кийиб чиритганингдан ва садаҳа ҳилиб ўтказганингдан ўзга молинг бормиди?!» — дедилар», дейилган. Яъни, мазкурлардан бошҳа молу дунё бевафо нарсадир.

Имом Муслим Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан қилган ривоятда қуйидагилар айтилади: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам бир кун ёки кечаси ташқарига чиқиб Абу Бакр ва Умарга дуч келдилар. Бас, у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Икковингизни бу соатда уйингиздан нима чиқарди?» – дедилар. Иккови:

«Очлик, эй, Аллохнинг Расули», дейишди. Ул зот:

«Мени ҳам, нафсим қўлида бўлган Зот билан қасамки, икковингизни чиқарган нарса чиқарди, туринглар!»—дедилар. Ул зот билан бирга туриб ансорийлардан бирининг ҳузурига боришди. У киши уйида йўқ экан. Аёли у зот соллаллоҳу алайҳи васалламни кўриши билан:

«Хуш келибсиз!»—деди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам аёлдан:

«Фалончи қаерда?» – деб сўрадилар. Аёл:

«Сув олиб келгани кетди», деди. Тезда ансорий сахоба ҳам етиб келди. Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламга ва у зотнинг икки саҳобаларига назари тушиши билан:

«Алҳамду лиллоҳ! Бугун менчалик ҳурматли меҳмонлари бор ҳеч ким йўқ!» — деди. Бориб бир тизим хурмо келтириб, енглар, деди ва қўлига пичоқни олди. Шунда Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам унга:

«Зинҳор ва зинҳор соғин ҳайвонга тегма!» — дедилар. Ансорий саҳоба уларга бир қуй суйди. Улар қуйдан ва ҳалиги хурмодан тановул қилишди, ичишди. Туйиб, сероб булганларидан кейин Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам Абу Бакр билан Умарга:

«Менинг нафсим қўлида бўлган Зот билан қасамки, қиёмат куни албатта ушбу неъматдан сўраласизлар. Сизни уйингиздан очлик чиқарди. Энди эса, сизга ушбу неъмат етганидан кейин қайтасизлар» дедилар.

Ҳа, «Такаасур» сураси ўзи қисқа, оятлари оз бўлса ҳам, ана шундоқ улкан маъноларни ўз ичига олгандир. Унинг маъносини тушуниб, тадаббур ила тез-тез ўқиб туриш кишининг кўзини очиб, эсини жойига келтириб, масъулиятини ҳис эттириб туради. Шунинг учунҳам, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ушбу қисқа сурани ўқиган одамга минг оят ўқиганнинг савобини башорат қилганлар.

Имом Байҳақий Ибн Умар розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда айтиладики: Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Сизлардан кимингиз ҳар куни минг оят ўқий олади?» — деб сўрадилар. Саҳобалар томонидан:

«Ким ҳам ҳар куни минг оят ўқий оларди?»—дейилди. Шунда Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Бирортангиз ҳам «Алҳаакумут-такаасуру»ни ўқишга қодир эмасмисиз?»—деган эканлар.

Демак, шундан маълум бўладики, бу сураи карима минг оятга баробар экан.



#### АСР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. З оятдан иборат.

Ушбу сураи каримага ҳам унинг биринчи ояти ном бўлиб қолган. «Аср» калимаси—замон, юз йил, умр, аср намози, ўша намознинг вақти каби маъноларни англатади. Аллоҳ таоло ушбу сурани аср билан қасам ичиб бошлаб, асрнинг аҳамиятли нарса эканига эътиборни жалб қилади.

Бу сура, қисқа бўлишига қарамай, ўзида жуда кўп маъноларни жамлаган. Имом Шофеъий рахматуллохи алайхи: «Агар шу сурадан бошқа сура тушмаганда ҳам, одамларга кифоя қиларди», деган эканлар.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг саҳобаларидан икки киши учрашиб қолсалар, «Вал асри» сурасини бир-бирларига ўқиб бермасдан тарқалмас эканлар.

Бу сура башарият ҳаётига Ислом ирода қилган йўл-йўриқни ўз ичига олган. «Вал асри» сурасининг бир ояти мусулмон умматининг сифатини, ҳақиқатини ва вазифасини баён қилади. Бу эса, ўз навбатида Қуръоннинг мўъжизасидир.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

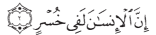


#### 1. Аср билан қасам.

Баъзи тафсирчиларимиз «аср»дан мурод – юз йиллик муддат, замон, аср намози ёки аср намози вақти, ҳам деганлар.

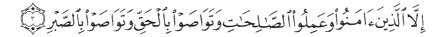
Аллоҳ таоло аср — замон билан қасам ичиши, у нарсанинг ажойиботлар ва ғаройиботларга, ибрат ва эслатмаларга тўла эканидандир.

Аллох субханаху ва таоло аср ила қасам ичиб, қуйидаги оятда келадиган маънони таъкидламоқда.



#### 2. Албатта, инсон хусрондадир.

Хусрон – мағлубият, ютқизиқ ва нуқсон маъноларини англатади. Ҳа, ҳар бир инсон хусрондадир...



## 3. Илло, иймон келтирганлар ва солих амаллар қилганлар, бир-бирларини ҳақ йўлга чақирганлар ва бир-бирларини сабрга чақирганлар (ундок эмасдир).

Маълум бўлдики, инсон икки дунёда бадбахт бўлиб қолмаслик учун тўртта сифатта эга бўлиши керак экан:

- Аллоҳга иймон келтириши;
- Солих амаллар қилиши;
- Ҳақ ила бўлиши;
- Сабрга чақириши.

Аллоҳга иймон келтириш инсоннинг энг аввалги бурчидир. Иймоннинг инсон ҳаётига таъсири чексиздир. У бу дунё зулмат кишанларини парчалайди ва ҳалбларга умид бахш этади. Қийинчилик, оғир пайтларда инсон ўзининг ҳамма нарсага ҳодир Яратгани бор эканини эслаб, тортган машаҳҳатларининг савобини олишни ўйлайди, ҳаршисидаги барча тўсиҳларни енгиб ўтиши осонлашади. Шунинг учун ҳам, ҳаҳиҳий мўминлар хотирлари жам, асаблари жойида ҳаёт кечирадилар. Аллоҳ таолога бўлган иймон киши ҳалбида яхшиликларга йўл очади, ёмонликлардан, гуноҳлардан ҳайтаради. Иймонли киши, Аллоҳ таоло барча ҳолатимни, ишларимни кўриб турибди, ҳиёмат куни буларнинг ҳисоб-китобини ҳилади, деб ишонади. Шунинг учун, доимо ёмонликлардан ҳочиб солиҳ амалларни—яхши ишларни ҳилади.

Ха, иймон доимо ўз сохибини солих амалга чорлайди. Шунинг учун ҳам, Қуръонда иймондан сўнг амали солиҳ зикр қилинади. Жумладан, биз ўрганаёттан сурада ҳам. Амали солиҳ — Аллоҳ таоло буюрган барча яхшиликлардир.

Ҳақ йўлга чақириш улкан инсоний фазилатдир. Исломда инсон ўзи ҳақ йўлда бўлиши билан кифояланиб қолмаслиги керак, балки ўзгаларни ҳам шу йўлга чақириши зарур. Ҳақ йўлда юриш ва унга кишиларни чақириш осон эмас. Ҳақ йўлда юрмоқчи бўлган шахс ўзининг ҳавойи нафсига, ҳокимларнинг туғёнига, одамларнинг зулмига ва бошқа кўпгина нарсаларга қарши чиқиб, чидам билан иш олиб бориши керак. Шунинг учун ҳам, оятнинг давомида сабрга чақириқ бор.

Сабр бир неча хил бўлади:

Тоат-ибодатни адо этиш-сабр демакдир.

**Хавойи** нафс хохлаб турган гунохларни қилмаслик – сабр.

Бало-офатлар ва мусийбатларга таслим бўлмаслик-сабр.

Сабрнинг олий даражаси фожеа содир бўлган пайтдаги илк дақиқалардаги сабрдир.

Сабр барча фазилатларнинг асосидир. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Қуръонда мўминларнинг асосий сифатларидан бири сабр эканини ҳайта-ҳайта таъкидлаган.



#### ХУМАЗА СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 9 оятдан иборат.

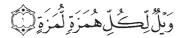
Ушбу суранинг номи биринчи оятдаги «Ҳумаза» сўзидан олинган. «Ҳумаза» сўзи «гийбат ила одамларнинг обрўсини кўп тўкувчи» маъносини англатади.

Бу сураи карима баъзи одамларни бойлик туғёнга олиб келиши, ўзгаларни писанд қилмай қўйишлари, балки уларни камситиб, масхара қилишлари ҳақида сўз юритади. Бойликка ўч одам ҳамма нарсани пул билан ўлчайдиган бўлиб қолади. Ҳатто, пулим мени дунёда абадий қолдиради, деган эътиқодга ҳам олиб келади. Лекин оқибати яхши бўлмайди.

Ундоқ сифатта эга кишилар охиратда чил-парчин қилувчи дўзахга тушадилар, у ерда қаттиқ қиздирувчи, қалбгача куйдириб борувчи ўтда ёниб, азоб чекадилар. У ўт уларни ўраб олиб, ҳеч чиқишга йўл қўймайди.



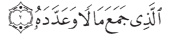
#### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



#### 1. Хар бир обру тукувчи ва айбловчига «вайл» булсин.

Одамларнинг обрўсини ғийбат йўллари билан кўп тўкувчи одам арабчада «Хумаза» дейилади. Одамларнинг айбини, камчиликларини имо-ишора ила масхара қилувчи «Лумаза» дейилади. «Вайл» жаҳаннамдаги бир водий ёки ҳолига вой, ҳалок бўлсин, маъносида эканини олдин ҳам ўрганганмиз.

Ушбу икки сифатга эга бўлганларнинг барчаси дўзахга тушади ва уларнинг ахволига вой бўлади, дейди Аллох таоло. Чунки, мўмин кишининг қонини тўкиш қанчалик гунох бўлса, обрўсини тўкиш хам шунчалик гунох. Одам ўлдириб — қон тўкиб гунох қилганлар жаханнамга тушганидек, гийбат қилиб — обрў тўкиб кишиларни хафа қилганлар хам жаханнамга тушади.



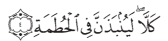
#### 2. У мол жамлади ва уни санаб турур.

Ояти карима хасис бойларнинг одатини фош қилади, яъни, молни тўплагандан сўнг, уни тез-тез санаб хузурланиб туради. Ҳа, молу дунёга қул бўлиб қолган одам шундоқ ҳолга тушиб қолади. У юрса ҳам, турса ҳам, ҳамма жойда пулни, молни ўйлайди, уни қайта-қайта санайди. Бир сўм бўлса ҳам ошириш, кўпайтириш пайидан бўлади. Молу дунё бандаси, ҳамма нарса пул билан бўлади, деган хаёлга бориб қолади.

## يَحْسَبُ أَنَّ مَا لَهُ وَأَخْلَدُ وَ فِي

#### 3. У, албатта, моли уни абадий қолдирур деб хисоб қилур.

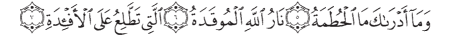
Молу пул ила ғурурга кетиб, одамларнинг обрўсини тўкиб, айблаб юрган мазкур нобакор шахс: «Модомики, молу дунём бор экан, бу дунёда абадий қоламан», деган хаёлга бориб қолади. У ўлимини ўйламай қўяди.



#### 4. Йўқ! Албатта, у «ҳутома»га хор-зор этиб ташланур.

Йўқ!!! Улар кишиларнинг обрўсини тўкишдан, айблашдан, молу мулк мени абадий иззатда қолдиради, деб хаёл қилишдан қайтсинлар!!! Бўлмаса, охиратда, албатта, «хутомага» хору зор холда ташланурлар.

«Ҳутома» жаҳаннамнинг номларидан бири бўлиб, луғатда «парча-парча қилувчи», «чилпарчин қилувчи» маъносини англатади. Аслида қандоқ бўлиши эса, келгуси оятларда баён қилинади.



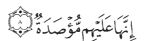
- 5. «Хутома» қандоқ нарса эканини сенга нима билдирур?
- 6. У, Аллохнинг шиддатли, ўчмас оловидир.

#### 7. Қалбларгача етиб борадигандур.

Яъни, «Ҳутома» номини олган жаҳаннам оддий ўт, оддий олов эмас. У, Аллоҳ таолонинг оловидир. У, Аллоҳ таолонинг қаттиқ қиздирган оловидир. Ўша қаттиқ қиздирилган олов куйдирганда қалбларгача етиб бориб куйдирадир.

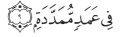
Имом Термизий Абу Хурайра розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда: «Дўзахга минг йил ўт ёқилди. У қип-қизил бўлди. Сўнгра унга яна минг йил ўт ёқилди. У оппоқ бўлди. Сўнгра унга яна минг йил ўт ёқилди. У қоп-қора бўлди. У қоп-қора зулмат кабидир», дейилган.

«Хутома» оддий ўт эмас, у теккан жойини куйдирибгина қолмайди. У дўзахийнинг қалбини ҳам куйдиради. «Хутома» шундоқ бўлиши билан бирга:



#### 8. Албатта, у уларнинг устидан қоплангандир.

Яъни, «Хутома» дўзахийларни чор атрофларидан қаттиқ ўраб олгандир. Улар зинҳор ундан чиқа олмаслар.



#### 9. Узун-узун устунларга боглангандир.

Яъни, дўзахийлар «Хутома» ичида яна ҳам ҳимирламайроҳ туришлари учун уларни узун-узун устунларга занжирлар ила маҳкам боглаб ҳўйилгандир.



#### ФИЙЛ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 5 оятдан иборат.

«Фийл» сураси машҳур Фил воқеаси ҳақида сўз юритади. Бу қиссани ҳамма яхши биларди, ҳатто, араблар тарихларини ҳам ушбу ҳодиса бўлиб ўтган йил билан белгилашарди.

Қиссанинг мухтасари қуйидагича: Ҳабашистон (Эфиопия) Яманни босиб олгандан сүнг, Хабашистон подшоси Яманга Абриха ал-Ашрам исмли шахсни хоким этиб тайинлади. Абриха барча хабашистонликлар қатори насроний динида эди. У Яман пойтахти Санъо шахрида жуда дабдабали, серхашам черков қурдириб, унга «ал-Қалийс» деб ном берди. Арабларни Каъбадан буриб ўз черковига ҳаж қилдирмоқчи бўлди. Барча уринишлари пучга чиққандан сўнг, ниятига куч ишлатиш йўли билан эришмоқчи бўлди. Каъбани бузиб ташлаб, хаммани ўз черковига буришни қасд қилди. Шу мақсадда катта аскар тўплади, урушга керак бўладиган барча нарсаларни олди, арабларнинг қалбига дахшат солиш учун кўплаб филларни хам олди ва Маккага қараб юрди. Йўлда хеч қандай қаршиликка учрамай Тоиф шахри тарафидан Маккага яқинлашиб, ал-Миғлас деган жойга аскари билан келиб тушди. Сўнгра, Маккага одам юбориб, у ернинг улуғини олиб келишга буюрди. У бориб Қурайш қабиласи раҳбари, улуғи Абдулмуттолибни етаклаб келди. Абдулмуттолиб гавдали, хушбичим, серсавлат, викорли одам эди.

Абриха уни кўриб қойил қолди ва тахтидан тушиб унга пешвоз чиқди. У билан бирга гилам устида ўтирди ва таржимонга:

«Сўрагин, менда нима ҳожати бор экан?»—деди. Абдулмуттолиб: «Аскарлар менинг икки юзта туямни ҳайдаб кетишибди, шуларни ҳайтариб берсанг»,—деди. Абриҳа таржимонга:

«Унга айт! Келганингда сени кўриб қойил қолган эдим. Сўзингни эшитиб ҳафсалам пир бўлди, сенинг ва ота-боболарингнинг дини бўлган Каъбани бузгани келиб турибман-у, сен уни сўрамай, ўзингнинг икки юзта туянгни сўраяпсан», деди.

Абдулмуттолиб:

«Мен туянинг эгасиман, Каъбанинг ҳам ўз эгаси бор, ҳимоя ҳилиб олади», деди.

Абриха:

«Мендан химоя қилолмас», деди.

Абдулмуттолиб:

«Ўз билганингни қилавер», деди. Унга туяларини қайтариб беришди. Абдулмуттолиб Маккага қайтиб, одамларни тоққа чиқиб кетишга буюрди. Ўзи бир неча киши билан Каъбага борди ва ҳалқасини ушлаб туриб, илтижо қилиб дуо қилди. Сўнгра улар ҳам тоққа чиқиб кетишди.

Абриҳа аскару филларини тўплаб, Каъбани бузишга юрмоқчи бўлди. Лекин филлар ётиб олиб, ҳеч ўринларидан турмади. Бошқа тарафга буришса, фил тезлаб борди, лекин яна Макка тарафга буришса, ётиб олаверди. Шу пайт Аллоҳ таолонинг иродаси билан тўптўп қушлар учиб келиб, душманлар устидан тош ташлай бошлади. У тошлар кимга тегса, шу жойида ўлаверди. Аскар қирилди. Абриҳанинг жасади узилиб-узилиб туша бошлади. Уни кўтариб Санъогача олиб боришди ва у ўша ерда вафот этди.

Аллоҳ таоло бу сурада барчага ўз қудратини ва мўъжизасини эслатмоқда. Кимки Аллоҳга, Унинг динига қарши чиқса, оқибати нима бўлишини таъкидламоқда.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

**1. Роббинг фил сохибларини нима қилганини билмадингми?** Яъни, албатта, яхши биласан.

- 2. Уларнинг макру хийласини зое кетказмадими?
- 3. Ва уларнинг устига тўп-тўп қушларни юбормадими?

- 4. Лойдан пиширилган тошларни отадиган.
- 5. Бас, уларни қурт еб ташлаған ўсимликка ўхшатиб юбормадими?

Уламолар ривоят қилишларича, бу улкан ҳодиса Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам дунёга келишларидан эллик кун олдин бўлиб ўтган экан. Бўлган барча мўъжизалар шу зотнинг шарофатларию баракотларидандур. Кўпгина тарих китобларида, Муҳаммад алайҳиссалом «Фил йили»да туғилганлар, дейилишининг сабаби ҳам шу.



# ҚУРАЙШ СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 4 оятдан иборат.

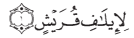
Ушбу суранинг номи ўзининг биринчи оятидан олинган. Қурайш энг ҳурматли, энг ҳадрли араб ҳабиласи ҳисобланади. Ушбу сурада Аллоҳ таоло Қурайш ҳабиласига Ўзи берган улуғ неъматларни эслатиб, мазкур неъматлар шукронасига улар Аллоҳ таолога, Қурайшга иззат-икром келтирган байтнинг Роббига ибодат ҳилмоҳлари лозим эканлигини эслатади.

«Қурайш» сураси «Фийл» сурасининг узвий давомидек. «Фийл» сурасида Абриҳа ва унинг аскари тўғрисида зикр қилинган ҳодисалар Каъба ва унинг атрофида яшаб, ҳожилар хизматини қилиб турувчиларнинг обрўсини янада ошириб юборди. Айниқса, Қурайш қабиласининг обрўси Арабистон ярим оролида ўсди. Ҳамма тарафда қароқчилик, босқинчилик ҳукм суришига қарамай, Байтуллоҳнинг аҳолиси, деб ҳурмат қилиб уларга ҳеч ким тегмасди. Улар бу омонлиқдан фойдаланиб бемалол сафар қилиб юришарди. Қурайш қабиласининг савдо карвонлари ҳам бемалол қишда Яманга, ёзда Шомга сафар қиларди. Бу эса, уларга ризқ-рўзнинг мўл бўлиши имконини берарди. Ерларида ҳеч нарса ўсмайдиган қақроқ чўл бўлишига қарамай, улар баракали ҳаёт кечирардилар.

Аллоҳ таоло бу сурада ана шу неъматларини уларнинг эсларига солади ва шукр қилиб Аллоҳга ибодат қилишга ундайди.



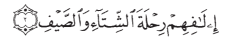
БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



1. Қурайшнинг лозим тутиши учун!

Қурайш энг ҳурматли араб қабиласи бўлиб, Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳам ушбу қабиладандирлар.

Ушбу оятда Қурайш ўзига лозим тутган, ўрганиб қолган яхши нарса борлигига ишора қилинмоқда. Қурайшликлар унс-улфат топиб, ўрганиб, лозим тутган нарса нима эканлиги келгуси ояти каримада айтилади.



### 2. Уларнинг қиш ва ёз сафарларини лозим тутиши учун!

Қурайшликлар ёзда бир, қишда бир карвон тузиб тижорат сафари қилишга одатланишган ва бу ишни ўзларига фойда манбаси сифатида лозим тутишган эди. Уларнинг ёзги тижорат сафарлари Шомга, қишки тижорат сафарлари эса, Яманга бўлар эди. Бу икки сафарда қурайшликлар ўз юртларидан тижорат учун яроқли нарсаларни олиб бориб сотиб, қайтишда қавмларига керак бўлган озиқовкат ва кийим-кечак каби нарсаларни олиб келар эдилар. Улар хам боришда, хам келишда тижоратларидан катта фойда курар эдилар. Аввало, улар хотиржам, хеч нарсадан қўрқмай сафар қилар эдилар. Уларга хеч ким заррача хам ёмонлик соғинмас эди. Чунки, барча одамлар уларни Байтуллохнинг құшнилари, Харомнинг ахолиси, улар Каъбанинг мутаваллилари, деб хурмат қилишар эди. Хеч ким уларга озор бермасди, ёмонлик хам етказмасди. Айникса, Фил ходисасидан сўнг қурайшликларнинг обрўси яна хам кўтарилиб кетди. Уларни амирлар ва подшохлар хам улуглайдиган бўлиб қолди. Бинобарин, тижоратларидан келадиган манфаат ва фойдалар хам мислсиз даражада ўсди. Ушбу ояти карималарда қурайшликларга ўша неъматлар эслатилмоқда.

Келаси оятларда эса, мазкур неъматлар шукронасига улар нима қилишлари лозимлиги баён этилади.



### 3. Бас, улар мана шу Байтнинг Роббисига ибодат қилсинлар.

### 4. У уларни очликдан тўқ қилган, хавфдан омон қилгандир.

Аллоҳ таоло аҳли Маккани улуғ неъматлар ила неъматлантирган. Уларнинг ерларида бирор нарса ўсмаса ҳам, турли таомларни сероб қилиб қўйган. Шунингдек, Аллоҳ таоло бу юртни хавф-хатардан бутунлай омон қилган. Бу эса, ўз навбатида, Аллоҳ таолога ибодат қилишни талаб қилади.

Имом Фахриддин Розий раҳматуллоҳи алайҳи ўзларининг «Тафсири Кабир»ларида қуйидагиларни ёзадилар: «Билки, неъмат икки турли бўлади. Биринчиси, зарарни дафъ қилиш. Бу «Фил» сурасида зикр қилинди. Иккинчиси, манфаат жалб қилиш. Бу ушбу сурада зикр қилинди. Аллоҳ улардан зарарни дафъ қилиб ва уларга манфаатни жалб қилганидан кейин, ҳолбуки, икковлари ҳам улуғ неъматлардир, уларни шукронаи неъмат учун ибодат қилишга амр этди».

Инсоннинг моддий фаровон бўлиши— қорнининг тўқ бўлиши, хавфдан омон бўлиши Аллох таолонинг бандасига берган энг улкан неъматларидандир.

Банда бу неъматларнинг шукрини қилмоғи лозим, бу эса, Аллоҳ таолога ибодат қилиш билан бўлади.

Аллоҳнинг ибодатини қилмаслик, неъматларнинг шукрини қилмаслик эса, аксинча, неъматнинг заволига, очлик ва хавф-хатар ҳукм сурадиган бўлиб қолишига олиб келади. Бу ҳақиқат «Қурайш» сурасидан бошқа сураларда ҳам, мисол учун «Наҳл» сурасида ҳам таъкидланади:

«Аллох омон, хотири жам, ҳар макондан баракали ризқи келиб турган шаҳарни мисол қилади. Ўша шаҳар Аллоҳга куфрони неъмат қилди. Шу сабабдан, Аллоҳ унга, қилганига яраша очлик ва хавф либосини кийгазди».



#### МААЪУУН СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 7 оятдан иборат.

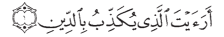
Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг охирги сўзидан олингандир. «Мааъуун» сўзи ҳақида уламоларимиз бир неча хил маънолар айттанлар. Аввало, уламоларимиз луғавий жиҳатдан «Мааъуун» «оз, арзимаган нарса» маъносини англатишини айтишган. Бу сурадаги маъно ҳақида эса, баъзилари: «мааъуун»дан мурод закот, бошқалари: хўжаликда керак бўлиб турадиган асбоб-анжомлар, дейишган.

Бу сураи карима динга эътиқоди йўқ, охиратдан умиди йўқ одамнинг аломатларини баён қилади. Сўнгра, баъзи бир Ислом амалларини адо этиб юрувчи, масалан, намоз ўқиб юрувчи, лекин ўзи Ислом ҳақиқатидан узоқ шахслар ҳақида сўз юритади.

«Мааъуун» сураси, ўзи қисқа бўлишига қарамай, улкан ҳақиқатни-иймон ва куфр ҳақидаги тушунчани муолажа қилди.



### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Охират (жазоси) ни ёлгонга чиқарувчини қўрдингми?

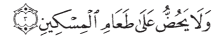
Яъни, охират жазосини ёлгонга чиқарувчи одам қандоқ одам бўлишини биласанми? Унинг сифатлари қандоқ бўлишини билишни хоҳлайсанми?



2. У, етимни қуполлик билан ҳайдайдир.

Яъни, охират жазосини ёлғонга чиқарувчи ўша киши етимга қўполлик қилувчи, уни ўз олдидан ҳайдаб солувчи одамдир. Ҳа, фақат охират жазосини ёлғонга чиқарувчи шахсгина етимга шу муомалани қилиши мумкин.

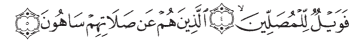
Етим, одатда, ожиз, заиф шахс бўлади. Етимни хорловчи, унга зулм қилувчи, ҳаққини поймол қилувчи шахсни диндор деб бўлмайди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло охиратни ёлғонга чиқарувчиларнинг аввалги белгисини шундоқ сифатлади.



### 3. Ва мискинларга таом беришга қизиқтирмайдир.

Одатда, ўзгаларни таом беришга қизиқтирмаган одам ўзи ҳам ҳеч ҳачон бермайди. Бу ҳам динсизларнинг аломати экан. Мусулмонлар эса, муҳтожларга доимо ёрдам берадилар. Шу билан бирга, бошқаларни ҳам мискинларга яхшилик қилишга, уларга таом беришга қизиқтирадилар. Эътибор берадиган бўлсак, ушбу ояти каримада мискинларга таом беришга бошқаларни қизиқтирмаслик катта айб сифатида зикр қилинмоқда. Шундоқ бўлганидан кейин, имкони бўлиб туриб, мискинларга таом бермасликнинг ўзи қанчалик гуноҳлигини билиб олаверса бўлади.

Энди, намознинг ҳақиқатидан ғофил намозхонлар азобу ҳало-катдан қўрқитилади.



4. Бир «намозхонлар»га вайл бўлсинки.

### 5. Улар намозларини унутувчилардир.

Яъни, намознинг маъноларини, ҳикматларини, инсон виждонини поклашини, қалбда марҳамат-шафқатни қўзғашини унутганларнинг ҳолига вой, жойи жаҳаннам.

Аллох таоло «Анкабут» сурасида: «Албатта, намоз фахш ва мункар ишлардан қайтаради», деган. Ким намоз ўқиса-ю, ёмон ишлардан қайтмаса, у намозини унуттанлар жамоатидан бўлади.

Ушбу оятлар маъноси ҳақида муфассирларимиз бир қанча таъвийллар айтганлар.

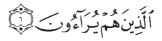
Абул Олия: «Булар намозни ўз вақтида ўқимайдиганлар, рукуъ ва саждаларини яхшилаб, батамом қилмайдиганлар», деган.

Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳу: «Бу шундоқ намозхонки, у ўзи ўқиган намозидан савоб умид қилмайди ва уни ўқимаса, иқобидан қўрқмайди», деганлар.

Ибн Жарир Тобарий келтирган ривоятда, Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламдан ушбу оят ҳақида сўралганда, улар намозни ўз вақтидан орқага сурадиганлар, деганлар.

Муфассирларимиз ушбу жумладаги келишик қушимчаларга ҳам алоҳида эътибор берганлар. Оятда «Ан солатиҳим сааҳуун» — «намозларини унутувчилар», дейилмоқда, «фии солатиҳим» — «намозларида» дейилмаяпти. Шундан оятда мунофиқлар ҳақида суз кетаётгани келиб чиқади. Чунки, мумин киши ҳам намоз ичида баъзи нарсаларни унутиши мумкин. Лекин унутиш билан унутишнинг фарқи бор. Мунофиқнинг намозни унутиши уқимаслик, унга эътиборсизлик қилиши ила булади. Мумин эса, намознинг ичида бирор нарсани унутиб хатога йул қуйса, саҳв саждаси қилиб, дарҳол турилайди.

Ушбу оятда зикр қилинганлар мунофиқлар эканлигига келаси икки оят ҳам далилдир.



### 6. Ундок кишилар риё қиладиганлардир.

Намоз ўқиса-ю, намознинг ҳақиқатини унутса, ёмонлик, иғво, бўҳтон, ёлғончилик, бузғунчилик ва бошқа разолатлардан қайтмаса, ундай киши риёкор, мунофиқ бўлади. Одамларнинг кўзини бўяш, улар ҳузурида обрў топиш, ўзини диндор қилиб кўрсатиш учун намоз ўқиган бўлади.



### 7. Ва мааъуунни манъ қиладиганлардир.

«Мааъуун»ни баъзи тафсирчилар закот дейдилар, бошқалари эса, хўжалиқда керак бўлиб турадиган асбоб-анжомлар, дейдилар.

Ислом сатхий, зоҳирий нарсалар дини эмас. Балки ихлос ва амал динидир. Ибодатлар ихлос билан бўлмаса, эгасини яхши ахлоқ ва омилларга бошламаса, ҳақиқий бўлмайди. Инсон тили билан мусулмонман дейиши, Исломий амалларнинг баъзиларини адо этиши, масалан, намоз ўқиши ҳам мумкин, лекин ҳақиқий мусулмон бўлса, иймон аломатлари унинг юриш-туришида, муомаласида, гап-сўзида, ишида, одоб-ахлоқида—ҳамма-ҳаммасида кўриниб туради.



#### КАВСАР СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. З оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг биринчи оятидаги «ал-Кавсар» сўзидан олингандир. «Кавсар» сўзи луғатда «кўп яхшилик», «жуда ҳам кўп яхшилик» маъносини англатади. Арабларда сон жиҳатидан, қадр-қиймат жиҳатидан ва аҳамияти жиҳатидан кўп бўлган нарсага «кавсар» дейилади. Ушбу сурадаги «Кавсар»дан мурод Аллоҳ субҳанаҳу ва таоло томонидан Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга икки дунёда берилган кўп яхшиликлардир. Машҳур муфассирлардан Абу Хайённинг айтишларича «Кавсар»дан кўзланган мурод ҳақида йигирма олти хил нарса зикр қилинган экан.

Имом Термизий ривоят қилган ҳадисда қуйидагилар зикр қилинади: «Кавсар жаннатдаги дарё бўлиб, унинг икки қиргоги олтиндан, ўзани дуру ёқутдан, тупроги мискдан хушбўй, суви асалдан ширин, қордан оқдир. Ким ундан бир ичса, кейин абадий чанқамайди».

Имом Муслим ва имом Термизий Анас ибн Молик розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда эса, шундай дейилади: «Бир куни Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ичимизда турган эдилар, бир оз жим туриб қолдилар-да, сўнг табассум-ла бошларини кўтар-дилар. Биз:

«Сизни нима кулдирди, эй, Аллоҳнинг Расули?» – дедик.

«Менга ҳозиргина бир сура туширилди», деб, «Бисмиллаҳир роҳманир роҳийм. Иннаа аътойнака ал-Кавсар» сурасини ҳироат ҳилдилар. Сўнгра:

«Кавсар нималигини биласизларми?» – дедилар.

«Аллох ва Унинг Расули билувчидирлар», дедик.

«У, Роббим азза ва жалла менга ваъда қилган нахрдир. Унда кўп яхшилик бордир. У, қиёмат куни умматим келиб хузуримда сув ичадиган ховуздир. Унинг идишлари юлдузлар ададича. Улар ичидан бир бандани суғуриб олинади. Мен, у менинг умматимдан, дейман. Шунда, бу сендан кейин нима қилганини билмайсан, дейилади».

Ибн Аббос розияллоху анху: «Кавсар – кўп яхшилик» деган. Шу маънода Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам, бу дунёда берилган: нубувват, Қуръон, илм, умматнинг кўплиги, душманларга голиблик, фатхларнинг кўплиги ва у дунёда берилган: шафоат, ҳавз, мақоми маҳмуд кабилар ҳаммаси кавсардан ҳисобланади, деганлар.

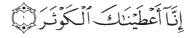
Бу сура Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўзларига хос. Аллоҳ таоло бу сурада ул зотта яхши ваъдалар беради. Шунингдек, душманларнинг номини ўчиришга ваъда беради ва у зоти бобаракотни шукрга йўллайди.

Маълумки, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўғил фарзандлари турмаган, вафот этган. Кофирлар, душманлар шундан ҳам дарров гап тарқатганлар, чунки мусулмонларнинг раҳбарига туҳмат қилиб, обрўсини тўкиш билан Исломнинг обрўсини тўкишга ҳаракат қилиш дин душманларининг қадимдан ишлатиб келаётган услубидир. Улар: Муҳаммаднинг орти кесик, ишни давом эттирадиган ўғил фарзанди йўқ, вафотидан сўнг ҳамманинг ёдидан чиҳади, дейишган.

Аллоҳ таоло Ўз ҳабибига тасалли бериб, душманларга раддия ҳилиб, дин фарзанддан афзал эканини баён ҳилади.

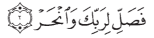


# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Албатта, Биз сенга Кавсарни бердик.

Кавсарни тафсирчиларимиз, «кўп яхшилик» деб айтишлари, бу эса Пайғамбарлик, Қуръон, ҳикмат, умматнинг кўплиги, шафоат ва Пайғамбаримизга берилган бошқа сон-саноқсиз яхшиликлардан иборатлиги ва бошқалар тўғрисида юқорида гапирилди.



### 2. Бас, Роббингта намоз ўқи ва жонлиқ сўй.

Кавсарни берган Аллоҳ таолога ҳар ҳанча шукр ҳилса, шунча оз. Холис Ўзи учун ибодат ҳилиб, намоз ўҳиш, фаҳат Аллоҳнинг

йўлида жонлиқ сўйиб, бева-бечораларни тўйғазиш шукрнинг бир кўринишидир.



# 3. Албатта, сени ёмон кўриб айбловчининг ўзининг орқаси кесик.

Аллоҳ таоло ваъдасига вафо қилувчидир. Дарҳақиқат, душманларнинг, кофирларнинг орти кесилди. Ному нишонлари йуқ булди, йуқ булмоқда ва йуқ булади ҳам. Ислом душманларининг номлари тилга олинса ҳам, лаънат билан олинади.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг эса, излари кесилгани йўқ, ишлари давом этмоқда ва қиёматтача давом этади. Ҳозир ер юзининг барча томонларида бир ярим миллиарддан ортиқ инсон у зотта умматлигидан фахрланиб юрибди. Ҳақиқий мўмин-мусулмонлар у кишини бола-чақасидан, ота-онасидан, қариндош-уруғидан ва ҳатто ўзларидан ҳам афзал кўрадилар.



#### КААФИРУН СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 6 оятдан иборат.

Ушбу сураи каримага ҳам унинг биринчи оятидаги «Каафирун» — «кофирлар» сўзи ном бўлиб қолган. Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз алайҳиссаломга ушбу сурада мушрикларга нисбатан «Эй, кофирлар!» деб мурожаат қилишни амр қилган.

«Каафирун» сураси маккий суралардан бўлиб, уни «тавхид сураси», «ширкдан покланиш сураси», деб ҳам васф қилинади.

Ривоятларда келишича, бир гуруҳ Қурайш кофирлари Пайғам-баримизга:

«Келишайлик, биз сенинг динингта эргашайлик, сен ҳам бизнинг динга эргаш, биз сенинг илоҳингта бир йил ибодат ҳиламиз. Сен бизнинг илоҳимизга бир йил ибодат ҳиласан», дейишди. Шунда ул зот:

«Аллоҳ сақласин! Мен У зотга ҳеч ширк келтирмайман», дедилар. Кофирлар:

«Бизнинг баъзи бутларимизни тавоф қилгин (сиғин), биз сенинг илоҳингта ибодат қиламиз», деганларида ушбу сура нозил бўлган экан.



# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



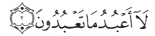
### 1. Айт: «Эй, кофирлар...

Аллоҳ таоло ушбу сурада Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга «Айт!» деб хитоб қилмоқда. Ул зот бўлсалар, Аллоҳ таолонима деган бўлса, шуни, ҳатто «айт» деганини ҳам такрорламоқдалар. Шундан, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шаънла-

ри қанчалик улуғ бўлса хам, Қуръони Каримнинг бирор харфига хам дахллари йўқлиги келиб чиқади. Аллох, таоло Исломнинг дастлабки даврида, мусулмонлар оз ва

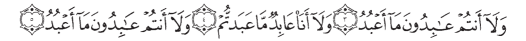
заиф бўлган пайтда, кофирлар қувватли ва кучли, мусулмонларга зулм ўтказиб турган бир пайтда, Ўз Пайғамбари соллаллоху алайхи васалламга кофирларга, «Эй, кофирлар!» деб мурожаат қилишни амр қилмоқда. Бу тасарруф кофирларнинг жахлларини чиқариши аниқ, улар ёмонлик қилиши ҳам аниқ. Бинобарин, Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламни бу ишни қилишга амр этиш эхтиётсизлик эмасми? Йўқ, эхтиётсизлик эмас. Балки, мўъжизадир. Яъни, ул зот Аллох таолонинг химоясида эканликларининг, хеч ким зарар етказа олмаслигининг далилидир.

Ушбу сураи карима нозил бўлганидан сўнг, Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам Масжидул Харомга бордилар. Қурайш зодагонлари тўпланиб ўтиришган жойга бориб, уларга сурани қироат қилиб бердилар. Ана шундан кейин кофирлар Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга ва сахобаларга озор беришни янада кучайтирдилар.



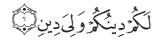
2. Мен сиз ибодат қилган нарсаларга ибодат қилмасман.

Яъни, эй, кофирлар, мен сиз ибодат қилаётган буту санамларга ибодат қилмайман.



- 3. Ва сизлар хам мен ибодат қиладиган нарсага ибодат қилув-
  - 4. Ва мен сиз ибодат қилған нарсаға ибодат қилувчимасман.
- 5. Ва сиз хам мен ибодат қиладиган нарсага ибодат қилувчимассиз.

Сураи каримадаги «ибодат» лафзининг такрорланиши таъкид учун, дейдилар баъзи уламоларимиз. Бошқалари эса, аввалгиси хозирги ибодат, кейингиси келажакдаги ибодатни билдиради, дейдилар.



6. Сизга ўз динингиз, Менга ўз диним.

Бу сурада Ислом эълон қилган ақийда эркинлиги ўз аксини топган. 1400 йил аввал эълон қилинган бу ҳуррият оёқости қилинганда, инсоният улкан зарарлар тортди.

Имом Тобароний Ибн Умар розияллоху анхудан қилган ривоятда: «Каафирун» сураси Қуръоннинг тўртдан бирига тенг келади, дейилган.

Имом Муслим Жобир розияллоху анхудан қилган ривоятда эса, Пайғамбар алайхиссалом шу сурани ва «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни Каъбанинг тавофидан кейин ўқиладиган икки ракъат намозда ўқиганлари айтилади.

Абу Хурайра розияллоху анху ривоятларида эса, Бомдоднинг икки ракъат суннатида худди шу икки сурани тиловат қилганликлари айтилади.

Хорис ибн Жабала розияллоҳу анҳу Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга: «Ё, Аллоҳнинг Расули, менга уҳлашдан олдин ўҳийдиган бирор нарса ўргатиб ҳўйинг», деб илтимос ҳилибдилар. Шунда Пайғамбар алайҳиссалом: «Кечаси жойингта ётсанг, «Қул яа айюҳал каафирун» сурасини ўҳигин, чунки у ширҳдан саҳлайди», деган эҳанлар.



#### НАСР СУРАСИ

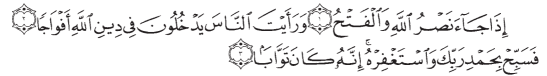
Мадийнада нозил бўлган. З оятдан иборат.

Ушбу сураи кариманинг номи ўзининг биринчи оятидаги «Изаа жааъа насруллоҳи» жумласидан олинган. «Наср»—нусрат, ғалаба, ёрдам маъноларини англатади. Ҳар бир ишда Аллоҳ таолонинг нусрати бўлмаса, бир нарсага эришиб бўлмайди. Айниқса, фатҳ каби улкан ҳодисалар фақатгина Аллоҳ таолонинг нусрати ила бўлади. Ушбу сураи каримада Аллоҳ таоло Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга хитоб қилиб, у зотга Ўзи берган неъматни эслатмоҳда ва наср келганда, ғалабага эришилганда ўзни қандоҳ тутиш кераклигини ўргатмоҳда.

Мусулмонлар Ислом даъватининг бошланишида оз сонли бўлиб, кўплари камбағаллардан эди. Кофирларнинг сонлари, моллари, қувватлари жуда кўп эди. Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам ва сахобалар кофирлардан озор чекардилар, азобланардилар. Лекин бунга қарамай, Ислом олдинга қадам ташларди. Мадийнада мусулмонлар жамоаси пайдо бўлди. Кофирларнинг, айникса Макка мушрикларининг адовати янада кучайди. Бир неча урушлар булди. Атрофдаги барча қабилалар: Муҳаммад билан ўз қавми Макка мушриклари орасидаги низо нима билан тугар экан, агар маккаликлар ғолиб келса, Муҳаммаднинг Пайғамбарлиги рост бўлмайди, агар Мухаммад голиб келса, Пайғамбарлиги рост булади, иймон келтирамиз, деб кутиб туришарди. Вакти келиб Макка фатх этилиб, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бошчилигидаги сахобийлар ғолиб, музаффар бўлиб Маккага кириб боришгандан сўнг, хамма гуруҳ-гуруҳ бўлиб Исломга кира бошлади. Бу сурада шулар ҳақида сўз юритилади.



# БИСМИЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



- 1. Вақтики, Аллоҳнинг нусрати ва фатҳ келса...
- 2. Ва одамларнинг Аллоҳнинг динига тўп-тўп бўлиб кираётганини кўрсанг...
- 3. Бас, Роббингни поклаб ёд эт ва Унга истигфор айт. Албатта, У тавбаларни кўплаб қабул этувчидир.

Албатта, Аллох таолонинг нусрати ва фатҳнинг келиши, одамларнинг жамоа-жамоа бўлиб Аллоҳнинг динига киришлари улуғ неъматдир. Унга муносиб равишда шукр қилиш лозим. Бу, Аллоҳ таолони барча нуқсонлардан поклаб ёд этиш, У зотга ҳамду санолар айтиш билан бўлади.

Аммо сураи каримадаги Аллохнинг нусрати ва фатх келганида, одамлар тўп-тўп бўлиб Аллохнинг динига киришганда истигфор айтиш—гунохдарни кечишни сўраш ўзига яраша хикматта эгадир. Банда Аллох таолонинг нусрати ва фатх келгунча ўтган кураш ва жиход даврида, кийналган пайтларида тушкунликка тушган, ноумид бўлган, хаёлига баъзи салбий фикрлар келган бўлиши мумкин, ана шунинг учун галаба пайтида истигфор айтишга амр килинмокда. Шунингдек, нусрат ва галаба келгандан кейин банданинг қалбида бир оз гурурланиш пайдо бўлиши хам мумкин. Шунинг учун хам, оятда бундай холатда истигфор айтишга амр килинмокда. Бу амрга итоат мисолини Пайгамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам Макка фатхи куни шахарга тавозеъ килиб, муборак пешоналари эгар қошига тегай деб, эгилган холларида кирганлар.

Ушбу сураи каримада Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг вафотларига ишора борлиги учун уни «Видолашув» сураси деб ҳам васф қилинади. Ушбу сура нозил бўлганда, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам Оиша онамизга: «Шуни менинг ажалим ҳозир бўлгани деб биламан», деганлар.

Имом Қуртубий Абдуллоҳ ибн Умар розияллоҳу анҳудан келтирган ривоятда: «Ушбу сура Видолашув ҳажида Минода нозил бўлди, сўнгра «Бугунги кунда динингизни мукаммал қилдим» ояти нозил бўлди. Икковларидан кейин Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам саксон кун яшадилар», дейилган.

Имом Бухорий Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан қуйидагиларни ривоят қиладилар:

«Умар мени Бадр шайхларига қушар эди. Баъзиларига бу ёқмас эди. Ушалар унга: «Нима учун боламиз тенги одамни бизга қушасан?!» – дедилар. У эса:

«У ўзингиз билган одам!» — деди. Бир куни у мени чақириб, уларга қушди. Уларга менинг кимлигимни билдириб қуйиш учун қушганини билиб турардим.

Кейин Умар:

«Аллоҳ таолонинг «Изаа жааъа насруллоҳи вал фатҳу» деган қавлига нима дейсизлар?»—деди. Улардан баъзилари:

«Қачон бизга нусрат ёки фатҳ берса, Аллоҳга ҳамд ва истигфор айтишга амр қилиндик, деймиз», дедилар. Баъзилари эса, сукут сақлаб, бирор нарса, демадилар. Шунда у менга:

«Сен ҳам шундоқ дейсанми, эй, Ибн Аббос?!» – деди.

«Йўқ», дедим.

«Нима дейсан?» – деди.

«Бу Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг ажалларидир. Аллох буни у зотта билдирди. «Агар Аллохнинг нусрати ва фатх келса» ўша ажалнинг аломатидир. «Бас, Роббингни поклаб ёд эт ва Унга истигфор айт. Албатта, У тавбаларни кўплаб қабул қилувчидир», деди», дедим. Шунда Умар:

«Аллоҳга қасамки, мен ҳам бу борада фақат сен айтган нарсанигина биламан, холос», деди.

Оиша онамиз розияллоху анхо айтибдиларки: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам умрларининг охирида «Субҳаналлоҳи ва би ҳамдиҳи, астағфируллоҳи ва атубу илайҳи»ни куп такрорлайдиган булиб қолдилар ва айтардиларки, Роббим келажакда умматимда бир аломат куришимнинг хабарини берган эди ва шу аломатни курганимда тасбеҳ, ҳамд ва истигфор айтишга буюрган эди, деб «Изаа жааъа»ни уҳирдилар!»

Шу мазмундаги бошқа ривоятларни ҳам ўрганган уламолар Аллоҳ таоло билан Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ораларидаги аломат «Наср» сурасининг тушиши эди, дейдилар.

Ривоят қилинганки, «Наср» сураси нозил бўлганда Пайғамбаримизнинг амакилари Аббос ибн Абдулмуттолиб йиглаган эканлар. Пайғамбар алайҳиссалом у кишидан, нимага йиглаяпсан, деб сўраганларида, Сизга вафотингиз хабари келгани учун йиглаяпман, дебдилар. Шунда у ҳазрат алайҳиссалом, иш сен айттанингдек, деган эканлар.

Имом Насаий ривоятларида «Наср» сураси Қуръони Каримнинг туртдан бирига тенглиги ҳақида хабар бор.



### МАСАД СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 5 оятдан иборат.

Бу сураи каримага ўзининг охирги «Масад» сўзи ном бўлиб қолган. Суранинг иккинчи исми «Лаҳаб»дир. Кўпчилик биринчи ибора—«таббат ядаа» билан ҳам атайди. «Масад» сўзининг маъноси «арқон»дир. Сурада Абу Лаҳабнинг хотини бўйнида арқон ила дўзахга кириши таъкидланган.

Ушбу суранинг қаҳрамони Абу Лаҳабнинг асли исми Абдул Уззо ибн Абдулмуттолиб бўлиб, икки ёноғи оловдек қизариб тургани учун Абу Лаҳаб деган куня олган эди.

Аллоҳ таоло «Яқин қариндошларингни огоҳлантир», деган оятни туширганда, Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам Сафо тепалигига чиқиб, баланд овоз билан:

«Эй, Қурайш жамоаси!» – деб нидо қилдилар. Шунда улар тўпланишди. Ул зот уларга қараб:

«Агар сизларга ҳозир водийда отлиқлар устингизга бостириб келишга тайёр турибдилар, десам, ишонасизларми?»—дедилар.

Тўпланганлар:

«Ишонамиз, сенинг ёлғон гапирганингни ҳеч кўрмаганмиз», дейишди. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Албатта, мен сизларга шиддатли азобдан қўрқитувчи (Пайғамбар) бўлиб келдим», дедилар. Шунда Абу Лаҳаб:

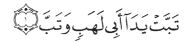
«Ҳалок бўлгур, бизни шунга йиғдингми», дегандан сўнг Аллох таоло «Масад» сурасини нозил қилган.

Абу Лаҳаб Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг амакилари ва энг ашаддий душманларидир. У бойлиги ғурурга кетказган синф вакили: улар ўзларига вазифа юклатувчи барча ҳаракат ва тузумларга қарши чиқишаверади.

Абу Лаҳабнинг хотини Умми Жамил ҳам Исломнинг ашаҳдий душманларидан бири бўлиб, Пайғамбар алайҳиссалом ҳаҳида турли бўҳтон ва туҳматлар тарҳатиб юрарди. У ҳам чаҳимчилик, ғийбатчиликка ўч, фитначи аёллар тоифасининг вакиласи.



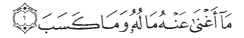
# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Абу Лахабнинг икки қўли халок бўлсин, халок!

Ушбу оятдаги икки қўлдан мурод уларнинг эгасидир. Арабларда бир нарсанинг бўлагини зикр қилиб, ўзини қасд қилиш услуби бор. Бу ояти каримада худди ўша услуб қўлланган. («Бошинг омон бўлсин» деганда умуман тананинг соғлиғи назарда тутилганга ўхшаш.)

Абу Лаҳаб Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даъватларини эшитиб туриб, кўпчилик ичида, «ҳалок бўлгин» деганига қарши ўлароқ бу оятда унга икки марта ҳалок тиланмоқда.



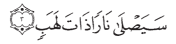
### 2. Унга моли ва касб қилган нарсалари фойда бермади.

Яъни, Абу Лаҳабга мол-дунёси ҳам, касб-кори ҳам фойда бермади. «Касб қилган нарсалари» дейилганда обрў-эътибори ва фарзандлари кўзда тутилган.

Ушбу оят ҳам Абу Лаҳабнинг куфр йўлида айтган гапига раддиядир. Аллома Исмоил ибн Касир ушбу оят тафсирида қуйидаги маълумотни келтирганлар: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз қавмларини Иймонга даъват қилганларида Абу Лаҳаб, агар акамнинг ўғли айтаётган нарса ҳақ бўлса, мен ўзимни молу дунём ва болаларимни фидо қилиб азобдан қутқариб оламан, деган экан.

Имом Олусийнинг ёзишларича, Абу Лаҳабнинг учта ўғли бўлиб, Утба, Меътаб ва Утайба деб номланар эдилар. Уларнинг биринчи иккиси, Фатҳ куни мусулмон бўлдилар ва Ҳунайн, Тоиф ғазотларида қатнашдилар. Утайба эса, мусулмон бўлмади. У Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг қизлари Умму Гулсумга уйланган эди. Утба эса, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг бошқа қизлари Руқияга уйланган эди. Ушбу сура нозил бўлганидан кейин Абу Лаҳаб икки ўғлига: «Агар Муҳаммаднинг икки қизини талоқ қилмасангиз, менинг бошим икковингизнинг бошингиз билан бир жойда туриши ҳаромдир», — деди. Бас, улар хотинларини талоқ қилдилар.

Сўнг Утайба отаси билан Шомга сафар қиладиган бўлиб қолди ва: «Албатта бориб Муҳаммадга озор бераман», деди. У бориб: «Эй Муҳаммад! Мен тушган юлдузга кофирман, яқинлашиб зоҳир бўлганга ҳам кофирман», деб туриб туфурди ва у зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг қизлари Умму «Гулсумни талоқ қилди. Ул зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг аччиқлари келди ва: «Унга Ўз итларингдан бир итни масаллат қилгин!» — деб дуо қилдилар. Утайбани шер еб кетди. Абу Лаҳаб бўлса, Бадр урушидан етти кеча ўттандан сўнг, ал-Адаса номли юқумли вабо касалидан ўлди. Унинг ўлиги олдига биров бормай, уч кун ётиб, сасиб кетди. Унинг қариндошлари ор-номус қилиб, бир чуқур қазишди ва жасадни таёқлари билан суриб чуқурга туширишиб, устидан тош отиб кўмишди. Шундоқ қилиб, Абу Лаҳаб ҳақида Қуръони Карим берган ҳабарнинг бу дунёдаги қисми юзага чиқди. Охиратдагиси эса, қуйидагича бўлади:

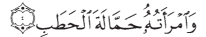


### 3. У тезда чўғи қизиб турган ўтга кирадир.

Бу қизиб турган ўт жаханнам ўтидир.

Уламоларимиз «Масад» сурасида, хусусан, унинг ушбу оятида улкан мўъжиза борлигини таъкидлайдилар. Маълумки, Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васалламнинг кўпгина душманлари у зотга узоқ муддат адоват қилганларидан сўнг, хузурларига келиб, ўз Исломларини эълон қилганлар. Улар орасида Умар ибн Хаттоб, Холид ибн Валид ва Амр ибн Осс розиялоху анхум каби улуг сахобийлар хам кўп эдилар. Энг ажабланарлиси, Қуръони Карим ўша душманлардан бир кишини, Расулуллох соллаллоху алайхи васалламга яқин қариндош бўлган кишини, амакилари ва қудалари бўлмиш Абу Лахабни танлаб олиб, унинг куфрда абадий қолиши, кофир холида ўлиб, дўзахга тушиши хабарини берди.

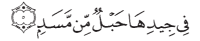
Бундоқ қатъий ҳукмни фақат Аллоҳ таолонинг Ўзигина қилиши мумкин. Чунки, Абу Лаҳаб хоҳлаган лаҳзада калимаи шаҳодатни айтиб иймонга келиши мумкин эди. Ҳеч бўлмаса, душманлик учун, қасдан иймон келтириб, одамлар ичида Қуръонни, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни ёлғончи деган гап тарқатиши ҳам мумкин эди. Лекин, Аллоҳ таоло ҳар бир нарсани, келажақда бўладиган ишларни ҳам ипидан-игнасигача яҳши биладиган Зот. Шунинг учун, ҳамма нарсани олдиндан очиқ-ойдин айтиб қўйди ва иш ўшандоқ бўлди. Абу Лаҳаб кофир ҳолида ҳалок бўлди, энди қиёматда дўзахга киради.



### 4. Ва унинг ўтин кўтарган хотини хам.

Абу Лаҳабнинг хотини Умми Жамилнинг «Ҳамма латал ҳатоб» – ўтин кўтарувчи деб сифатланишига уламолар бир неча хил фикрлар айтадилар.

- 1) Эри куяётган жаҳаннамга ўтин кўтариб киради ва иккови яна ҳам қаттиқроқ куядилар.
- 2) Умми Жамил чақимчилиги, динга қарши фитнаси билан машҳур эди. «Ўтин кўтарувчи» дегани фитнани аланга олдириш учун чақимчилик қилиб, гап ташиб юришига ишора.
- 3) Бу аёл тиконли ўтинларни кўтариб келиб, Муҳаммад алайҳис-саломга озор бериш мақсадида, йўлларига сочар эди, ўша қилиғига ишора.



### 5. Унинг бўйнида эшилган арқон.

Абу Лаҳабнинг хотини бўйнида дўзахда бўладиган арқон маъносида кўп гаплар айтилган. Жумладан, ўша арқон хурмонинг пўстлоги ичидаги майин толалардан яхшилаб эшилган ёки жундан, теридан, темирдан, оловдан бўлади, дейилган. Нима бўлганда ҳам, ўша арқон уни азоблаш, хўрлаш учун ишлатилади.

Яъни, бу дунёда ёмонлик йўлида ўтин кўтарган арқони ўрнига қиёматда бўйнига эшилган арқон ўраб судралади.

Абу Лаҳабнинг хотини ал-Аврооу бинти Ҳарб деб номланиб, куняси Умми Жамил эди. У Абу Суфён ибн Ҳарбнинг синглисидир. Умми Жамил ҳам эри каби Пайғамбаримиз алайҳиссаломга адовати кучли эди. Ул зотта қарши турли-туман душманлик ишларини қилар эди.

Аллоҳ таолонинг ваъдаси амалга ошди. Абу Лаҳаб хор бўлди. Кишиларни Исломдан қайтариш учун қилган ҳаракатлари бекор кетди.

У асрлар оша Қуръон орқали лаънатланмоқда. Абу Лаҳабнинг йўлига юрганлар ҳам шу оқибатга эришадилар.



### ИХЛОС СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 4 оятдан иборат.

Мушриклар Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳузурларига келиб, бизга Роббингни сифатлаб бер, насабини баён қилиб бер, деганларида, Аллоҳ таолонинг Ўзи «Ихлос» сурасини нозил қилиб жавоб берган.

Бу суранинг «Ихлос» деб номланганининг сабаби— Аллох таолонинг Ўзигагина ибодат қилишга, фақат Ўзигагина юзланишга, ихлос қилишга ундаганидир.

Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз ҳадисларидан бирида: «Ихлос» сураси Қуръоннинг учдан бирига тўғри келади», деганлар.

Чунки, Қуръони Каримнинг асосий мақсади учга булинади:

- а) Аллохнинг тавхиди, ягоналиги исботи ва ақийдани тузатиш.
- б) Ибрат, ислох ва ўрнак олиш учун келтирилган қиссалар.
- в) Шариат хукмлари.

«Ихлос» сураси ушбу нарсаларнинг биринчи қисмини ўз ичига олган.



# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Айт: «У Аллох ягонадир».

Ҳа, эй Пайғамбар, ҳаммага айт! Аллоҳ таоло биттадир, ягонадир. — Аллоҳ субҳанаҳу ва таолонинг зоти биттадир, ягонадир. Бош-ҳа бир Илоҳ йўҳдир.

— Аллох субханаху ва таолонинг сифати ягонадир. У зотнинг сифатлари билан хеч бир нарса сифатлана олмайди.

- У Ўзининг ўхшаши йўклиги бўйича хам ягонадир.

— Аллох субханаху ва таоло амалларида ҳам биттадир, ягонадир. Унинг амалларини ҳеч ким қила олмайди.

Аллоҳ таолонинг ваҳдонияти Исломнинг асосий ақийдасидир. Эътиқод қилиниши лозим бўлган бошқа нарсалар ҳам Аллоҳ таолонинг ваҳдонияти асосида бўлади.

Аввалги оятда Аллох таолонинг вахдоният сифати зикр қилинганидан кейин, энди У олий зотнинг сомадият сифати зикр қилинади.

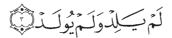


### 2. Аллох-сомаддир.

Сомад сифати кўп маъноларни ўз ичига олади:

- итоат қилинган улуғ–Усиз ҳеч бир иш битмайди;
- ҳеч кимга ҳожати тушмайди, барчанинг ҳожати Унга тушади;
- бутун махлуқот битиб тутаса ҳам, Ўзи доим боқийдир ва ҳоказо.

Кўриб турибмизки, биттагина «сомад» сўзи қанчалар маънони ўз ичига олган. Араб тили ана шундоқ кенг имкониятларга эга бўлгани учун ҳам, Аллоҳ таоло Ўзининг охирги каломини ўша тилда нозил қилишни ирода қилган.



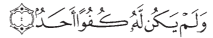
### 3. У туғмаган ва туғилмаган.

Яъни, унинг фарзанди хам, ота-онаси хам йўк.

Чунки туғиш, туғилиш бандаларга хос, Аллоҳ таолога нисбатан эса, бу сифатлар тўғри келмайди.

Бу оятда кўпгина бузуқ эътиқодларга раддия бор, жумладан:

- мушрикларнинг, фаришталар—Аллоҳнинг қизларидир, деган эътиқодига;
- яҳудийларнинг, Узайр—Аллоҳнинг ўғлидир, деган эътиқодига;
  - насороларнинг, Ийсо-Аллохнинг ўғлидир, деган эътиқодига;
- туғилиб ўсган нарсаларни, хусусан, ҳайвон ёки одамларни илоҳ деб эътиқод қилувчи барча тоифаларнинг эътиқодларига.



### 4. Ва Унга хеч ким тенг бўлмаган.

Ха, Аллох таолога бирор зот на зотида, на сифатида ва на аъмолида тенг булган эмас, булолмайди хам.

Қуръон ана шундай қилиб Аллоҳ таолони камолот сифатлари ила сифатлайди. Исломда Аллоҳ таоло барча нуқсон ва айблардан поклаб ёд этилади. Чунки, Ислом ақийдаси Аллоҳ таолонинг Ўзи томонидан жорий этилган ақийдадир. Бошқа ақийдаларга ўхшаб одамлар хаёлларига келган нарсани тўқиб олган ақийда эмасдир.

Баъзи уламоларимиз «Ихлос» сураси ҳақида қуйидаги умумий мулоҳазани қилганлар: «Ушбу сураи карима тўрт оятдан иборатдир. У жуда ҳам мўъжаз ва жуда ҳам мўъжиза бўлиб келгандир. У, Аллоҳ таолонинг жамоли ва камолини очиқлаб келгандир. У, Аллоҳ таолони барча ожизлик ва нуқсон сифатларидан поклаб келгандир.

Унинг биринчи ояти вахдониятни исбот қилиб, кўп ададликни рад қилгандир.

### «Айт: «У Аллох ягонадир.»

Унинг иккинчи ояти Аллоҳ таолонинг камолини исбот қилиб, ожизлик ва нуқсонини рад қилгандир.

### «Аллох сомаддир.»

Унинг учинчи ояти Аллоҳ таолонинг азаллиги ва боҳийлигини исбот ҳилиб, зурриёти ва наслининг борлигини рад ҳилгандир.

### «У туғмаган ва туғилмаган.»

Унинг тўртинчи ояти Аллох таолонинг азаматини ва улугворлигини исбот қилиб, тенги ва зидди борлигини рад қилгандир.

### «Унга хеч ким тенг бўлмаган.»

Бас, бу сура жамол ва камол сифатларининг исботидир. У, Роббни нуқсонлардан поклашнинг энг олий сувратидир.

Имом Бухорий Оиша онамиздан ривоят қиладилар: «Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам бир кишини топшириқ билан бир гуруҳ қуролли кишиларга бошлиқ қилиб юбордилар. У биродарларига имом бўлиб, қачон намоз ўқишса, «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни ўқийверибди. Қайтиб келганларида буни Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламга айтишган экан, у киши:

«Сўранглар-чи, нима учун шундоқ қилибди», дебдилар. Сўрашса, у киши:

«Чунки, бу сура Роҳманнинг сифати ва мен уни ўқишни яхши кўраман», дебди. Шунда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Унга, Аллох сени яхши кўради, деб хабар беринглар», дебдилар.

Имом Аҳмад ибн Ҳанбал ривоят қилган ҳадисда Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам айтадилар: «Ким «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни оҳиригача ўн марта ўқиса, Аллоҳ таоло унга жаннатдан бир қаср қура-

ДИ».

Имом Термизий қилган ривоятда Абу Хурайра розияллоху анху қуйидагиларни айтадилар: «Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам билан юриб борар эдим. Ул зот бир одамнинг «Қул ҳуваллоҳу аҳад. Аллоҳус Сомад», деб қироат қилаётганини эшитиб,

«Вожиб бўлди», дедилар.

«Эй, Аллоҳнинг Расули, нима вожиб бўлди?»—дедим.

«Жаннат», дедилар».

Имом Термизий Анас розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадисда: «Ким ҳар куни «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни икки юз марта қироат қилса, эллик йиллик гуноҳлари ўчирилади, илло, қарзи бўлса...» дейилган.

Имом Аҳмад Анас розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда: «Ким «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни ўн марта ўқиса, Аллоҳ унга жаннатда бир уй бино қилади», дейилган.

Имом Насаий Муъоз ибн Жабал розияллоху анхудан, у киши ўз оталаридан ривоят қилган ҳадисда қуйидагилар айтилади: «Бир куни ёмғир ва зулматда қолиб, Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг бизга намозга ўтишларига интизор бўлдик. Бас, у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам чиқдилар ва:

«Айт», дедилар.

«Нимани айтаман?» – дедим.

«Ҳар кеч ва ҳар сабоҳда уч марта «Қул ҳуваллоҳу аҳад»ни ва икки «Қул аъузу»ни ўқисанг, ҳар бир нарсага кифоя қилади, дедилар».



### ФАЛАК СУРАСИ

Маккада нозил бўлган. 5 оятдан иборат.

Ушбу сураи каримага ўзининг биринчи оятидаги «Фалақ» сўзи ном бўлиб қолган. «Фалақ» сўзи луғатда «ёриш» маъносини билдиради. Бу сурада «Фалақ» сўзи субҳ — тонг маъносида келган. Тонг кечани ёриб бошлангани учун шу ном билан ҳам аталади.

Бу сураи каримада Аллоҳ таоло Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ва мусулмонларга барча ёмонликлар, хавф-хатарлардан Ўзидан(Аллоҳдан) паноҳ тилашга ундайди. Аллоҳ таоло уларга ўз ҳимоясини эълон қилади ва худди «Менинг ҳимоямга марҳамат, тинч-омон жойга марҳамат», дегандек бўлади.



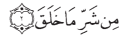
### БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



### 1. Тонг Роббисидан панох сўрайман.

Худди «Ихлос» сурасидагига ўхшаб, «Фалақ» сурасидаги хитоб ҳам Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламга ва у зот орқали умматларига қаратилгандир. Аллоҳ таолонинг Ўзи турли-туман ёмонликлардан қандоқ қилиб паноҳ сўрашни ўргатмоқда. Мўмин-мусулмон инсон ҳар бир вақт, ҳар бир нарсадан паноҳга муҳтож бўлса, фақат Аллоҳ таолонинг Ўзидангина паноҳ сўрамоғи, Унинг паноҳига қочмоғи лозим экан.

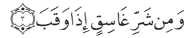
Оятда тўгридан-тўгри, Роббимдан панох сўрайман ёки Роббимнинг панохига қочаман, деб айт, дейилмасдан, Тонг Роббисидан панох сўрайман, дейишга амр қилинмоқда. Нима учун? Чунки, тонг доимо оғирликлардан, шиддатлардан қутулиш рамзи бўлган. Шиддатли ҳолга тушиб, паноҳ сўрашга мажбур бўлган инсон, худди, зулматли кечада адашиб, ҳалокат ёқасига келиб қолган одамга ўхшайди. Унинг нажот кутиши эса, худди тонгни кутишга ўхшайди.



### 2. У яратган нарсалар ёмонлигидан.

Бу оят дунёдаги барча ёмонликлардан панох сўрашни тасвирлайди. Аллох таоло яратган нарсаларнинг фойдалиси ҳам бор, зарарлиси ҳам бор. Панох тилаш ёмонликлардан бўлади.

Бунга инсон, жин, ҳайвонот, ҳашарот ва ҳар бир нарса ёмонлиги киради.



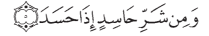
### 3. Ва кириб келган қоронғу кечанинг ёмонлигидан.

Қоронғу кеча доим даҳшат, хавф-хатар солиб туради. Ўғриликлар, қотилликлар, ёмонликлар, турли ҳайвонот ва ҳашаротлар зарари доим кечаси юзага келади. Шунинг учун, Аллоҳ таоло мусулмонларни Ўз паноҳига илтижо қилишга, қалбларини Аллоҳ азза ва жаллага доим боғлиқ қилишга чорлайди.



### 4. Ва тугунларга дам солувчилар ёмонлигидан.

Сехргарлар бировни сехрлаб зарар етказмоқчи бўлса, ип олиб, ўқийдиган нарсасини ўқиб, дам солиб, ипни бир тугиб, яна бир дам солиб, яна тугиб, охирига етказар экан.



### 5. Ва хасад қилган хасадчининг ёмонлигидан, деб айт.

Хасад – бир шахс бировга етган яхшилик йўқ бўлиб, ўзига ўтишини орзу қилишлигидир. Чунки, ҳасадда бировга ёмонлик орзу қилинади. Лекин фалончига етган яхшиликка ҳавас қилдим, Аллоҳ таоло менга ҳам шу нарсани берсайди, деса, ҳасад эмас.

Фалақ сураси 567 Тафсири Хилол

Аллоҳ таолога осмонда ҳам, ерда ҳам биринчи исён ҳасад туфайли содир бўлган. Иблис Одам Атога ҳасад ҳилди, унга Аллоҳ таоло берган мартабани кўра олмади. Аллоҳ таолонинг амрига бўйсунмади. Одам Атога сажда ҳилмади, осий бўлди. Натижада, Аллоҳ таоло Иблисни жаннатдан ҳайдади ва ҳиёматгача унга Ўз лаънатини ёгдиради.

Ердаги исён Қобил Ҳобилга ҳасад қилган туфайли бўлди. Чунки, Аллоҳ таоло Ҳобилнинг қурбонлигини қабул қилган, Қобилникини қабул қилмаган эди.

Хасад нихоятда улкан гунох ва халойиқ бошига тушган улкан мусийбат. Қасад жамиятнинг ва унинг ҳар бир аъзосининг бошига кулфат солади. Одамлар орасидаги душманчиликлар, келишмовчиликлар ва барча ёмонликлар ҳасад туфайли чиҳади. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло бошқа ёмонликларни жамлаб айтса ҳам, ҳасаддан паноҳ сўрашни Қуръонда алоҳида зикр қиляпти.



### НААС СУРАСИ

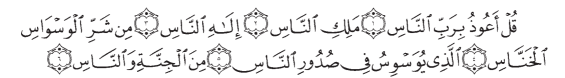
Маккада нозил бўлган. 6 оятдан иборат.

Қуръони Каримнинг охирги сураси бўлмиш бу сураи каримага ҳам унинг биринчи оятидаги «Наас» сўзи ном бўлиб қолган. «Наас» — «одамлар» деганидир.

Бу сураи карима ёмонлик билан яхшилик орасидаги курашни тасвирлайди. Шу билан бир вақтда, ёмонликдан узоқда бўлишлик ва ундан ғолиб келишликда Аллоҳ таолодан ёрдам сўрашга ундайди.



# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ



- 1. Одамлар Роббисидан...
- 2. Одамлар подшохидан...
- 3. Одамлар Илохидан панох сўрайман...
- 4. Беркиниб, кўриниб турувчи васвасачининг...
- 5. Одамлар қалбларига васваса соладиганнинг...
- 6. Жинлар ва одамлардан бўлганнинг ёмонлигидан, деб айт.

«Наас» сураси ояти карималари маъноси таржималарини тушунарли бўлиши учун бирданига келтириб олганимиздан кейин, энди, Аллох таолодан мадад сўраган холимизда якка-якка тафсир қилишга ўтайлик.

#### «Одамлар Роббисидан...»

Яъни, одамлар Роббисидан панох сўрайман.

Аллоҳ таолонинг Робб сифати ўзида кўп маънони мужассам қилгандир: Холиқ, Мураббий ва Мудаббир... У зот одамларни йўқдан бор қилиб яратган Холиқ, турли неъматлар ила неъматлантириб ўстирган Мураббий ва доимо ишларни юритиб турувчи Мудаббирдир. Албатта, Аллох таоло барча махлуқотларнинг Роббиси бўлса хам, бу ерда одамларнинг хос зикр қилиниши бандаларни шарафлаш ва икром қилиш учундир. Аллох таоло борликдаги барча нарсаларни одамлар учун яратгандир. Уларга ақл, илм, китоб ва шариат бергандир. Уларга фаришталарни сажда қилдиргандир. Бинобарин, одамлар махлуқотларнинг афзалидирлар.

### «Одамлар подшохидан...»

Яъни, одамларнинг подшохидан, эгасидан панох сўрайман.

Аллоҳ таоло ҳамма халойиқнинг Малики—подшоҳи ва эгасидир. Аллоҳ таолонинг эгалиги тўлиқ, шомил ва комилдир. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло уларнинг ҳаётини тўла бошқариб, Ўз ҳукмини юритиб туради. Демак, паноҳ тилаш фақатгина ўша Зотнинг Ўзидангина бўлиши лозим.

### «Одамлар Илохидан панох сўрайман...»

Яъни, одамларнинг ибодатига сазовор ягона Зотдан панох сўрайман. Ҳа, барча одамларнинг ибодатига сазовор ягона илох, маъбуд — Аллох таолонинг Ўзидир. Бинобарин, одамлар У зотнинг Ўзидангина панох сўрашлари, фақат Унинггина панохига қочишлари керак.

Ушбу уч оят ҳақида аллома Исмоил ибн Касир қуйидагиларни ёзадилар: «Ушбулар Робб жалла жалалуҳунинг сифатларидан уч сифатдир: Робблик, Маликлик ва Илоҳлик. У ҳар бир нарсанинг Робби, Эгаси ва Илоҳидир. Ҳамма нарсалар Унинг маҳлуҳи ва мулкидирлар. Бас, паноҳ тиловчи ушбу сифатлар ила сифатланган Зотдан паноҳ сўрашга амр ҳилинди».

Энди эса, келаси уч оятда мазкур сифатлар ила мавсуф Аллох таолонинг панохига ниманинг ёмонлигидан қочиш кераклиги баён қилинади.

### «Беркиниб, кўриниб турувчи васвасачининг...»

Ушбу оятда зикр қилинган «беркиниб, кўриниб турувчи» дан мурод шайтондир. Чунки, инсон Роббисини зикр қилиб турганда, шайтон қочиб, беркиниб олади. Шунингдек, банда ўз Роббисини унутса, шайтон дарҳол кўринади ва уни васваса қилишни бошлайди.

Ал-Ҳофиз ал-Мусилий ривоят қилган ҳадисда: «Албатта шайтон бурнини одам боласи қалбига қўювчидир. Қачон у Роббисини зикр қилса шайтон беркинади. Қачон у Роббисини унутса, қалбини ром этиб, васваса қила бошлайди», дейилган.

### «Одамлар қалбларига васваса соладиганнинг...»

Шайтоннинг васвасаси маълум ва машҳур. У, инсон қалбига гуноҳ ишлар қилиш, ўзига эргашиш, Аллоҳ таолога осий бўлишни зийнатлаб кўрсатади.

«Жинлар ва одамлардан бўлганнинг ёмонлигидан, деб айт.»

Ушбу оят шайтон одамлардан ҳам, жинлардан ҳам бўлишига далилдир. Мўмин, мусулмон инсон доимо ҳам инс шайтон, ҳам жин шайтон васвасасидан, ёмонлигидан паноҳ сўраб Аллоҳ таолога илтижо ҳилиб турмоғи лозим.

Жиндан бўлган вавасачининг иши осонроқ. Аллохдан панох сўрасанг, дуоларни—ушбу сураларни ўқисанг, қайтади. Аммо одамдан бўлган васвасачи жуда ҳам хатарли.

Имом Бухорий Оиша онамиздан ривоят қиладилар:

«Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳар кеча жойларига ётсалар, икки кафтларига «Қул ҳуваллоҳу аҳад», «Қул аъуузу бироббил фалақ» ва «Қул аъуузу бироббиннааси» сураларини ўқиб, дам солиб, баданларига суртиб ётардилар».

«Фалақ» ва «Наас» суралари бир-бирларига узвий боғлиқдир. Уларнинг нозил бўлиши ҳам бирга бўлган ва доимо бирга зикр қилинади. Ушбу икки сура биргаликда қўшилиб «Муъаввизатайни»— «икки паноҳ тиловчи» деб номланадилар. Чунки, икковлари ҳам «аъуузу»— паноҳ тилайман— сўзи ила бошланади.

Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳадисларида ҳам икки муъаввизатайни биргалиқда зикр қилинган:

Имом Бухорий, имом Муслим ва имом Абу Довуд ривоят қилган ҳадисда Оиша онамиз розияллоҳу анҳо: «Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам, ҳачон тоблари ҳочса, муъаввизатайнни ўҳиб дам солар эдилар. Ул зотнинг дардлари оғирлашганда, мен ҳироат ҳилиб, бараҳаси умидида ҳўлларини суртар эдим», деганлар.

Имом Муслим ва имом Термизий Уқба ибн Омир розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда: «Менга ушбу кеча нозил қилинган оятларни билдингми? Уларнинг мисли ҳеч кўрилмаган. «Қул аъуузу бироббил фалақи», «Қул аъуузу бироббиннааси», дедилар.

Имом Абу Довуд ва имом Насаий Уқба ибн Омир розияллоҳу анҳудан ривоят қиладилар: «Расулуллоҳ соллаллоҳу алайҳи васалламнинг туяларини сафарда етаклаб борардим. Ул зот соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Эй Уқба, энг яхши икки сурани сенга ўргатиб қўяйми?» — дедилар ва «Қул аъуузу бироббил фалақи» ва «Қул аъузу бироббиннааси»ни ўргатдилар.»

Имом Абу Довуд ва имом Насаий яна Уқба ибн Омир розияллоху анхудан ривоят қиладилар: «Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам билан ал-Жуҳфа ва ал-Абваъ орасида юриб борар эдим. Бизни ёмгир ва шиддатли зулмат қоплаб олди. Расулуллох соллаллоху алайҳи васаллам муъаввизатайни ила паноҳ сўрай бошладилар ва: «Эй Уқба, иккови ила паноҳ тила, ҳеч бир паноҳ тиловчи иккисичалик нарса ила паноҳ тиламаган», дедилар. Сўнгра, бизга имом бўлиб намозда ҳам икковини қироат қилганларини эшитдим».

# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

Диёримиз Ислом дини нури ила мунаввар бўлганига ўн беш аср бўлди. Бу давр мобайнида халқимиз ичидан авлодларга кўплаб маданий мерос қолдирган буюк алломалар, муфассирлар етишиб чиқдилар. Таассуфки, «олий мақсадларга етиш» баҳонасида аждодлар имлоси баҳридан ўтиш оқибатида мазкур туганмас мерослардан узилиб қолган халқимиз ҳали ҳануз улардан тўла баҳраманд бўлолгани йўқ. Ўлкамизда сўнгги марта Қуръони Карим тафсири қачон битилганини ҳеч ким эслай олмайди.

Бу муборак дастуримизнинг она тилимизда маънолари таржимаси, тафсири бўлмаса! Бир вақтлар Ислом нури ёғдусида яшаган халқ зулматда қолди. Аллоҳ таолога шукрлар бўлсинким, эндиликда зулмат чекиниб, қора тун қаъридан ҳилол ёғду сочмоқда. Шунинг учун ҳам, қўлингиздаги китобни «Тафсири Ҳилол» деб атадик. Хайрли ишнинг дебочаси бўлмиш бу ёзувлар уч кунлик ой — ҳилол мисоли халқимиз маънавиятига нур сочиб турсин. Иншоаллоҳ, келгусида кўплаб тафсирлар ёзилажак, бадр — ўн тўрт кунлик ой каби қадриятларимиз осмонида янада нурафшонроқ нур таратиб, порлаб туражак.

Бу тафсир кенг китобхонлар оммасига мўлжалланган бўлиб, динимиз асосларини ўрганувчи ҳар бир мўмин-мусулмон ундан истеъфода этиб, манфаат топажак, иншоаллоҳ. Аллоҳ таоло ҳар бир нарсани билгувчи зотдир.

# «ТАФСИРИ ХИЛОЛ» ЎҚУВЧИЛАРИГА

### Бисмиллахир Рохманир Рохийм

Қуръонни инсоният учун қиёматтача боқий ҳидоят маёғи, барчани ожиз қолдирувчи баёни ва икки дунё саодатига элтувчи дастурул амал қилиб нозил эттан Аллоҳ таолога беадад ҳамду санолар бўлсин!

Қуръонни Роббул оламийндан қабул қилиб олган, уни бутун оламларга омонат ила етказган, ҳам ўқишни, ҳам уқишни ўргатган, ҳаётта тамомийла татбиқ этиб кўрсатган севимли пайғамбаримиз, Аллоҳ таолонинг ҳабиби Муҳаммад ал-Амийнга энг пок ва энг юксак саловоту дурудлар бўлсин!

Жаннат йўлининг йўлбошчиси, Пайғамбарларнинг саййиди, оламларга раҳмат қилиб юборилган Муҳаммад Мустафо соллаллоҳу алайҳи васалламдан Қуръонни ҳарфма-ҳарф ихлос ила ҳабул этиб олиб, бутун вужудларига сингдириб, унга оятма-оят амал қилиб, заминда икки оёқ-ла одим отиб юрувчи жонли қуръонларга айланган саҳобаи киромлардан Қуръонни нозил этган Зот—Аллоҳ таоло рози бўлсин.

572

Ўтган жамийки аҳли Қуръонларни, Унга эътиқод қилган аҳли иймонларни, Уни қалблари ила тасдиқлаган аҳли ирфонларни, Унга амал қилган аҳли Исломларни уларга Қуръонни берган Зот Ўзидан бошқа молик йўқ кунда Қуръон шафоати ила Ўз раҳмати ила қамраб олсин!

Аммо баъду, азиз ва мухтарам тафсирхон! Аввало ўз Роббиси афвига мухтож, сиздек мухлисларнинг дуосига сохиби эхтиёж камина ходимингизга Сиз жанобни умрингиздаги энг савобли, энг баракали ва энг фойдали фаолиятнинг ибтидоси ила муборакбод этишга лутфу карам ила ижозат бергайсиз.

Зотан, жаноби олийингиз Аллох таоло берган муборак қўлингизга Аллох азза ва жалла нозил эттан муборак китобнинг тафсирини олдингиз. Энди, сиз мухтарам, муборак кўзингиз нурини тўкадиган сатрлар, ердан чиққан маъноларни англатувчи сатрлар эмас, балки етти осмоннинг устидан, Аллох субханаху ва таолонинг даргохидан энг ишончли ва энг муқарраб фаришта олиб тушган илохий каломини, унинг маъноларини, унинг тафсирини англатувчи сатрлар эканлигини бир лахза ҳам унутмаслигингиз лозиму лобуддир.

Ха, азиз ва мухтарам тафсирхон! Сиз одатдаги оддий фаолиятни амалга ошираётганингиз йўқ. Сиз мухтарам, фавкулодда бир фаолиятни бошламоқдасиз, каломи Роббул оламийнни ўкимокдасиз, Қуръони Карим оятлари маъносини ўқимокдасиз, илохий дастур тафсирини ўқимоқдасиз. Зоти олийларига маълумки, фавкулодда ишни бажариш учун фавкулодда хозирлик, фавкулодда ғайрат, фавкулодда эътибор ва фавкулодда саъй-харакат зарурдир. Мазкур нарсалар рўйхати ибтидосида тахорат(поклик) деб аталмиш, жуда ҳам улуғ ва зарур нарса туради. Ҳа, Тоҳир – пок сифати ила сифатланган Зот – Аллох, таолонинг каломи поки бўлмиш, Арши аълодаги пок сахифаларга битилмиш, у ердан самои дунёга пок фаришталар воситаси ила индирилмиш Қуръони Карим ила бўладиган хар бир боғланиш, хар бир алоқа фақатгина тахорат поклик орқали бўлмоғи вожиб. Ҳа, қадрли ва мўътабар тафсирхон, хозир сиз бошлаёттан муборак фаолият учун поклик лозиму лобуддир. Поклик бўлганда хам, тўлик ва тўкис маънодаги поклик: хам моддий маънодаги поклик, хам маънавий маънодаги поклик лозимдир. Бинобарин, ушбу китобингизни ҳар сафар қўлингизга олишдан олдин тахоратли бўлишга, кийим-бошингиз, маконингиз пок бўлишига алохида эътибор бериш масъулиятидадирсиз. Энг мухими, маънавий поклик, дил поклигидир. Бу ишга алохида ғайрат сарфлашингиз мажбуриятингиздир. Чунки, пок Парвардигорнинг пок каломини ўқиш-ўрганиш, уқиш-сингдириш учун пок бадан, пок либос, пок макон мавжудлиги ила пок ният, пок қалб, пок онг, пок эътиқод ва пок маънавият асосий шартдир. Зотан, пок нарсани қабул қилиб олиш учун пок жой керакдир. Роббул оламийннинг Ўзи каломи поки ҳақида:

### «Уни покланганлардан ўзга тутмас», деб қўйибдир.

Қуръони Карим Аллоҳ таолонинг пок каломи эканлиги ҳақ. Агар бир банда мазкур каломи покни ихлос ила ўрганишга ҳаракат қилса, албатта фойда топар. Мабодо, бирор халал етса, банда айбни ўзидан ахтарсин.

Азиз ва муҳтарам тафсирхон, сиз Аллоҳ таолонинг каломини ўқиш-ўрганиш бахтига ноил бўлмоқдасиз. Ҳозиргача ўқиб юрган нарсаларингиз бандаларнинг каломи эди. Албатта, Аллоҳнинг каломи билан банданинг каломи орасида фарқ бўлиши муқаррар. Ушбу муқаррар фарқ қанчалик дейсизми? Яхшиси, бу саволни Каломуллоҳни биринчи бор Аллоҳ таолодан қабул қилиб олган инсон, Аллоҳ таолонинг каломига биринчи рўбарў бўлган зот, Каломуллоҳни инсониятта етказган зот—севимли Пайғамбаримиз Муҳаммад Мустафо соллаллоҳу алайҳи васалламдан сўрайлик. Ул зот соллаллоҳу алайҳи васаллам бу саволга имом Термизий Абу Саъид ал-Худрий розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадислари ила:

«Каломуллоҳнинг бошқа каломлардан фазли Аллоҳ таолонинг махлуқотларидан фазличадир», деб жавоб берурлар. Энди, қанчалик улуғ ишга қўл ураёттанимизни англаб етган бўлсак, ажаб эрмас. Ҳа, азиз тафсирхон, сиз билан биз ўрганмоқчи бўлаёттан Каломуллоҳнинг бошқа каломлардан ортиқчалиги Аллоҳнинг бандадан қанча ортиқчалиги бўлса, шунча бордир. Ушбу улкан ҳақиқатни тушуниб етганимиздан сўнг, ўзимиз ўрганаёттан каломи шарифнинг олий мақомига муносиб бўлмоққа интилишимиз лозим.

Хурматли тафсирхон, Аллох таоло сиз билан бизга ушбу китоб орқали Ўзининг каломи шарифига ошно бўлишни насиб этиши ила улкан ва беназир саодатни ато этди. Сиз билан биз дунёдаги яккаю ягона, бир ҳарфи ҳам ўзгармай сақланиб келаёттан, Аллоҳ таолонинг Ўзи қиёмат қойим бўлгунча соф ҳолида сақлашни зиммасига олган муқаддас китобни ўрганиш бахтига муяссар бўлдик. Дунёда Қуръони Каримдан бошқа соф, ўзгаришга учрамаган илоҳий, самовий китоб йўқ. Баъзи бир илоҳий китоблик нисбати берилаёттан китоблар асл ҳолидан бошқача бўлиб, турли ғаразгўй фикр ва гапу сўзлар қўшилиб, бузуқ ҳолга келиб қолганлар. Агар, мабодо, улар бузилмай қолган бўлганда ҳам, барибир, Қуръони Карим келгани-

дан сўнг мансухдирлар. Яъни, Қуръон нозил бўлгандан кейин аввалги илохий китобларнинг бари бекор қилинган. Бинобарин, сиз билан биз дунёдаги энг улуғ, энг муқаддас, энг пок, энг баракали китобни ўрганаётган бўламиз.

Ха, азиз тафсирхон! Сиз билан биз оддий китобни ўкиёттанимиз йўқ. Сиз билан биз илохий китобни ўқимокдамиз. Бу қилаёттан ишимиз учун эса, содиқул масдуқ сифатига эга бўлган, хар бир гаплари сидкдан иборат булган севимли Пайғамбаримиз Мухаммад Мустафо соллаллоху алайхи васалламдан күп башоратли хадислар ривоят этилган. Чунончи, имом Термизий Абдуллох ибн Масъуд розияллоху анхудан ривоят қилган ҳадиси шарифда ҳабиби Роббул оламийн соллаллоху алайхи васаллам:

«Ким Аллохнинг каломидан бир харф ўкиса, унга ўша учун яхшилик ёзилур. Бир яхшилик эса, ўн мислига кўпайтирилур. Алиф, Лаам, Мийм харф демасман. Лекин, Алиф харфдир, Лаам **харфдир, Мийм харфдир»**, деганлар.

Кўрдингизми азизим, бир суранинг бошида келган Алиф, Лаам, Мийм бир эмас, уч харфдир. Уларга биттадан учта савоб берилади. Сўнгра ўн мислича кўпайтирилиб ўттизга етказилади. Бу ваъда ўша харфларни қироат қилган одамга. Аммо сиз билан биз ул муборак харфларни қироат қилганимиздан сўнг маънолари таржимасини, сўнг эса тафсирини, уларга амал қилишни ҳам ўрганамиз. Бу ишлар мукофотига Роббимиз субханаху ва таолодан бериладиган ажру савобларни тушуниб олсак бўлаверади. Демак, қўлимиздаги китобимизнинг хар бир харфини ўкишимиз учун алохида савоб оламиз. Ана шу бахтни ғанимат билмоқ эса бизнинг бурчимиздир.

Сиз мухтарам, ўзингиз Каломуллохнинг тафсирини ўкиб ўлтирибсиз. Лекин сиз ёлғиз эмассиз. Ёнингизда ўзингизга бириктирилган икки фаришта билан бирга Қуръони Карим ўрганаётганингиз шарофати ила нозил бўлмиш сакийна хам бор. «Сакийна» деганимиз оддий кўзга кўринмас булутсимон нарса бўлиб, Аллох таолонинг махлуқотларидандир. Унда хотиржамлик, рахмат ва сокинлик бўлиб, у ила фаришталар хамрох бўладилар. Сакийна ила қалб мусаффо бўлиб, нурга тўлгани учун хам у «сакийна» номини олган. Бу гаплар хаводан олиб айтилган эмас. Бу гаплар Расули Роббул оламийн соллаллоху алайхи васалламнинг гапларидир.

Имом Бухорий, имом Муслим, имом Термизий Бароъ розияллоху анхудан ривоят қиладилар:

«Бир киши сураи «Каҳф»ни қироат қиларди. Унинг оти олдига икки арқон ила боғлаб қуйилган эди. Уни бир булут ураб олиб, айланиб унга яқинлаша бошлади. Оти эса, чўчиб, ундан қоча бошлади. Тонг отгандан сўнг, ҳалиги одам Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳузурларига келиб, у зотга бўлган ҳодисани зикр этди. Шунда у зот соллаллоҳу алайҳи васаллам: «Ана ўша сакийнадир. Қуръон учун нозил бўлибдир», дедилар».

Бошқа ривоятлардан аниқланишича, мазкур саҳобий Усайд ибн Қузайр розияллоҳу анҳу бўлганлар. Отнинг типирчилашидан ҳавотирланиб қироатни тўхтаттанларида, ҳалиги сакийна ҳам тўхтаган. От тинчланиб, қироатни қайта бошласалар, сакийна ҳам яна тушишда давом этган. Бу ҳол бир неча бор такрор бўлган.

Энди муҳтарам тафсирхонга қандоқ каломни ўрганаёттани яна ҳам равшан бўлгандир. Сиз билан биз ана ўша ўрганаёттан нарсамизга муносиб ўрганувчи бўлишимиз даркор.

Эҳтимолки, сиз жанобингиз Каломуллоҳни ўқишда, ўрганишда, уқишда қийналарсиз. Тилингиз унча келишмас. Маъноларни тушунишингиз қийин бўлар. Чунки, авваллари тартибли диний, Қуръоний таълим кўрмаган кишилар учун бу табиий бир ҳол. Лекин, агар шундоқ бўлганда ҳам, сиз ўксинманг. Яхшироқ билганимда тезроқ, кўпроқ ўқир эдим, савобни ҳам шунга яраша олардим, деб ҳасратланманг. Каломуллоҳни ўқишда, ўрганишда қийналганнинг ҳам ўзига яраша савоби бор.

Имом Бухорий, имом Муслим, имом Абу Довуд ва имом Термизий уммул мўминийн Оиша онамиз розияллоху анходан ривоят қилган ҳадиси шарифда севикли Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васаллам:

«**Қуръонга моҳир киши элчи, ҳурматланган, итоаткор** (фаришта)**лар биландир. Қироат қилса-ю, бу унинг учун қийин булганга эса, икки ажр бордир»,** деганлар.

Қуръонни яхшилаб ўрганиб, унга моҳир бўлган кишилар малакут оламида Қуръон ишини юритиб турувчи фаришталар билан бирга бўлар эканлар. Аммо, Қуръон ўрганишда қийналаёттанларга икки ажр бор экан: Қуръон ўқигани учун бир ажр, ўқишда қийналгани учун бир ажр.

Қийинчиликсиз бир нарсага эришиб бўлмаслиги маълум. Одамлар бўлган-бўлмаганга, ҳаром-хариш ишлар учун ҳам ҳанчаданҳанча ҳийинчиликларга дош берадилар. Сиз билан биз энг шарафли, энг савобли, энг фойдали иш учун баъзи бир ҳийинчиликларга дучор бўлсак, нима ҳилибди. Аслини олиб ҡўрганда, Каломуллоҳ йўлидаги ҳар бир иш ҳузур-ҳаловат ва роҳат-фарогатдир. Асосий ҳийинчилик, асосий ҳийноҳ, асосий бахтсизлик Каломуллоҳдан бехабар ва бебаҳра ҳолишликдир. Имом Термизий Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан ривоят ҳилган ҳадиси шарифда Расули Акрам соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ичида Қуръондан бирор нарса бўлмаган кимса хароба уйга **ўхшайдир»,** деганлар.

Бундай бўлишидан Аллох таолонинг Ўзи асрасин! Демак, сиз билан биз ушбу китобимиз орқали ўрганаётган ҳар бир нарса ила қалб уйимиз, иймон-эътиқод уйимиз, маънавият уйимиз обод бўлиб боради. Ушбу бахту саодат хам хар кимга муяссар бўлавермайди.

Ўзимиз уриниб Каломуллохни ўрганишимиз ила ажру савоблар берилиши, сакийна тушиши, қалб уйимизнинг харобалиқдан чиқиб обод бўлиши ва яна шунга ўхшаш икки дунёмиз ободлиги учун кўпгина нарсаларга эришар эканмиз. Бу муборак ишга иложи борича кўпрок, ихлос билан уринмогимиз даркор.

Яна билиб қўйишимиз лозим бўлган бир хакикат бор. Бу хакикат ҳам Аллоҳ таолонинг каломини ўрганиш ила чамбарчас боглиқ. Қуръони Каримни ўрганишни бошқалар билан, кўпчилик бўлиб амалга ошириш ила мазкур харакат учун бериладиган ажру савоб, хайру барака ва улкан даражалар хам ошиб боради. Чунки, Куръони Карим ёлғиз шахсларга эмас, жамоатга атаб нозил қилинган илохий дастурдир. Унга тулик амал қилиш фақат купчилик билангина зохир бўлиши мумкин. Қолаверса, кўпчиликда барака бор, ўқишўрганиш жараёнида биров мулохаза қилмаган нарсани бошқаси мулохаза қилиши, бири хатога йўл қўйса, иккинчиси тўгрилаши мумкин. Шунинг учун ҳам, ҳадиси шарифларда кўпчилик бўлиб Қуръон ўрганишга алохида ахамият билан тарғиб қилинган.

Имом Муслим ва имом Абу Довуд Укба ибн Омир розияллоху анхудан қилган ривоятда қуйидагилар айтилади:

«Биз суффада ўтирган эдик. Расулуллох соллаллоху алайхи васаллам олдимизга чикдилар ва:

«Сизлардан қай бирингиз ҳар куни эрталаб Бутҳонга ёки Ақиққа бориб, Аллоҳга гуноҳ қилмасдан ва қариндошлик алоқасини узмасдан, катта ўркачли иккита туяни олиб келишни хохлайсиз?» - дедилар.

«Эй, Аллохнинг Расули, хаммамиз буни хохлаймиз», дедик бизлар. Шунда у зот:

«Албатта, сиздан бирингиз хар куни масжидга бориб, Аллох азза ва жалланинг китобидан икки оятни таълим олмоклиги унинг учун иккита туядан яхширокдир. Учтаси учтадан яхширокдир. Тўрттаси тўрттадан яхширокдир. Оятларнинг адади қанча бўлса, ўшанча туядан яхширокдир», дедилар».

 $reve{y}$ ша пайтда ҳар бир араб учун катта ўркачли туя қандоқ катта бойлик эканлигини, уни ҳалол-пок йўл билан, Аллоҳ таолога гуноҳ килмай, қариндошлар хаққини поймол қилмай топиш қандай бахт эканлигини билсак, Қуръони Каримнинг ҳар бир оятини ўрганиш катта ўркачли туя топишдан ҳам яхшироқ мулк эканининг аҳамиятини тушуниб етган бўламиз.

Ҳа, бизнинг муқаддас динимиз Исломда илм ўрганиш, айниқса, Аллох таолонинг китоби бўлмиш Қуръони Каримни тиловат қилиш, уни дарс қилиб ўқиб, тафсирини ўрганиш улуғ иш ҳисобланади. Мазкур ишнинг қадр-қиймати ва улуғворлигини, айниқса, кўпчилик бўлиб ўрганиш қадр-қиймати ва улуғворлигини яна ҳам аниқроқ тушуниб етмоқ учун маҳбуб Пайғамбаримиз Сарвари олам Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг муборак сўзларига қулоқ осайлик. У зоти бобаракот имом Муслим ва имом Абу Довуд Абу Ҳурайра розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифларида қуйидагиларни айтадилар:

«Ким талаби илм йўлида юрса, Аллох унга жаннат йўлини осонлаштирур. Қайси бир қавм Аллохнинг уйларидан бир уйда жамъ бўлиб, Аллохнинг китобини тиловат қилсалар, уни ўзаро дарс қилиб ўргансалар, албатта, уларнинг устиларидан сакийнат нозил бўлур, уларни рахмат қамраб олур, уларни малоикалар қуршаб олур ва уларни Аллох Ўз хузуридаги кимсалар ичида зикр қилур».

Ушбу ҳадиси шарифни тадаббур ила тафаккур қилиб кўрайлик. Дунёда Аллоҳ таолонинг китобини тиловат қилиш учун, уни дарс қилиб ўқиш учун жамланган кишилардан ҳам бахтлироҳ, саодатмандроҳ жамоа бормикан?! Йўҳ, албатта!

Хурматли тафсирхон, сиз билан биз ўзимиз эришган бахтнинг салмогини билиш учун бошқалар нима учун жам бўлишаёттанига бир назар солайлик. Одамлар куфр, фисқу фужр, гийбат-бўҳтон, гуноҳу исён, ҳаром-хариш ишлар учун жам бўлмокдалар. Жуда яхши деб ҳисоб килинаёттанлари ҳам беш кунлик дунё матоҳи учун, мансаб, бойлик ва бошҳа ўткинчи нарсалар иштиёқида жам бўлмокдалар. Шундоҳ экан, Аллоҳнинг китобини ўрганиш учун жам бўлганлар энг афзал бўлмай, кимлар афзал бўлсин?! Келинг, ўша афзаллик тафсилотларини юҳоридаги ҳадиси шариф ҳамровидан келиб чиҳиб ўрганиб олайлик.

Аллохнинг китобини тиловат қилиш ва уни ўзаро дарс қилиб ўрганиш учун жамланган қавмга қуйидаги хайротлар насиб этар экан:

## 1. «Уларнинг устидан сакийнат нозил бўлур.»

Сакийнат—хотиржамлик, хайр-барака, сокинлик ва бошқа яхшиликлардан иборат эканлигини, у Каломуллоҳни ўрганаёттанлар устидан худди булут каби нозил бўлишини аввал ҳам ўрганиб ўтдик. Ушбу нодир фазилат бошқа хайрли ишларни бажо келтирувчилар учун ваъда қилинмаган.

# 2. «Уларни рахмат қамраб олур.»

Албатта, Аллоҳнинг каломини ўрганаётганларни Аллоҳ таолонинг раҳмати қамраб олади. Ҳар бир банданинг Роббисидан бўладиган заррача раҳматга қанчалар муҳтож эканини эътиборга оладиган бўлсак, Қуръон ўрганиш йўлидаги ҳаракатлари туфайли Аллоҳ таолонинг раҳмати қамраб олган баҳтиёрларнинг қанчалик улуғ мартабага ноил бўлганларини тасаввур қилсак бўлаверади. Бундоқ улуғ даражага ҳам фаҳат Қуръон тиловати ва уни дарс қилиб ўҳиш, яъни тафсирини ўрганиш билангина эришиш мумкин.

# 3. «Уларни малоикалар қуршаб олур.»

Фаришталар қандоқ мукаррам зотлар экани ҳаммага маълум. Фаришта бор жойда хайр-барака, яхшилик, тинчлик-омонлик, фазилат ва бошқа кўплаб эзгуликлар бўлур. Энди, бир эмас, катта жамоа фаришталар ўраб турган, уларга ҳавас билан қараб турган мўминлар жамоаси қанчалик саодатманд эканлигини англаб олсак бўлаверади. Ушбу мисли йўқ олий мақомга ҳам фақаттина Қуръони Каримни тиловат қилиш, унинг тафсирини ўрганиш билангина муяссар бўлинади.

4. «Уларни Аллох Ўз хузуридаги кимсалар ичида зикр қилур.»

Аллоҳнинг ҳузуридаги кимсалар кимлигини Аллоҳ таолонинг Ўзи билади. Аммо, Қуръон тиловат қилган ва уни дарс қилиб ўрганган, яъни тафсир билан машғул бўлган кишиларни Аллоҳ таоло «Ўз ҳузуридаги кимсалар ичида», яъни олий мақомларда зикр қилишини энди биз ҳам биламиз. Бу нақадар улуғ бахт! Бу нақадар буюк саодат! Бу улуғ бахтта ва буюк саодатта фақат Қуръони Карим тиловати ва уни дарс қилиб ўрганиш билангина эришиш мумкин.

Қимматли тафсирхон, энди жанобингиз ушбу китобингизни мутолаа қилиш ила қанчалик буюк ишни қилаёттанингиз, қанчалик олий мартабага эришаёттанингизни чуқур ҳис қилаёттан бўлсангиз керак?!

Қадрли тафсирхон, ўзингиз ўрганмоқчи бўлиб турган, васфига сўз ожиз ушбу илоҳий дастурнинг моҳиятини яна ҳам аниқроқ тушуниб олишимиз учун бутун вужудимизни эътибор ва эҳтимом нуқтасига айлантирган ҳолда, ушбу китобни Аллоҳ таолодан қабул қилиб олган зотта мурожаат қилиб, уни васф этиб беришларини сўрайлик. У зоти бобаракот бизнинг бу саволимизга имом Термизий ал-Ҳорис ал-Аъвар розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шариф орқали жавоб берадилар. Ўша ҳадисда ал-Ҳорис ал Аъвар қуйидагиларни айтадилар:

«Масжиддан ўтдим. Қарасам, одамлар турли гапларга шўнғишмоқда. Шунда Али розияллоху анхунинг олдиларига кириб:

«Эй, амирал мўминин, кўрмайсизми, одамлар турли гапларга шўнгибдилар», дедим.

«Дархакикат, шуни килибдиларми?» – дедилар у киши.

- «Ха», дедим. У киши қуйидагиларни айтдилар:
- «Аммо мен Расулуллох соллаллоху алайхи васалламнинг:
- «Огоҳ бўлингизким, албатта, фитна бўлур!»—деганларини эшитдим ва:

«Ундан чиқиш не ила бўлур, эй, Аллохнинг Расули?»—дедим.

«Аллохнинг китоби ила. Унда сиздан олдин бўлган нарсаларнинг ахбори ва сиздан кейинги нарсаларнинг хабари ва сизнинг орангиздаги нарсаларнинг хукми бор. У фосил қилувчидир, хазил эмасдир. Ким бир жаббордан қўрқиб, Уни тарк қилса, Аллох унинг умуртқасини синдирур. Ким Ундан бошқадан хидоят изласа, Аллох уни залолатга кетказур. У-Аллохнинг метин арконидир. У-хикматли зикрдир. У-сиротул мустакиймдир. У-унинг ила хавойи нафслар тоймайдиган, У-унинг ила тиллар илтибосга тушмайдиган, У-уламолар ундан туймайдиган, У-куп такрорлаш билан эскирмайдиган ва ажойиблари тугамайдиган нарсадир. У-жинлар уни эшитишлари билан, дархол: «Албатта, биз ажиб Қуръонни эшитдик, у рушдга хидоят қилур», деган нарсадир. Ким у билан гапирса, содик булур. Ким унга амал килса, ажр олур. Ким унинг ила хукм қилса, адолат қилур. Ким унинг ила даъват қилса, сиротул мустакиймга хидоят килинур», дедилар. Сўнгра у киши: «Мана буларни олгин, эй, Аъвар», дедилар».

Қазрати Али розияллоҳу анҳу айтиб берган бу ҳадиси шарифда Қуръони Каримнинг васфи батафсил баён қилинмоқда. Азиз тафсирхон, келинг ушбу набавий васфни қўлимиздан келганча ўрганиб чиқайлик.

Ушбу ҳадисда севикли Пайғамбаримиз, йўлбошчимиз ва шафоатчимиз Муҳаммад Мустафо соллаллоҳу алайҳи васаллам ўз замонларидан кейинги даврларда фитна чиҳишидан умматларини огоҳлантирмоҳдалар.

Ҳазрати Алидек улуғ зот ва олим саҳобий эса, одамларнинг масжидда ўтириб олиб турли гапларга шўнғишларини Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам огоҳлантирган ўша фитна, деб тушунтирмоқдалар. Энди ўша ҳолат билан бизнинг ҳолатимизни солиштириб кўрайлик. Биздаги фитна ҳазрати Али розияллоҳу анҳу ҳавф қилган фитнадан юз миллион марта ортиқ эмасми?! Ислом, Қуръон таълимотлари бутунлай тарк қилиниб, одамлар неча замонлардан бери нафақат турли гапларга, балки дунёда борки гуноҳларга, ҳаром-ҳаришларга, фисқу фужурларга, куфру нифоқларга шўнғиганданшўнғиб юришмаяптими?!

Хазрати Али розияллоху анху Расулуллох соллаллоху алайхи васалламдан фитна ҳақидаги огоҳлантиришни эшитишлари биланоқ ўша фитнадан чиқиш йўлини сўрадилар. У киши бу нажот йўлига бир марта мухтож бўлсалар, бугунги кунда сиз билан биз бу йўлга юз миллион марта мухтожмиз.

580

Келажақда мусулмонлар фитнага учрашидан огохлантирган Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам фитнадан чиқиш йўлини хам кўрсатиб бердилар. Хазрати Али розияллоху анхунинг:

«Ундан чикиш не ила бўлур, эй, Аллохнинг Расули», деган саволига

# «Аллохнинг китоби ила», деб жавоб бердилар.

Бугунги кунда мусулмонлар фитнага учраганлари шубхасиз. Ха, бугүн мусулмонлар ўзларининг узоқ тарихларида хеч учрамаган фитнага учраб турибдилар. Бугунги кун мусулмонлари иймону эъгикод, дину диёнат, Қуръону шариатдан мисли құрилмаган даража узоқлашиб турибдилар. Улар, ададлари кўп бўлишларига қарамай, ер юзининг бирор нуқтасида Аллох таоло уларга ишониб топширган омонатни уддалай олмаяптилар. Заминнинг бирор парчасида Аллох таолонинг шариатини Аллох азза ва жалла айтганидек қоим қила олмаяптилар. Дүнёнинг хаммасини хидоятта бошлаб, етакчилик қилиши лозим бўлган мусулмонлар хору зор булиб, хаммадан кейин қолиб, бировларнинг етовида юрибдилар. Гапнинг қисқаси, мусулмонлар ҳар томонлама фитнага учраганлар. Улар ушбу фитнадан қутулиб чиқмоқлари лозим. Фитнадан чиқиш эса, Аллох таолонинг севикли Пайғамбари Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам ушбу ҳадиси шарифларида таъкидлаганларидек, фақаттина Аллох таолонинг китоби ила бўлади. Ха, бу улкан фитнадан чиқиш учун хар бир мусулмон ва барча мусулмонлар биргаликда Аллох азза ва жалланинг китоби Құръони Каримга қайтишлари, уни маҳкам тутишлари лозим. Бунинг учун эса, Қуръони Каримга бўлган иймонни мустахкамлаш, унинг хар бир харфини қунт билан ўрганиш, энг мухими, Қуръонга тўлалигича оғишмай амал қилиш лозим. Ана шундагина фитнадан чиқиб, саодат йўлини топиш ва олий мақсадга эришиш мумкин. Ха, мусулмонлар Қуръони Каримга тўлалигича оғишмай амал қилсаларгина ўзларининг олий мақсадларига эришишлари, бугунги фитнадан чиқишлари мумкин. Мусулмонларнинг Пайғамбари Муҳаммад соллаллоху алайхи васалламнинг уларга қилган тавсиялари шу. Ул зот соллаллоху алайхи васаллам нима учун Қуръони Карим фитнадан чиқиш йўли бўлишини хам батафсил баён қилиб, шархлаб тушунтириб бермокдалар. Ул зот ўз умматларига бу хакда куйидагиларни айтмокдалар:

## 1. «Унда сиздан олдин бўлган нарсаларнинг ахбори...» бор.

Ха, Қуръони Каримда мусулмон умматидан, Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам умматидан олдинги ўтган нарсаларнинг хабарлари бор. Бўлганда ҳам, энг ишончли, энг тўгри, энг ибратли хабарлар бор. Мусулмонлар Қуръони Қаримдаги ўша, ўзларидан олдин бўлган нарсаларнинг хабарини ўқиб, ўрганиб, улардан ибрат олишлари зарур. Мазкур хабарларда кофир, фосиқ, мушрик, осий, мунофиқ ва саркашларнинг албатта ҳалокатта учраши ҳақида сўз юритилади. Мусулмонлар улардан ибрат олиб, ўша ҳалокатта учраганларнинг ҳилмишларидан бирортасининг ҳам яҳинига йўламасликлари лозим.

Мазкур хабарларда Аллоҳ таолога, У зот юборган Пайғамбарларга, У зот нозил қилган китобларга иймон келтириб, У зот жорий қилган шариатларга амал қилганлар икки дунё бахту саодатига эришганлари таъкидланади. Мўмин-мусулмонлар бу ҳақиқатлардан ибрат олиб, Аллоҳ таолога, У зотнинг охирги Пайғамбари Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга, Роббул оламийннинг охирги ва абадий китоби Қуръонга бўлган иймонларини мустаҳкамлашлари ва сўнгти, мукаммал, баркамол илоҳий шариат—Исломга тўла-тўкис амал қилмоқлари лозимдир.

Қуръони Каримдаги биздан олдин бўлган нарсаларнинг хабарларида иймон-Ислом йўли осон эмаслиги, у йўлга пояндоз тўшалиб, гуллар сочилиб қўйилмаганлиги, балки бу йўлда ҳавойи нафснинг, бу дунё муҳаббатининг, кофир, мушрик, мунофиқ ва бошқа дину диёнат душманларининг қаршилигини, турли тўсиқ ва машаққатларни енгиб юриш лозим эканлиги таъкидланади.

Муҳтарам тафсирхон, сиз билан биз мазкур хабарлардан ҳам ибрат олишимиз лозим. Иймон-эътиқод, дину диёнат ва шариат татбиқи йуҳида учрашимиз мумкин буҳган ҳар бир ҳийинчиҳикҳарга ҳам тайёр буҳмоғимиз лозим.

Азиз ва қадрли тафсирхон, аввал ўтган ходисалардан ибрат олиш лозимлигини ҳар бир халқ, ҳар бир миллат, ҳар бир қавм қайтақайта таъкидлайди. Лекин ибрат олиниши лозим бўлган ўша қиссалар бир-биридан фарқли. Дүнёда фақатгина сиз билан бизнинг, яъни мўмин-мусулмонларнингтина ибрат олишимиз лозим бўлган ўтмиш хақидаги қиссаларимиз энг тўгри ва энг ишончлидир. Биз ибрат оладиган ўтмиш қиссаларини ўтмишнинг, хозирнинг хамда келажакнинг эгаси Аллох таолонинг Ўзи айтиб берган. Биздан бошқалар ўтмиш қиссаларидан ибрат оламан деса, ёлғон-яшиқ, бидъатхурофот, турли афсона ва дийдиёларга дучор бўладилар. Хозирги кунда Инжил ва Таврот номли илохий китобга эга эканликларини, уларда хам олдин бүлган нарсаларнинг хабарлари борлигини даъво қилаёттанлар бор. Аммо, хозирги Инжил ва Тавротлар Аллох таолодан қандоқ нозил бўлган бўлса, ўшандоқ холида эмас, уларда кўплаб бузилишлар содир бўлиб, асл илохийлик холлари қолмаган. Айникса, айнан ўтмишдаги бўлиб ўтган ходисаларга тааллукли жойларида бузилиш катта бўлган. Шунинг учун хам, ўтмишдаги тарихий ҳодисаларни илмий асосда ўрганиб, Таврот, Инжил ва Қуръонга солиштириб чиққан ғарблик олимлар Таврот ва Инжилнинг бузилганлигини тушуниб етиб, улардан юз ўгириб, Қуръонга иймон келтирмоқдалар.

Ҳа, муҳтарам тафсирхон, дунёда фақат сиз билан бизгина олдин буҳиб утган нарсалар ҳақида туҳғри маълумотта ва улардан фойдали ибрат олиш имконига эгамиз. Бунинг учун Аллоҳ таолога шуҳр ҳилайлик ва Роббимизнинг китобини ҳунт билан урганайлик.

Қимматли тафсирхон, Сизга маълум бўлсинким, Қуръони Каримдаги бор нарсалар фақат биздан олдин ўттан Пайғамбарлар ва уларнинг қавмлари қиссасидан иборат эмас. Мазкур хабарлар ичида Аллох таоло бутун борлиқни йўқдан бор қилиб яраттани, бутун мавжудотларни яраттани, Одамни Ўз қўли билан яратиб, уни Ўзининг ер юзидаги халифаси қилиб қўйгани, Одамдан унинг жуфтини яраттани, Одам алайхиссалом билан шайтон алайхи лаъна орасида бўлиб ўттан можаролар ва яна бошқа кўпгина нарсалар ҳам бор. Мазкур нарсалар билан батафсил танишиш, улардан ибрат олиш ва бошқа ишлар ушбу «Тафсири Ҳилол»ингизни қунт билан ўқиб, зеҳн солиб тушуниш, дўстлар билан муҳокама-мунозара қилиш орқали бўлади.

### 2. «... сиздан кейинги нарсаларнинг хабари...» бор.

Қуръони Каримдаги биздан — уммати Муҳаммадиядан кейинги нарсалар хабари, қиёмат қоим бўлиши, ҳамма ўлганлар қайта тирилиши, маҳшарга тўпланиши, бу дунёда қилган ишлари заррача ҳам қолдирилмай, ҳисоб-китоб қилиниши, иймон келтириб, солиҳ амаллар қилганлар хурсанд, куфр келтирган ва фисқу-фужур қилганлар хафа бўлиши, мезон, кўприк, жаннат ва дўзах ҳамда шунга ўхшаш бошқа нарсалар ҳақидаги хабарлардир. Бу хабарларга иймон келтириш мўмин-мусулмон шахс учун иймоннинг арконларидан бир рукндир. Мазкур хабарларнинг Қуръони Каримда зикр қилиниши, уларнинг иймон рукнларидан бирига айлантирилишидан мақсад, кишиларни иймон, Исломга чақиришдир. Аллоҳ таолонинг каломидан қиёмат ва унга тегишли нарсалар ҳақида маълумот олган, унга иймон келтирган киши ўша кунга тайёргарлик кўриб яшашга ўтади. Мўминларга Аллоҳ таоло буюрган ҳамма нарсаларга оғишмай амал қилади ва Аллоҳ таоло қайтарган ҳамма нарсалардан қайтади.

Ҳа, муҳтарам диндошим, фақат сиз билан биз мусулмонларгина ўзимизни олдинда нималар кутаётганини биламиз, уларга иймон келтирамиз ва ҳозирдан тайёргарлигимизни кўриб борамиз. Бу ишда бизга Қуръони Карим ёрдамчи бўлади. Биз бу билан қанчалар фахрлансак оз. Чунки, биздан бошқалар — мусулмон бўлмаганлар бу имкониятга эга эмаслар. У бечораларнинг Қуръонлари йўқ. Олдилари-

да нима борлигини аниқ билмайдилар. Шунинг учун ҳам, улар залолатнинг турли йўлларида адашиб юрибдилар. Бизга эса, бу масалани Аллоҳ таолонинг Ўзи ечиб берган. Сиз билан биз ўша илоҳий ечимни ўргансак бўлди, бошқа оворагарчиликнинг кераги йўқ. Бунинг учун Роббимизнинг каломини ўрганишимиз, қунт ва ихлос билан дарс қилиб ўқишимиз лозим ва лобуддир.

# 3. «...ва сизнинг орангиздаги нарсаларнинг хукми бор.»

Ҳа, Қуръони Каримда сиз билан биз мусулмонларнинг орамиздаги барча нарсаларнинг ҳукми бордир. Ўша нарсалар ҳақидаги ҳукмнинг йўл-йўриқлари, қонун-қоидалари бордир. Мўмин-мусулмон ўз ҳаётининг ҳар бир соҳасида, каттаю кичик ҳар бир ишида фақатгина Ислом шариати ҳукми билан иш тутмоғи ҳам фарз, ҳам ҳарз. Мўмин-мусулмонлик даъвосини ҳилиб туриб ўз ҳаётидаги бирор нарсада Исломнинг ҳукмидан бошҳанинг ҳукми билан иш тутмоҳ мутлаҳо мумкин эмас. Бу нафаҳат шариатга, Ҳуръонга ва Суннатта, балки, соғлом аҳлга ҳам тўғри келмайди.

Хўш, азизим, айтинг-чи, ҳар бир мўмин-мусулмон ўзининг ҳар бир ишини муқаддас динимиз ҳукмига мос қилиши лозиму лобуд экан, бу мақсадга эришиш учун энг аввал нима қилиш керак? Албатта, аввало ўша ҳукмларни ўрганиш керак. Бу эса, диний таълимотларни ўрганиш билан юзага келади. Демак, сиз билан биз «Тафсири Ҳилол» орқали Аллоҳ таолонинг каломини ўрганар эканмиз, айнан ўша олиймақом ишни амалга ошираёттан бўламиз.

#### 4. «У фосил қилувчидир, хазил эмасдир.»

Ҳа, содиқул масдуқ сифати соҳиби бўлмиш, Муҳаммад ал-Содиқ лақабини олмиш ростгўй Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўзларининг бу қавлларида ҳам содиқ — ростгўйдирлар.

Зотан, Роббул оламийннинг Ўзи ҳам «Ториқ» сурасида Каломи Шарифни васф қила туриб:

«Иннаху лақовлун фасл ва маа ҳува билҳазл», яъни «Албатта у фосил қилувчи қавлдир, У ҳазил эмасдир», деб марҳамат қилган.

Қуръони Каримнинг фосил қилувчилиги – ажратувчилиги ҳақиқийдир. У ҳар бир нарсани ажратиб-ажратиб кўрсатиб берган. Жумладан, ҳақни ботилдан, яхшини ёмондан, фойдани зарардан, ҳалолни ҳаромдан, савобни гуноҳдан, мўминни кофирдан, мухлисни мунофиқдан ажратиб қўйган. Ана ўша ажримларни, оддий ажрим эмас, илоҳий — Қуръоний ажримларни билиб олишимиз учун Қуръони Каримни яхшилаб, зеҳн ва ихлос ила ўрганмогимиз зарурдир.

Ха, Қуръон хазил эмас, Унда бирорта хам бефойда, каммаъно,

ҳикматсиз сўз йўқ. Қуръони Каримдаги ҳар бир сўз ўта жиддий, ўта фойдали, ўта пурмаъно ва ўта ҳикматлидир. Сиз билан биз Аллоҳ таолонинг каломини ўрганар эканмиз, ушбу ҳақиқатларни ҳам доимо ёдимизда тутмогимиз лозимдир. Ана шунда ўрганаётган нарсамизнинг ҳадр-ҳийматини ўз жойига ҳўйган бўламиз.

584

# 5. «Ким бир жаббордан қўрқиб Уни тарк қилса, Аллох унинг умуртқасини синдирур.»

Яъни, ким бирор томоннинг жабру зулмидан қўрқиб Қуръони Каримни тарк қилса, Аллох таоло Қуръонни тарк қилувчини ўша кимсанинг умуртқа погонасини синдириб, хеч нарсага ярамай, қимирлай олмай ётадиган қилиб қўяди. Бу, албатта, мажозий маънодаги гапдир. Бирор жаббордан құрқиб Құръонни тарк қилганларнинг белларидаги умуртқа суяклари синиб ётиб қолмайдилар. Балки, улар бу дунёю у дунё ишларида уларни тўгри йўлга бошлаб, белларига қувват бўлган омилдан ажраган буладилар. Майда-чуйда нарсаларни гапириб утирмасдан, кўз ўнгимиздаги оламшумул микёсдаги холатни олайлик. Куръони Каримга амал қилиб бутун дунёга рахбарлик қилаёттан мусулмон уммати аста-секин Қуръон таълимотларидан узоқлашиш оқибатида ўз мавкеини йўқотди. Кейин эса, турли жабборлардан, хусусан, ғарблик мустамлакачи жабборлардан қўрқиб Қуръонни тарк этди. Шунинг учун, Аллох таоло бу умматни жиноятига муносиб равишда жазолаб, умуртқа погонасини синдирди. Шундан буён бу уммат осмонга қараганича кўзини мўлтиратиб қимирлай олмай ётибди. Бу умматнинг сони кўп, бойликлари кўп, дунёнинг энг қулай ва энг бой ерларига жойлашган, лекин бойликларини бошқалар ташиб кетмоқда. У эса, хеч нарса қила олмай ётибди. Хўш, бу оғир дарднинг давоси борми? Ислом уммати қандоқ қилиб ўз умуртқа погонасини қайта ишга тушира олади? Жавоб битта. Буларнинг хаммаси Қуръон билан тузалади. Шунинг учун, азиз тафсирхон, Қуръонни яхшироқ ўрганмоғимиз

# 6. «Ким Ундан бошқадан ҳидоят изласа, Аллоҳ уни залолатта кетказур.»

Қуръони Карим бандаларни икки дунё саодатига бошловчи илохий хидоятдир. Аллох таолонинг Ўзи бир қанча оятларда Қуръон барча оламлар учун хидоят эканлигини қайта-қайта таъкидлаб айтган. Буни бошқалар билмаса ҳам мусулмонлар яхши билади. Бундоқ улкан ҳақиқатни билиб туриб, яъни Қуръон Аллоҳ таолонинг ҳидояти эканлигини англаб туриб, ундан бошқадан ҳидоят излаш соғлом ақлга мутлақо тўғри келмайди. Лекин, минг афсуски, шундоқ бўлди. Мусулмонлар турли омилларга кўра, энг ачинарлиси, ўзларига етган жаҳолатга кўра Қуръондан бошқадан ҳидоят излашга ўтдилар. Ўз юртларида, ўз ҳаётларида турли қавм, турли давлатларнинг дастурлари, мафкуралари, «изм»ларини татбиқ қилишга ўтдилар. Ушбу улкан жиноят жазосига Аллоҳ таоло уларни залолатга кетказди. Мана, қанча муддатки, турли-туман «изм»ларга ва бегона дастурларга, моделларга тақлид қилаётган мусулмонлар ҳеч нарсага эга бўла олмаяптилар. Ҳатто, ўзлари тақлид қилаётганларнинг баъзи бир нарсаларига яқинлаша олмаяптилар.

Хўш, бу аянчли ҳолдан қандоқ қилиб чиқиш мумкин? Қандоқ қилиб мусулмонлар ўзларининг олдинги мавкеларини тиклашлари мумкин? Қандоқ қилиб мусулмонлар яна дунё халқларининг пешқадами бўлишлари мумкин? Жавоб битта. Мусулмонлар фақаттина Қуръони Карим ҳидоятига юриш билангина ҳозирги аянчли ҳолдан чиқишлари, ўзларининг олдинги мавкеларини тиклашлари ва яна қайтадан дунё халқларининг пешқадамлари бўлишлари мумкин. Бунинг учун эса, азиз диндошим, Қуръони Каримни қунт ва ихлос ила ўрганмогимиз лозим. Сиз билан бизнинг «Тафсири Ҳилол»ни ўқиб-ўрганишимиз ўша муборак йўлдаги босилган бир муҳим қадамдир.

### 7. «У-Аллохнинг метин арқонидир.»

Инсон ҳаётнинг асов ҳарёсиҳан нажот ҳирғоғига эсон-омон чиҳиб олмоғи учун бирор арҳонга осилмоғи лозим. Ана ўша нажот арҳони Аллоҳ таолонинг метин арҳониҳир. Бу метин арҳон ҳеч ҳачон узилмайҳи, ҳеч ҳачон панҳ бермайҳи. Ким унга осилса, ҳаёт ҳарёсининг ҳар ҳанҳай асовлигиҳан, ҳавф-ҳатариҳан ўтиб нажот ҳирғоғига эсон-омон чиҳиши турган гап. Аллоҳнинг метин арҳониҳан бошҳа ҳеч бир арҳон ҳеч кимни нажот ҳирғоғига олиб чиҳа олмаслиги ҳам турган гап. Моҳомики, нажот ҳирғоғига эсон-омон чиҳиб олиш ниятимиз бор экан, Аллоҳнинг метин арҳони — Ҳуръони Қаримни маҳҳам тутайлик. Уни маҳҳам тутишлик учун эса, яхшилаб ўрганайлик. «Тафсири Ҳилол»ни ўрганишимиз ўша муборак йўлҳаги муҳим бир ҳаҳамҳир.

### 8. «У-хикматли зикрдир.»

«Хикмат»нинг маъноси, ҳар бир нарсани ўз жойига қўйиш, баён қилишдир. «Зикр» эса, эслатма маъносидадир.

Қуръони Карим Аллоҳ таоло томонидан жорий қилинган «ҳикматли зикр»дир. Ундаги зикрнинг ҳаммаси ўта ҳикматлидир. Одамлар бу дунёда ҳикматта эҳтиёжли бўлиб юрадилар. Ҳикматли гапсўзларни ўқиб-ўрганиб, эшитиб-ёдлаб, яна бошқа ишлар ҳам қилиб юрадилар. Улар ана ўша ҳикматларнинг ўзларига, ўзгаларга эслатма бўлишини, ҳаётдаги ишларида йўл кўрсатувчи, танбеҳ берувчи бўлишини хоҳлайдилар.

Сиз билан биз – мусулмонлар нақадар бахтлимиз, ана ўша юқорида

зикр қилинган ҳолатлар учун сиз ва бизга Роббул оламийннинг Ўзи ҳикматли зикрни тушириб қўйибди. Албатта, Аллоҳ таолонинг ҳикмати ила бандаларнинг ҳикмати орасида Аллоҳ билан бандачалик фарҳ бор. Қани Қуръоний ҳикматлар билан танишишга муштоҳлар? Қуръондаги ҳикматлар мисли йўҳ ҳикматлардир. Қуръондаги ҳикматлар илоҳий ҳикматлардир. Қуръони Карим бошдан-оёҳ ҳикматли зикрга тўладир. Зотан, Қуръони Каримнинг номларидан бири Қуръони Ҳакиймдир. Қуръони Каримнинг номларидан яна бири Зикрдир. Маҳбуб Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам эса, ўзларининг ушбу ҳадиси шарифларида Қуръони Каримни «Ҳикматли зикр» деб номлабдилар.

Дунёдаги энг яхши ҳикматларни ўрганай, улардан ўрнак олай, уларга амал ҳилай, деган одам бўлса, Қуръони Каримни яхшилаб ўргансин. Дунёдаги энг яхши эслатмани ўрганай, ундан ўрнак олай, унга амал ҳилай, деган одам бўлса, Қуръони Каримни ўргансин.

Хурматли тафсирхон, «Тафсири Хилол»ни ўқиб ўрганиш ила биз дунёдаги энг яхши хикматли зикрни ўрганаёттанимизни унутмайлик.

### 9. «У-сиротул мустақиймдир.»

Ха, Қуръони Карим — сиротул мустақийм — тўгри йўлдир. У, Аллох таолонинг тўгри йўлидир. Хар бир банда хар бир мақсадга эришиш учун сиротул мустақиймга мухтождир. Сиротул мустақиймсиз ҳеч ким мақсадға эриша олмайди. Сиротул мустақиймда юрмаған одам, нотўгри йўлдан юриб адашади, кўзлаган манзилига ета олмай, халокатта учрайди. Сиротул мустақиймга юрмаган одам нотекис йўлдан юриб, қоқилади, йиқилади, бурни қонайди, бўйни синади, кўзлаган манзилига ета олмай, сарсон-саргардон бўлиб халок бўлади. Шунинг учун ҳам, ҳар бир банда ўзи учун сиротул мустақиймни излайди. Сиз билан биз – мусулмонлар нақадар бахтлимизки, Роббимиз Ўзи бизга сиротул мустақиймни бериб қўйибди. Икки дунёда кўзланган саодат манзилига элтадиган сиротул мустақиймни шундоқ хизматимизга тайёр қилиб қўйибди. Биздан бўладигани ўша илохий сиротул мустақиймдан юриб кетиш, холос. У эса, бизларни икки дунёдаги саодатли муқсадларимизга элтади. Ана ўша сиротул мустақиймда юришни амалга ошириш учун уни ўрганиш лозим. Сиз билан биз «Тафсири Хилол»ни ўқиш, ўрганиш ила шу мақсадда иш қилган бўла-

### 10. «У-унинг ила хавойи нафслар тоймайдиган...» нарсадир.

Ҳа, Қуръони Каримга алоқадор бўлган ҳавойи нафс ҳеч қачон ҳақ йўлдан тоймайди. Чунки, Қуръони Карим барча ҳавойи нафсларни халқ қилган Холиқ томонидан уларни жиловлаб, тойиб кетмайдиган қилиб ушлаб турувчи қўлланмадир. Дунёдаги барча бандаларнинг бу дунёдаги асосий муаммоларидан бири ҳавойи нафс-

лари билан бўладиган муаммоларидир. Кишиларни ёмонликка бошлаёттан нарса ҳам асосан ҳавойи нафсдир. Қачонки банданинг ҳавойи нафсига шайтон кўрсатма берса, банданинг ўзи кўрсатма берса ёки ўша бандага ўхшаш бошқа бандалар кўрсатма берса, албатта, у ҳавойи нафс ҳақ йўлдан тояди ва ўз эгасини ҳалокатга бошлайди. Ҳар замон, ҳар маконда бандалар якка-якка ҳолларида ҳам, тўп ҳолларида ҳам ҳавойи нафсни тойдирмайдиган қўлланмани қўллаганда нажот топадилар. Ҳавойи нафсни тойдирмаслик учун илоҳий қўлланмани қўлламаганлар эса, ҳавойи нафсларига қул бўладилар ва ҳалокатга учрайдилар.

Аллоҳ таоло бандаларга раҳим қилиб уларга ҳавойи нафсларини тойдирмай ушлаб турадиган Қуръони Каримни бериб қуйган. Ана уша илоҳий қулланмани яхшилаб урганиб, унга оғишмай амал қилган кишининг ҳавойи нафси тоймайди. Сиз билан бизнинг «Тафсири Ҳилол»ни урганишимиз ҳам ана шу мақсаддаги бир қадамдир.

# 11. «У-унинг ила тиллар илтибосга тушмайдиган...» нарсадир.

Ха, Қуръони Карим ила бўлган тиллар хеч қачон илтибосга, яъни шубхага тушмайди. Яъни, бошка нарсалар билан аралашиб кетиб, кайси бири ҳақ, қайси бири ноҳақ эканини ажратолмай шубҳага тушилмайди. Қуръони Карим билан бўлган тил, ҳеч иккиланмасдан, ҳақни гапираяпман, деяверади. Куръондан бошқа нарса аралашдими, дархол шубҳа тушади. У ҳолда банда қайси бири ҳақ, қайси бири ноҳақ эканини ажрата олмай сарсон бўлади. Айниқса, хозирга келиб бу нарса жуда хам авж олди. Ўзининг гапи хақ эканини даъво қилувчилар: якка шахс, гурух, фирка, миллат, давлат, уюшмалар хаддан зиёд кўпайди. Уларнинг ҳар бири ўзининг гапи ҳақ эканини даъво қилиш билан бирга ўзганинг гапи нохаклигини хам таъкидлайди. Оқибатда хаммани шубха босди. Дунёқарашлар хам, нуқтаи назарлар хам аралаш-қуралаш бўлиб кетди. Бугун бир гапни ҳақ деса, эртага бошқасини, индинга учинчисини хақ деювчилар хаммаёқни босиб кетди. «Изм-изм»лар хам кўпайди. Бугун бу «изм» устун, дейилса, эртага бошқа «изм» устун булиб қоладиган бўлди. Халқлар эса, ҳали у «изм»дан умидвор бўлади, ҳали бу «изм»дан умидвор бўлади. Лекин охир-оқибатда барибир умидлар пучга чиқиб келмоқда. Ҳа, шу ҳол давом этаверса, умидлар пучга чиқаверади. Бу балодан қутулишнинг, ҳеч қандай чалкашликсиз, шубҳасиз яшашнинг ягона ишончли йўли бор. У хам бўлса, «у билан тиллар илтибосга тушмайдиган нарса» – Қуръони Каримни маҳкам ушлашдир.

Мухтарам тафсирхон, сиз ўз ишингиз ила тилларни чалкашликка, шубҳага туширмайдиган ана ўша илоҳий иложни топмоқдасиз!

**12. «У-уламолар ундан тўймайдиган...»** нарсадир.

Ха, Қуръони Каримдан уламолар тўймаган, тўймаяптилар ва

тўймайдилар хам. Модомики, Қуръони Каримни Роббул оламийндан қабул қилиб олган Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам шундоқ деганларидан кейин, уламолар Қуръондан тўймасликлари хақиқатдир. Бу улкан хақиқатни воқеълик хам тасдиқлайди. Илмлар кўп, уламолар ундан хам кўп. Чунки, хар бир илм бўйича қанчадан-қанча олим булади. Ана уша турли илмлар буйича қайси бир олим Қуръони Каримга мурожаат қилса, ундан ўзига керакли нарсани олади. Лекин барибир тўймайди. Яна янги нарса олгиси келаверади. Қуръон нозил бўлгандан буён уламолар ундан олишган нарсани ўзлаштириб, улардан бахраманд бўлган бугунги олим хам тўймай, яна ўзи бир нарса олишга уринади.

Дунёда бир хил мавзуда ёзилган китоблар ичида Куръони Каримга боғлаб ёзилган китобларчалик күп китоб булмаса керак. Тафсир китобларини ёзиш бир минг тўрт юз йилдан буён давом этмокда. Хар бир тафсир билан танишсангиз, ўзига хослиги, озгина бўлса хам, бошқалардан ажралиб туриши билан фарқ қилади. Демак, уламолар Қуръондан тўймаганлари учун шундоқ қиладилар. Хозирги кунимизда хам янги-янги тафсирлар чикиб турибди. Улар хам ўзига хослиги билан ажраб туради. Демак, уламолар Қуръонга тўймаяптилар.

Агар, Қуръонга тўймайдиган уламолар фақат тафсирчи уламолар, десак, катта хато қилған бұламиз. Балки, бошқа уламолар хам Қуръонга тўймайдилар. Мисол учун, мухаддис уламоларни олиб кўрайлик. Улар ҳам Қуръонга тўймайдилар. Чунки, уларнинг мутахассислиги бўлмиш хадис илми Қуръони Карим ила чамбарчас боғлиқдир. Зотан, хадиси шарифлар Қуръони Каримнинг тафсири ва хаётта татбиқидир.

Фиқх уламоларини олиб кўрайлик. Қуръони Каримга тўймайдиган уламолар айнан фуқахолардир, десак, муболаға бўлмайди. Чунки, Қуръони Карим фуқахоларнинг биринчи навбатдаги ва энг асосий озуқаларидир. Улар Ислом шариатининг аҳкомларини асосан Қуръони Каримдан оладилар. Бунинг учун улар ҳар бир оят, ҳар бир Қуръоний ҳарфни синчиклаб, қайта-қайта, атрофлича ва чуқур ўрганадилар. Бу холатда уларнинг Қуръондан тўймасликлари турган гап.

Араб тили уламолари хам худди шундоқ. Улар хох илми нахв, хох илми сарф, хох илми баён, хох илми бадийъ бүйича мутахассис бўлсинлар, ким бўлишларидан қатъиназар, Қуръони Каримдан тўймайдилар. Чунки, Қуръони Карим араб тилининг мўъжизасидир. Унинг тил усталари Қуръони Карим хузурида ожиздирлар. Шунинг учун ҳам, араб тили олимлари Қуръони Каримга доимий равишда тил жихатидан хам мухтожлар, доимо унга мурожаат қиладилар ва хеч қачон унга тўймайдилар.

Хулоса шуки, қайси бир илмни олсак ҳам, илми ақоидми, илми фароизми, илми мантиқми, илми тасаввуфми ёки бошқа илмларми, барибир, уларнинг уламолари Қуръони Каримга тўймасликлари Қуръони Каримнинг ўзига хос бир неча илмларнинг пайдо бўлишига олиб келди. Бу илмларнинг мажмуаси «Улумул Қуръон» — «Қуръон илмлари», деб аталади. Бу қадимги илм бўлиб, унга қанчадан-қанча уламолар ўз умрлари, зеҳн-заковотларини бағишлаганлар. Бу соҳада сонсиз-саноқсиз китоблар ёзилган ва ёзилмоқда. «Улумул Қуръон» ўз ичига илмул қироат, илмун-носихи вал мансухи, илмул маккиййи вал маданиййи, илмус-сабаби нузул, илмур-расм, илмул муҳками вал муташобиҳи каби бир қанча илмларни олади. Табиийки, ушбу илмларга мутахассис бўлган уламолар асло Қуръони Каримга тўймайдилар.

Тарихчиларни олиб кўрайлик. Бу дунёнинг яратилиши, инсоннинг дунёга келиб, ривожланиши ва шу каби қадимда содир бўлган тарихий ходисаларнинг энг ишончли масдари бўлмиш Қуръони Карим асосида мусулмон тарихчилари қадимги дунё тарихини битдилар. Шунинг учун ҳам, улар ўз замонларида етакчи тарихчилар бўлдилар. Кейинчалик баъзи бир тоифалар, шахслар чиқиб, ўзларича, дунё тарихини «илмий» равишда қайта кўриб чиқдилар. Улар дунёда энг ишончли тарих битганларини айтиб айюҳаннос солдилар. Бошқаларни, жумладан, мусулмон тарихчиларни илмсизлиқда, афсоналарга берилишда айбладилар. Аммо, вақт ўтиб илм ривожланиши билан ҳалигиларнинг «илмий»лиги жаҳолатдан бошқа нарса эмаслиги аён бўлди. Ҳаммаси муз каби эриб кетди. Қуръондан баҳра олган мусулмон тарихчиларнинг айтганлари тўгри бўлиб чиқди. Демак, мусулмон тарихчиларнинг Қуръондан тўймасликлари турган гап.

Энди жуғрофиячиларимизни олиб қўрайлик. Улар ҳам Қуръони Каримдаги жуғрофияга тегишли оятларга асосланиб, улардан руҳланиб, бу илм тарихида мисли қўрилмаган улкан натижаларга эришдилар.

Агар, Қуръони Каримдан турли соҳадаги мусулмон уламоларгина тўймайди, десак ҳам, хато ҳилган бўламиз. Чунки, бугунги кунда Қуръони Каримга мурожаат ҳилган ғайримуслим олимлар ҳам ундан тўймаёттанига ўзимиз гувоҳ бўлиб турибмиз.

Дунё тарихини Таврот, Инжил, Қуръон ва янги илмга солиштириб ўрганиб чиққан ғайридин олимлар Қуръони Каримга тан бериб мусулмон бўлдилар.

Денгиз-уммон илми бўйича дунёда кўзга кўринган ғайридин олимлар ўз соҳалари бўйича Қуръони Каримни ўрганиб чиқиб, мусулмон бўлдилар. Шунингдек, табиблар, инсон наслини ўрганувчилар ва бошқа-бошқалар ҳам Қуръони Каримга тўймаяптилар. Ҳозир «Қуръондаги илмий ожиз қолдиришлик» номли халқаро ҳайъат ишлаб турибди. Ундаги баҳслар мусулмон олимлар ҳам ва мусулмон бўлмаган олимлар ҳам Қуръондан тўймасликларининг далили эмасми?

«Тафсири Ҳилол» ёзилган тилда сўзлашиб, ўқиб-ёзувчилар орасида ҳам турли соҳаларнинг олимлари бор. Бунинг учун Аллоҳга ҳамдлар айтамиз. Шу билан бирга, улар Қуръони Карим маънолари ила араб тилида ёки бошқа тилларда ошно бўлишлари душвор эканлиги ҳам маълум. Умид қиламизки, «Тафсири Ҳилол» орқали мазкур олим ва турли соҳа мутахассислари ҳам Қуръони Карим ила ошно бўлиб, унга тўймайдиган кишилар қаторига қўшилсинлар.

# 13. «У-кўп такрорлаш билан эскирмайдиган...» нарсадир.

Ҳа, дунёда куп такрорлаш билан эскирмайдиган бирдан-бир нарса Қуръони Каримдир. Қорилар ҳар бир ояти каримани ёдлаш учун минглаб марта такрорлайдилар, ёдлаб булганларидан сунг ҳам доимий равишда уҳиб турадилар. Аммо, ҳар уҳиганларида янги завҳ, янги шавҳ, янги ҳузур, янги ҳаловат оладилар. Бу маъно Қуръони Каримни тингловчиларга ҳам тегишли. Ояти карималар ҳар сафар такрор эшитилганда, янгича ҳаловат, янгича ҳузур олинади. Чунки, Қуръони Карим такрорлаш билан эскирмайдиган нарсадир.

Имом Термизий Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадисда қуйидагилар айтилади: «**Бир киши:** 

«Эй, Аллоҳнинг Расули, қайси амал Аллоҳга маҳбуброқ?» – деб сўради. Ул зот:

«Етиш билан жўновчилик», дедилар.

«Етиш билан жўновчилик нима?» – деди.

«Қуръонни аввалидан охиригача ўқиб бориб, етиши билан яна жўнайдиган», дедилар».

Ха, азизлар, фарз амаллардан кейин Аллох таолога қурбат ҳосил қилиш учун энг афзал ибодат Қуръон ўқиш, ўрганишдир. Имом Аҳмад ибн Ҳанбал розияллоҳу анҳу тушларида Аллоҳ таолони бир неча бор кўрган эканлар. Бир пайт у киши, яна тушимда У зотни кўрсам, деб аҳд қилибдилар. Бас, кейин Аллоҳ таолони яна бир бор тушда кўрганларида: «Эй Роббим, банда Сенга қайси нарса билан муқарраб бўлади?»—деб сўрабдилар. Аллоҳ таоло бу саволга: «Каломимни тиловат қилиш билан, эй Аҳмад!»—деб жавоб берибди.

«Маънони тушунсами ёки тушунмаса ҳамми, эй Роббим?» — деб- дилар имом Аҳмад.

«Маънони тушунса ҳам, тушунмаса ҳам», дебди Аллоҳ таоло.

Бундан келиб чиқадиган хулоса шуки, демак, Аллох таолонинг каломини қанчалик кўп такрор ўқисак, ўргансак, эшитсак, Аллох азза ва жаллага шунчалик яқин бўламиз. Маъносини тушунмай

ўқиганга шунчалик мартаба бўлса, тушуниб ўқиганларга қанчалик бўлиши маълум.

### 14. «...ва ажойиблари тугамайдиган нарсадир.»

Ха, Қуръони Карим дунёдаги ажойиблари тугамайдиган бирдан-бир нарсадир. Зотан, барча ажойиботларнинг эгаси Аллох таолонинг китоби бўлганидан кейин шундоқ бўлади-да. Қуръони Каримнинг катта-кичик ажойиботларини инсоният ўн беш асрдан бери кўриб, мулохаза қилиб, тан бериб келмоқда. Ақлий даражаси, илми ўсган сари инсон Қуръони Каримнинг янгидан-янги ажойиботларини англаб етмокда. Биргина мисол келтирайлик: электрон хисоблаш машиналари чиқиб, ҳамма нарсани ҳисоблаш, атрофлича ўрганиб олиш имкониятлари кўпайди. Қуръони Карим хам ўша машиналарга солиб ўрганиб чиқилди. Натижада, Қуръони Каримнинг ҳарфлари, сўзлари ва оятлари – хамма-хаммаси хисобли экани маълум бўлди. Ана ўша хисоб асосида янги чоп қилинган Қуръон нусхаларини электрон хисоблаш машиналари ёрдамида текшириб, нашрий хатолари бўлса, осонлик билан топиш имкони хам пайдо булди. Охир-окибат келиб, Қуръондаги ададий ожиз қолдирувчилик сохаси пайдо бўлди ва уламоларимиз бу соха бўйича китоблар ёза бошладилар.

Азиз тафсирхон, сиз жанобингиз ҳам Қуръони Карим ила ошно бўлиш мақсадида «Тафсири Ҳилол»ни ўқир экансиз, Каломуллоҳнинг ажойиботларини кашф этарсиз, деган умиддамиз.

# 15. «У-жинлар уни эшитишлари билан, дархол: «Албатта, биз ажиб Қуръонни эшитдик, у рушдга ҳидоят қилур», деган нарсадир.»

Ҳа, Қуръони Карим фақат инсонларни эмас, балки, жинларни ҳам икки дунё саодатига элтувчи дастурдир.

Авваллари жинлар осмонга чиқиб, у жойдаги гапларни ўгринча эшитиб олиб, ердаги ўзлари билан алоқадор одамларга ёлгон-яшиқ қўшиб етказар эдилар. У одамлар эса, фолбинлик қилиб, кишиларга ғайбнинг хабарини бераёттан бўлиб, турли нарсаларни айтар эдилар. Узоқ вақт шундоқ давом этиб келди. Лекин, бирдан, осмон хабарини эшиттани чиққан жинларни юлдузлардан оловли парчалар ажраб чиқиб қувлайдиган бўлиб қолди. Энди жинлар осмон хабарларига ўгринча қулоқ оса олмай қолдилар. Шунда улар бу ғайриоддий ҳолнинг сабабини ахтариб дунё кеза бошладилар. Насийбин деган жойлик жинлар йўлда кета туриб Пайғамбаримиз соллаллоху алайҳи васалламнинг Қуръон тиловатларини тўсатдан эшитиб қолдилар. Тўхтаб, биз билан осмон хабари орасига тушган шу нарса экан, дейишди. Тиловатни эшитиб бўлгандан кейин эса, «…биз ажиб Қуръонни эшитдик, у рушдга ҳидоят қилур», дейишди.

Яъни, жинлар, дарҳол, Қуръони Каримнинг ажиб эканини ҳам, ҳидоятта бошлашини ҳам англаб етдилар. Улар зудлик билан Қуръони Каримга иймон келтирдилар ва бошҳа жинларни ҳам унга иймон келтириб, амал ҳилишга даъват ҳила бошладилар.

Жинларнинг бу ишлари сиз билан биз инсонларга сабоқ бўлиши лозим. Қуръони Каримга улар каби ҳозиржавоб бўлишимиз керак. Шу билан бирга, бу улкан ҳақиқатдан бошқа ибрат ва мулоҳазаларни ҳам олмоғимиз керак. Жумладан, сиз билан биз ўрганаёттан «Қуръони Карим»—«Ал Қуръонул Карим» деб номланган илоҳий китоб нафақат ҳамма макон ва замондаги ҳамма инсонларга, балки, барча жинларга ҳам илоҳий дастурдир. Унинг мухлислари, ўқиб, ўрганувчилари кўпчилик тасаввур ҳилгандан кўра чандон-чандон кўпдир. Сиз билан биз ўша кўпчиликнинг бири эканимиз билан ҳар ҳанча фахрлансак, шунча оздир.

# 16. «Ким у билан гапирса, содик бўлур.»

Ҳа, Қуръони Карим Аллоҳнинг каломи, Аллоҳ таоло эса каломида содиқ зотдир. Шунинг учун, ким Қуръон билан гапирса, у одам гапида содиқ бўлади. Аллоҳ таолонинг гапини гапирган кимса содиқ бўлмай, ким ҳам содиқ бўлар эди.

Ҳа, азиз тафсирхон, сиз билан биз Каломуллоҳни ўрганар эканмиз, ўзимиз учун энг олий мақом, энг содиқ гаплар хазийнасини ўрганаёттан бўламиз. Ушбу илоҳий дастурдан олиб гапирган гапимиз энг содиқ гап бўлади. Барча гапимиз Қуръон ила гапириладиган бўлиши учун ҳаракат қилишимиз керак. Бунинг учун эса, бизга «Тафсири Ҳилол» ёрдам беради.

Азиз ва мухтарам тафсирхон, ўйлаб кўринг, сиз билан биз нақадар хушбахт бандалармиз. Аллох таолонинг гапини гапириб, энг содик гап эгаси бўлиш бахтига эришишимиз мумкин. Бунинг учун тайёр нарсани ўрганиб олсак бўлади. Аммо, биздан бошқалар бу бахтга сазовор эмаслар. Қуръони Каримни ўзига дастур тутмаганлар, бу илохий каломни ўрганмай юрганлар гапига содиқ бўлиш имконига эга эмаслар. У шўрликлар, нимани, кимнинг гапини ўзларига дастур тутишни билмай сарсон буладилар. Бирор гапни лозим тутсалар хам, узларига ухшаган ожиз банданинг гапини тутадилар. У эса, содиқ бўлиши мумкин эмас. Халиги шўрликлар ўзларига ўхшаган мазкур банданинг каломини ўрганиб, иқтибослар ёдлаб, овора бўлиб юрадилар. Уларнинг бу қилган ишидан на ажру савоб бор, на рушди ҳидоят бор ва на саволга жавоб бор. Биз ўзимизга дастур тутган нарса билан у шўрликлар ўзларига дастур тутган нарса ўртасида қанча фарқ бор, биласизми? Аллох таоло билан ожиз банда орасида қанча фарқ бўлса, шунча фарқ бор. Чунки, биз ўзимизга дастур тутган нарса Аллох таолонинг каломи,

улар ўзларига дастур тутган нарса эса, ожиз банданинг хомхаёлидир. Қа, азизлар, шунинг учун ҳам, ўз бахтимизнинг қадрига етмоғимиз, бизга бу бахтни берган Зотга тинимсиз шукр қилган ҳолда, ўз бахтимиз маёғи Қуръони Каримни кўпроқ ўрганмоғимиз, ҳар бир гапимиз ундаги гаплар ила гапирилиши учун қаттиқ ҳаракат қилмоғимиз зарур.

# 17. «Ким унга амал қилса, ажр олур.»

Ҳа, ким Қуръони Каримга амал қилса, ушбу муборак дастурни ҳаётига татбиқ қилса, ажр олади. «Ажр» сўзини сал қўполроқ иборалар билан таъриф қиладиган бўлсак, қилган ишига иш ҳақи олиш маъноси чиқади. Арабларда ҳозир ҳам иш ҳақини ажр дейишади. Демак, Қуръони Каримга амал қилган—ишлаган одам иш ҳақини олади. Унинг бу дунёдаги иш ҳақи тинч-омон, соғ-саломат, хотиржамлик, барча яхшиликларга тўла, фаровон ва саодатли ҳаёт бўлади. Қуръонга амал қилган кишининг ҳақиқий ажри—иш ҳақи эса, у дунёда берилади. Қуръонга амал қилган кишининг у дунёдаги иш ҳақи—фирдавс жаннати бўлади. У ўша ерда нозу неъматлар, ҳур ғилмонлар, олий мартабалар ва Аллоҳнинг розилигига бурканган ҳолда абадий қолади.

Қуръони Каримдан бошқага амал қилганларга эса, на бу дунёда ва на у дунёда ҳеч қандай ажр — иш ҳақи йўқ. Чунки, улар ўзларига ўхшаган ожиз банданинг айтган, ёзган, тузган, ишлаб чиққан нарсаларига амал қилдилар. Мазкур ожиз бандалар ўзларининг тузган дастурларига амал қилганларга қандоқ ажр беришлари мумкин? Ҳеч қандай. Зотан, унинг ўзи ажрга муҳтож. Бу дунёда уч-тўрт кун имкон топган бўлса, кишиларга совға-салом ёки мукофотлар берса, ажр берган бўлади. У, Аллоҳ таоло берган омонат нарсанинг тасарруфини қилади, холос. Шунда ҳам, адолат ила иш юритмай, кўпчиликнинг ҳақидан уриб қолади. Мазкур шахс имкондан ажраган куни ўзи ҳам, унинг дастурига амал қилганлар ҳам расво бўладилар. Бу дунёда ундан кейин келган имконли шахс ёки тузумнинг тазйиқи остида, у дунёда эса, жаҳаннам қўриқчиси бўлган кучли, қўпол ва шафқатсиз фаришталар гурзиси остида ўтадилар.

Амал қилувчиларга бериладиган иш ҳақи билан оддий иш ҳақининг фарқи бор. Қуръондан бошқага амал қилганларнинг иш ҳақи ҳақиқий эмас, мажозийдир, доимий эмас, онийдир, битмас-туганмас эмас, фонийдир. Шунингдек, уларнинг иш ҳақи адолатли эмас, тахминийдир.

Қуръони Каримга амал қилувчиларнинг ажри эса, ҳақиқийдир. Чунки, уларнинг ажрларини ажрнинг ҳақиқий эгаси бўлмиш Аллоҳ таолонинг Ўзи беради. Қуръони Каримга амал қилувчиларнинг ажрлари оний эмас, доимийдир. Чунки, уларнинг ажрларини чексиз ва

доимий имконга эга Зот—Подшохлиги азалий Зот—Аллох таолонинг Ўзи беради. Қуръони Каримга амал қилувчиларнинг ажрларини Боқий сифатта эга бўлган, ҳам фоний дунёнинг, ҳам боқий дунёнинг Молики бўлган Аллох таоло беради.

Бас, шундоқ экан, азиз диндошим, Қуръонга амал қилиб яшайлик. Қуръонга амал қилиш учун эса, аввало, уни яхшилаб ўрганайлик. Ўрганган ҳар бир оятимизга дарҳол амал қилайлик. Қуръонга амал қилишликнинг ажри борлиги билан бирга Қуръонга амал қилмасликнинг гуноҳи, азоби борлигини ҳам унутмайлик.

Зотан, ҳар бир мусулмон учун Қуръони Каримни ўқиб, ўрганмоқлик, унга амал қилмоқлик лозиму лобуддир. Қуръони Каримни ўқиб-ўрганиш, унга амал қилиш фақат уни ўқиб-ўрганувчи ва унга амал қилувчининг ўзигагина яхшиликлар келтириб қолмайди, балки унинг қариндош-уруғи, ота-оналарига ҳам улкан яхшиликлар етишига сабаб бўлади.

Имом Термизий ҳазрати Али розияллоҳу анҳудан ривоят қилган ҳадиси шарифда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам:

«Ким Қуръонни қироат қилса, уни ёдлаб олса, ҳалолини ҳалол қилса, ҳаромини ҳаром қилса, Аллоҳ ўша одамни у билан жаннатга киритади ва дўзахга кириши вожиб бўлган қариндошларидан ўнтасига шафоатчи қилади», деганлар.

Қуръони Каримни ўқишнинг, ўрганишнинг, ёдлашнинг, у ҳалол деган нарсани ҳалол билиб, ҳаром деган нарсани ҳаром билиб амал ҳилишнинг фазли ҳанчалик улуғ эканини кўрдингизми?!

Имом Абу Довуд ривоят қилган ҳадисда:

«Ким Қуръонни қироат қилса ва ундаги нарсага амал қилса, қиёмат куни унинг ота-онасига сизларнинг ичингизда бўлиб бу дунё уйларига нур сочиб турган қуёшнинг ёғдусидан яхшироқ ёғдуси бор тож кийдирилади. Энди, ўша ишни қилганнинг ўзига нима бўлишини биласизларми?»—дейилган.

Яъни, Қуръонни қироат қилиб унга амал қилган шахснинг отаонасига шунчалик иззат-эҳтиром, шону шараф бўлса, унинг ўзига қанчалик нарсалар бўлишини ўзингиз билиб олаверинг, деганлари.

Демак, азиз диндошим, агар, дунёга келишимга сабаб бўлган, мени тарбиялаб вояга етказган, кўплаб хизматларимни қилган мушфиқу мехрибон ота-оналарим қиёмат куни ҳамманинг ҳузурида, васфига тил ожиз тахтларга ўтқазилиб, бошларига қуёшнинг ёгдусидан яхшироқ ёгдуси бор тож кийдирилсин, уларнинг бу иззатикромга сазовор бўлганларини кўриб ҳамма ҳавас қилсин, десак, Қуръони Каримни ўқиб, унга амал қилайлик. Агар, ўзимиз ҳам ўшандоқ мартабага эришайлик, десак, азиз фарзандларимизга Қуръонни

ўқитиб, унга амал қилишни ўргатайлик. Ундан ҳам юқори мартабага эришайлик, десак, ҳаммамиз Қуръони Каримни ўқиб, ўрганиб, унга амал қилайлик. Қуръони Каримнинг маъноларини тушунмай туриб, унга амал қилишимиз қийин, бу ишда эса, «Тафсири Ҳилол» бизга ёрдамчи бўлишини Аллоҳ таолодан сўрайлик.

# 18. «Ким унинг ила хукм қилса, адолат қилур.»

Ҳа, Қуръони Карим ила ҳукм қилгангина адолат қилиши мумкин. Қуръони Каримдан бошқа нарса билан ҳукм қилган эса, ҳеч қачон адолат қила олмайди.

Ха, Аллох субханаху ва таоло Қуръони Каримни бу дунёда у ила хукм қилиш учун туширгандир. У зот азза ва жалла Ўз Пайғамбари Мухаммад Мустафо соллаллоху алайхи васалламга хитоб қилиб:

# «Албатта, Биз Сенга китобни одамлар орасида хукм қилишинг учун ҳақ ила нозил қилдик», дегандир.

Ҳа, Қуръони Карим бандалар учун Аллоҳ таолонинг ҳукмидир. Аллоҳ таолонинг ҳукми эса адолатлидир. Шунинг учун ҳам, Қуръон ила ҳукм ҳилгангина адолатли ҳукм ҳилган бўлади.

Қуръони Қарим ила ҳукм юритиш учун эса, уни қунт ва иймону ихлос билан ўқиб-ўрганиш керак. Келинг, ушбу илоҳий дастурни яхшилаб ўрганиб, унга яхшилаб амал қилишга, унинг ила ҳукм қилишга аҳдлашайлик.

# 19. «Ким унинг ила даъват қилса, сиротул мустақиймга ҳидоят қилинур.»

Ҳа, ким одамларни сиротул мустақиймга—энг тўгри йўлга даъват қилмоқчи бўлса, Қуръони Каримга даъват қилмоги керак. Қуръони Каримдан бошқага даъват қилишдан ҳеч қандай фойда йўқ. Чунки, уларнинг ҳеч бирида сиротул мустақийм йўқ. Чунки, уларнинг барчаси ердан чиққан кимсалар томонидан ишлаб чиқарилган нарса бўлгани учун улар ҳам ердан чиққан бўлади. Ердан чиққаннинг айтгани ўз атрофидан нарига ўтмайди. Ердан чиққан нарса ерга, пастга қараб тортади.

Қуръони Каримни эса, Аллоҳ таоло сиротул мустақийм қилиб етти осмон устидан туширгандир. Ана шундоқ олий мақомдан тушган нарса, нафақат ерни, балки, бутун оламларнинг тўғри йўлини ҳам ўзида мужассам қилган бўлади. Ана шундоқ олий мақомдан тушган нарса ўзига эътиқод ва амал қилганларни энг юксак мартабаларга олиб чиқади.

Шунинг учун ҳам, сиротул мустақиймга ҳидоят қилинишимиздан умидвор бўлиб, ўзимизни, бола-чақаларимизни, оила аъзоларимизни, ҳариндош-уруғларимизни, дўст-ёрларимизни, ўзимиз билан бирга яша-ётганларни ва бутун дунёни Қуръони Каримга даъват қилайлик.

Тўгри, бу даъват осон бўлмайди. Чунки, хозирги одамлар Куръон хакикатини, унинг адолатини ва унинг хукми нима эканлигини билмайдилар. Уларнинг онадан туғилган пайтларидаги мусаффо табиатларини турли жохилий таълимотлар, «изм»лар, моделлар ва шу каби ўткинчи дунёга мослашган дунёқарашлар булғаб ташлаган. Хаммамиз хам узоқ давом этган худосизлик, адолатсизлик, жабр, зулмкорлик ва Исломий саводсизлик даврини яшадик ва яшамокдамиз. Шунинг учун ҳам, Қуръони Карим ҳақида ҳозиргача айтган гапларимиз кимларгадир хомхаёл, ўтмиш афсонаси, эскириб қолган мерос ва <u>хаёт вокеълигига тўгри келмайдиган курук гап бўлиб туюлиши мум-</u> кин. Бунинг ўзига яраша сабаби хам бор. Чунки, хозирги замон одамлари ишониб юрган таълимотлар, «изм»лар, моделлар ва тузумларнинг барчаси хомхаёл, бир гурух, бетайин сармастларнинг тўпланиб олиб, тамаки тутунини бурқситиб ўтириб тўқиган афсонаси бўлиб чиқмоқда. Ўша нарсалар эскиб қолған ёки воқеъликка тўғри келмайдиган гап эканлиги бирин-кетин аён бўлмокда.

Аммо, сиз билан биз одамларни даъват қилмоқчи бўлган Қуръон, унинг ҳақиқати, адолати ва ҳукми хомхаёл эмас, равшан ҳақиқатдир, ўтмиш афсонаси эмас, ўтмишнинг ҳам, ҳозирнинг ҳам Молики—Аллоҳ таолонинг ҳикматли каломидир, вақт ўтиши билан эскирмайдиган илоҳий дастурдир, ҳаёт воҳеълигида собит бўлган адолатли ҳукмдир.

Ушбу гапларимиз ҳақ эканлигини исботлаш учун назарий-фикрий далиллар, ҳаттоки, Қуръони Карим оятларидан ёки Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳадисларидан ҳам далиллар келтирмоқчи эмасмиз. Модомики, гап воқеълик ҳақида кетар экан, биз ҳам ўз даъвомизнинг ҳақ эканлигига воқеъликдан далил келтирамиз. Биз ўз даъвомизга далил қилиб келтирадиганимиз воқеълик, ҳаётда бор бўлган воқеъликдир. У эртак ҳам эмас, ҳаёл ҳам эмас. Балки, дўсту душман кўрган, дўсту душман гувоҳ бўлган, дўсту душман эътироф қилган воқеъликдир. Ўша, биз даъво қилаёттан воқеъликнинг ҳақиқатини, моҳиятини тўла англаб етиш учун дунёнинг бундан ўн беш аср олдинги ҳолатини яшаб ўтишимиз лозим. Ҳа, ҳаёлдан ўтказиш, эслаш, зикр қилиш эмас, бутун вужуд билан яшаш лозим. Келинг, ўша воқеъликни биргаликда яшайлик.

Ўша пайтда бутун дунё жоҳилий ҳаёт кечирар эди. Инсоният бошдан-оёқ жаҳолат ботқоғига ботган эди. Кишиларнинг барчаси ҳозирги кўпчиликка ўхшаб бўлган-бўлмаган, бузуқ ва аслсиз ақийдаларга эътиқод қилар эди. Уларнинг оилавий, ижтимоий, иқтисодий, маданий ва сиёсий ҳаётларида жабр-ситам, зулму ноҳақлик ҳукм сурар эди. Қўйингки, инсон ҳаётининг ҳар бир соҳасида ра-

золат, ҳақсизлик, жаҳолат ҳукмрон эди. Инсоният жоҳилиятнинг қуюқ зулматида, қаттиқ ғафлат уйқусида ётар эди. Ана шундоқ қуюқ зулмат, моғор бостан қалблар ухлаган бир пайтда фақаттина бир инсоннинг моғор босмаган пок қалби уйғоқ эди. Ўша ягона уйғоқ қалб мавжуд вазиятдан норози бўлиб, мазкур қоронғуликдан нурга чиқиш йўлини ахтарар эди. У муборак қалб — Макка номли шаҳарда Абдуллоҳ исмли отадан, Омина исмли онадан туғилган, Аллоҳ таолонинг инояти билан жоҳилиятнинг барча чиркинликларидан сақланиб қолған Муҳаммад исмли муборак инсоннинг қалби эди. Мазкур ягона пок қалб эгаси жоҳилият зулматидаги ноҳақлик, фисқу фужур ва бошқа номаъқулчиликлардан четланиб, Макка шаҳри четидаги тоғдаги «Ҳиро» номли ғорға кириб ўтирар ва инсоният қандоқ қилиб жоҳилият зулматидан нурға чиқиши мумкин, деб фикр юритар эдилар. Ул зот шу тариқа бўлажак улкан ҳодисаларга ўзлари билмаган ҳолда тайёрланар эдилар.

Айни ўша пайтда инсониятни Ўз қўли билан яратиб, уни гўдаклигидан турли саркашликларига, инжикликларига ва хатою адашишларига қарамай, Пайғамбарлар юбориб, китоблар нозил қилиб, тарбиялаб олиб келаёттан Аллох таоло, инсониятнинг навбатдаги ва энг катта адашувидан кейин унга энг охирги Пайғамбарни юборишни, энг сўнгги китобини нозил қилишни ва энг сўнгги, мукаммал ва дочимий шариатини жорий қилишни ирода қилган пайт келган эди.

Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам бир куни Ҳиро ғорининг оғзига чиҳишлари билан «Иҳроъ!!!» — «Ўҳи!!!» деган гулдурос овозни эшитдилар. Ана ўша овоз жоҳилият зулматини парчалаш учун Аллоҳ таоло томонидан туширилган сўнмас ёғдунинг биринчи шуъласи — Қуръони Каримнинг биринчи ояти эди. Бу шуъла дунёдаги ягона пок ҳалбни ёритди. Кейин эса, янгидан-янги шуълалар чараҳлаб, ёғду муҳаммаллашиб борди.

# «Эй, ўраниб ётувчи, кечаси қоим бўл!», «Эй, ўраниб ётувчи, тур, бас, огоҳлантир!» деган хитоблар бўлди.

Энди мазкур ягона пок қалб Қуръон ёғдуси билан ёришган ягона қалбга айланди. Энди ўша ягона пок ва илохий ёғду ила ёришган қалб эгаси ўз Роббиси амри ила якка ўзи бутун дунёни пок қалбли қилиш учун, илохий ёғдудан бахраманд бўлишга даъват қилиш учун бел боғлади. Аста-секин, Аллох таолонинг инояти ила, мазкур илохий ёгду — Қуръоний ёгду бошқа қалбларни ҳам ёрита бошлади. Ер юзида, асталик билан бўлса ҳам, қийинчилик билан бўлса ҳам, жоҳилият зулматини Қуръон ёгдуси ёриб чиқа бошлади. Кишилар ичида қалби Қуръон нури билан мунаввар бўлганлар кўпая борди. Албатта, узоқ муддат зулматда қолган кофирлар ёгдуни тинчликни бузиб безовта

этарди.

қилувчи нарса деб тушунадилар. Шу боисдан ҳам, улар унга қарши чиқадилар. Улар ёғдуни иложи борича тўсишга харакат қиладилар. Биз ўрганаёттан вокеъликда хам шундок бўлди. Жохилият зулматига ўраниб қолган инсонлар Қуръон ёғдусини ўз оромларини бузувчи нарса деб билдилар. Унинг тарқамаслиги учун қўлларидан келгану келмаган барча чораларни кўрдилар. Улар Қуръон ёғдусини, ул ёғдудан бахраманд булганларни бутунлай йуқ қилиб ташлаш учун харакат қилдилар. Лекин, Аллох таоло, кофирлар ёқтирмаса ҳам, Ўз нурини батамом қилувчи зотдир. Аста-секин, Аллох таолонинг инояти ва аралашуви ила нафақат инсонларнинг қалблари, балки, бутун вужудлари Қуръон ёғдуси ила ёришди. Кейин эса, уларнинг бутун ҳаётлари ўша ёғду билан ёришиш жараёни бошланди. Қалблари Қуръон ёғдуси ила мунаввар бўлган, ҳар бир нарсани Қуръон ёғдуси ила кўрадиган, ҳар бир ишни Қуръон ёғдусида қиладиган Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам ва у кишининг сахобаи киромлари ер юзида икки оёклари билан юрадиган тирик Қуръонларга айландилар. Қуръон ёғдуси ила ёришган биргина қалб эгаси Аллох таолонинг амри ила бошлаган бу харакат Аллохнинг мадади ила якка шахсларга, оилаларга таркаб, борабора, Қуръон ёғдуси ила яшайдиган давлатта айланди. Мадийнаи Мунавварада қурилган бу давлат – Қуръон ёғдуси ила қурилган, Қуръон таълимотлари асосида, Куръон адолатидан бахраманд бўлиб, Куръон хукмини жорий қилиб яшайдиган давлат эди. Бу Қуръоний давлат ва унинг хар бир фукароси ўша вақтнинг мўъжизасига айланди. Дунёда биринчи марта Аллох таолога бўлган соф иймон ер юзида собит бўлди. У жамиятда хамма нарса Аллох таолонинг кўрсатмаси ила қилинадиган бўлди. У жамият аъзолари жохилиятнинг барча ахлокий, ижтимоий, иктисодий, сиёсий ва бошка разолатларидан холи бўлдилар. У жамиятда зулм, жабр-ситам бутунлай йўқолиб, мутлақ адолат хукм сурадиган бўлди. У жамиятда кишилар хамма нарсадан кўнгли тўк, тинч-омон, бахтли-саодатли ва тўла фаровон турмуш кечира бошладилар. Чунки, улар Қуръон ёғдусида, Қуръон адолатида ва Қуръон хукмида ҳаёт кечираёттан эдилар. Ўша пайт бу жамиятта кирган одам бошқа дунёга бориб қолғанға ўхшар эди. Зотан, жохилиятда туғилиб, ўсиб ва шаклланган инсон учун Қуръоний жамият ҳақиқий мўъжиза, ухлаб тушида ҳам кўрмаган нарса эди. Бу Қуръоний жамиятдаги яхшиликлар, олий фазилатлар ҳар қандай инсонни ўзига мафтун

Қуръоний жамият аъзолари ўзларига етган улкан бахт ва саодатни, мислсиз улкан неъматни бошқалар билан бирга баҳам кўргилари келар эди. Улар инсоният жаҳолат ботқоғида, турли разолатларга кўмилган ҳолда, зулмда, инсон номига ор бўладиган нарсалар ичида ҳаёт кечиришда давом этаверишини қабул қила олмас эдилар. Шунинг учун ҳам, бошқа инсонларга Қуръон ёғдусида хаёт кечиришни тушунтириш, уларни тўгри, илохий йўлга солиш учун ҳаракат бошладилар. Шу боис, Қуръоний давлат ҳудудлари тезлик билан кенгая бошлади. Қуръон ёғдусида турмуш кечирадиган халқлар ва юртлар сони купайиб борди. Турли халқлар узларига Құръон таълимотларини олиб келган кишиларни, уларнинг олиймақом ахлоқ-одоблари ва сифатларини қўрибоқ ахли Қуръонлар қаторига қўшила бошладилар. Қуръоний жамият аъзолари бутун дунёга устоз бўлдилар, бутун дунёда пешқадам бўлдилар. Улар энг илғор, энг тараққий этган, энг бахтли, энг тинч, энг бой, ЭНГ СОГ, ЭНГ ИЛМЛИ, ЭНГ МАДАНИЯТЛИ, ЭНГ КУЧЛИ, ЭНГ АДОЛАТЛИ, ЭНГ олий ахлокли инсонлар сифатида майдонга чикдилар. Куръоний жамият ҳаётнинг ҳар бир соҳасида мисли кўрилмаган юқори чўққига кўтарилди. У жамиятда нафақат мусулмонлар, балки мусулмонмас халклар хам ўзларининг дунёвий бахт-саодатини топдилар.

Мазкур ҳолат ҳеч ким инкор эта олмайдиган воҳеъликдир. Қуръоний дастурга эга бўлган жамият ер юзида қоим бўлгани, жаҳонга бахт улашгани собит ҳаҳиҳатдир.

Инсоният тажрибасида бир марта булган нарсани қайта такрорлаш осондир. Бу тажрибани қайта такрорлаш учун Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг шахслари бўлиши шарт эмас. Аллох таолонинг Ўзи шуни ирода қилған. Ислом Аллох таолонинг қиёмат қоим бўлгунча боқий қолувчи дини бўлгани учун, унинг доимий татбиқи, улуғ зот бўлсалар ҳам, фақат Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг шахсларига боғлиқ бўлиши мүмкин эмас эди. Агар Исломнинг доимий татбики Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламнинг шахсларига боғлиқ қилинганда, уни у зот соллаллоху алайхи васалламнинг вафотларидан кейин татбиқ қилмаслик керак бўлиб қолар эди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Исломнинг доимий татбиқини Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг шахсларига эмас, Куръони Каримга боглаб қўйди. Ва Куръонни қиёмат қоим бўлгунча муҳофаза қилишни Ўз зиммасига олди. Пайғамбар соллаллоху алайхи васалламга эса, Қуръонни кишиларга бир марта тўлиқ татбиқ қилиб кўрсатиб беришни топширди. Пайғамбаримиз соллаллоху алайхи васаллам бу омонатни қойилмақом қилиб ўз ўрнида адо этдилар. Ул зот ўз умматларига Қуръонга амал қилған холда тўлақонли хаёт кечиришни кўргазмали равишда жорий қилиб бердилар. Пайғамбаримиз алайхиссалом томонларидан Құръоннинг амалда татбиқ қилиб кўрсатилишига «суннат» дейилади. У зоти бобаракот ўзларига Аллох таоло томонидан юклатилган топширикни шараф ила адо этиб бўлиб, бу фоний дунёни тарк этаёттан пайтларида умматларига хитоб қилиб:

«Ичингизда икки нарсани: Аллоҳнинг китобини ва ўзимнинг суннатимни қолдирдим. Агар иккисини маҳкам тутсангиз, ҳеч адашмайсиз», дедилар.

Алҳамдулиллаҳ, икки дунё саодати кафолатини берувчи илоҳий дастур—Қуръон бор, уни қандоқ қилиб татбиқ қилиш бўйича қўлланма—суннат бор, унинг асосида дастурни амалга ошириш тажрибаси бор, демак, мусулмонлар бугунги кунда орзу қилаётган нарса хомҳаёл эмас, айни воқеъликдир.

Аммо ана шу воқеъликнинг орзу қилиниши, воқеъликда бўлмаслиги афсус ва надомат боисидир. Мусулмонларнинг юқорида зикр қилинган набавий васиятта амал қилмаганлари, Қуръон ва Суннатни маҳкам тутмаганлари оқибатида Қуръоний жамиятда бахтли ҳаёт кечириш воқеъликдан орзуга айланиб қолди.

Бундай ачинарли ва нокулай холнинг вужудга келишига, асосан, мусумонларнинг ўзлари айбдор. Улар Қуръон ёғдуси остида нурафшон ҳаёт кечириш қадрига етмадилар. Улар, аста-секин, Қуръон ёғдусида яшаш үчүн лозим бўлган сифатларни йўқота бошладилар. Мазкур сифатларни ўзларида доимий равишда ушлаб туриш учун чора-тадбир курмадилар. Оқибатда, танбаллик, ҳавойи нафсга берилиш ва бошқа шунга ўхшаш омиллар туфайли, пайдо бўлган хасталик аста-секин кучайиб борди. Улар ўзларидаги манфур хасталик туфайли, аста-секин, Қуръон ёғдусидан ўзларини тортадиган бўлиб қолдилар. Охир-оқибатда эса, кўршапалакка ўхшаб ёғдудан ўзларини олиб қочиб, қоронғуликни хуш кўрадиган холга келдилар. Улар мазкур хасталик туфайли яна ўзларини жохилиятнинг қоронғу хонасига урдилар. Ўша хонанинг эшиги ёнидан, тирқишларидан Қуръон ёғдуси тушиб турибди. Мазкур хонадаги хасталар эса, жузъий ёгдуларни ўзлари учун етарли деб ўйламоқдалар. Баъзи хасталар «мусулмон ота-онадан туғилганман-ку, исмим мусулмонларнинг исмидан-ку, калимаи шаходатни бир амаллаб айтаман-ку», деб, ўзларига тасалли берадилар. Халиги зулматхона тирқишидан тушаётган Қуръон ёғдусига яқинроқ туриб қолган хасталар эса, намоз ўқияпман-ку, рўза тутаяпман-ку, деган даъволарни қиладилар. Хаммасининг мазкур даъволари қушилиб, нима учун мусулмон бўлсак ҳам хастамиз, деган умумий даъвога айланади. Ха, улар ўзларининг хасталикларини борган сари яхши тушуниб бормоқдалар. Шу билан бирга, уларда хасталикларига малхам излаш хисси хам кучайиб бормокда. Улар зулмат хасталигидан фориғ бўлиб, ёғду остида нурафшон ҳаёт кечиришни истайдилар. Улар ўз хасталикларини муолажа қилувчи ҳозиқ табиб ва ўша табиб тақдим қиладиган кучли дори-дармонга муҳтожлар. Лекин улар ўзларидан ҳам қаттиқ бемор, аммо, ташқи кўриниши ялтироқ хасталарни кўриб, мана шулар соғ, биз ҳам уларнинг қилганини қилсак, соғайсак керак, деб гумон қилмоқдалар.

Аслида эса, уларнинг хозик табиби бўлмиш Аллох таоло керакли даво – Қуръонни тақдим қилиб, у дорини қандоқ истеъмол қилишни кўрсатиб беришни Ўз Пайғамбари Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга топширган. Ул зот соллаллоху алайхи васаллам эса, ўша пайтдаги энг оғир хасталикларга мазкур илохий давони бериб, уларни дунёдаги энг соглом кишилар бўлиб Қуръон ёғдусида тўла-тўкис яшаш даражасига олиб чиққанлар. Ана шунда юқорида зикр этилган ва сиз билан биз хозирда орзу қилаёттан воқеълик юзага келган. Ана ўша воқеълик яна қайта юзага келиши назарий, амалий ва бошқа жихатлардан мүмкин ва лозимдир. Ана ўша воқеълик яна қайта юзага келиши иймон-эътиқод жихатидан муқаррардир. Чунки, бу хақиқат Аллох таоло томонидан ваъда қилинган ва Пайғамбар соллаллоху алайхи васаллам томонидан қайта-қайта таъкидлаб башорат берилган ҳақиқатдир. Ҳа, буни баъзи кимсалар хохлайдими, хохламайдими, барибир, ер юзида яна Қуръоний жамият қурилиши муқаррар бир нарсадир. Чунки, мазкур кимсалар, ким бўлишларидан қатъиназар, ожиз бўладилар. Ожиз бандаларнинг хохиши эса, худди ўзлари каби ожиздир.

Азиз ва муҳтарам тафсирхон, сиз билан биз ушбу тафсиримиз орқали Қуръони Каримнинг ҳар бир оятини ўқиб, ўрганиб, уқиб, унга ихлос билан амал қилар эканмиз, бошқаларни ҳам даъват қилар эканмиз, мазкур бўлиши муқаррар ва ўзи муқаддас орзунинг юзага келиши учун яна бир қадам босган бўламиз. Ана ўша улуғ ишга ўзимизнинг бир парча улушимизни қўшган бўламиз. Шунинг учун, ўзимиз қилаёттан ишнинг моҳиятини тушуниб етиб, унга муносиб бўлишга ҳаракат қилайлик.

# БИСМИЛЛАХИР РОХМАНИР РОХИЙМ

### МУКАДДИМА

(Биринчи нашрга ёзилган)

Аллоҳ таолога чексиз ҳамду санолар, Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга саловоту дурудлар бўлсин. Аллоҳ таолонинг инояти ва марҳамати ила бир тафсирга қўл уриб иш бошладик. Бу ишни эса, Қуръони Карим тарихи, у ҳақдаги тушунча, тафсир ва таржима тўғрисидаги маълумотларни ўз ичига олган муҳаддима билан бошласақ, яхши бўлар, деган фикрга келдик.

«Қуръон» сўзи араб тилидаги ибора бўлиб, «қироат» маъносини билдиради. Уламолар таърифида эса:

«Қуръон – Аллоҳнинг мўъжиза каломи бўлиб, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга ваҳий орқали тушган, тиловати ибодат ҳисобланувчи китобдир».

Демак, Аллох таолонинг каломидан бошқа калом ҳеч қачон Қуръон бўла олмайди. Жумладан, Муҳаммад алайҳиссаломнинг каломлари ҳам Қуръон бўла олмайди. Ул зот соллаллоҳу алайҳи васалламнинг каломлари ҳадис бўлади. Аллоҳ таолонинг инсон зоти келтира олмайдиган қилиб, махсус нозил қилган мўъжизакор каломигина Қуръон бўлади. Мисол учун, ҳадиси қудсийлар Аллоҳнинг каломи бўлса ҳам, ожиз қолдирувчи сифатига эга бўлмагани учун, Қуръон бўла олмайди.

Аллоҳ таолонинг каломининг Қуръон бўлиши учун зарур шартлардан яна бири, Муҳаммад алайҳиссаломга ваҳий қилинган бўлишидир. Аллоҳ таолонинг бошқа Пайғамбарларга нозил қилган каломи ҳам Қуръон ҳисобланмайди.

Қуръони Каримни бошқа каломлардан ажратиб турувчи яна бир энг муҳим сифат унинг тиловати ибодат ҳисобланишидир. Шунингдек, уни ибодатда тиловат қилиш шартлигидир. Яна ҳам соддароқ қилиб айтадиган бўлсак, Қуръон тиловати бўлмаса, намоз бўлмаслигидир.

Қуръони Каримнинг луғавий ва истилоҳий маъноларини ўрганиб олганимиздан кейин, энди унинг Аллоҳ таолодан бизларгача қандоқ етиб келгани ҳақида ҳам икки оғиз тўхталиб ўтайлик.

Аллоҳ таоло Ўзининг сўнгги каломини Ўзининг сўнгги Пайғамбарига Ўзининг ваҳий фариштаси Жаброил алайҳиссалом орқали нозил қилди. Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам эса, бу дастури илоҳийни ўз саҳобаларига—мусулмонларнинг энг афзал авлодига Жаброил алайҳиссаломдан қандоқ қабул қилиб олган бўлса-

лар, шундоқ қилиб етказдилар. Ўз навбатида, саҳобаи киромлар ўзларидан кейинга авлодга, улар ўзларидан кейингиларга Қуръони Каримнинг ҳар бир ҳарфини ўта аниқлик билан етказдилар.

Шундоқ қилиб, Қуръон Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламдан бизларгача сон-саноқсиз кишилардан омонатли ва аниқ нақл орқали етиб келгандир, яъни куплаб ишончли кишилар ёдлаб бирбирларига ишонч билан ургатиб утишгандир.

Муносабатдан фойдаланиб, вахийнинг ўзи нима ва у Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга қандай келганлиги билан танишиб чиқайлик.

Вахийнинг лугавий маъноси — Aллох таолонинг ўз Пайгамбарларига зудлик билан юборган диний кўрсатмаларидир.

Вахий фаришталар орқали ёки бевосита Аллох таоло билан роз айтиш (гаплашиш) орқали ҳам келиши мумкин. Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламга эса, ваҳий қуйидагича ҳолларда тушган:

Оиша онамиз розияллоху анхо айтадиларки:

- 1. «Пайғамбар соллаллоху алайҳи васалламга ваҳийнинг биринчи келиши ўнгидан келган туш бўлган. Кўрган ҳар бир тушлари уйғоқлик вақтларида ҳам худди тонг ёруғидек келар эди.
- 2. Фаришта ўзи кўринмай туриб, Пайғамбар қалбларига керакли хабарни етказар эди.
  - 3. Қўнғироқ чалингандек овоз чиқариб келар эди.
- 4. Жаброил фаришта Пайғамбаримизга одам шаклида бўлиб кўринар эдилар».

Шу тўғрисида «Саҳиҳ Бухорий» китобида қуйидаги ҳадиси шариф келтирилган:

- «Хорис ибн Ҳишом Пайғамбаримиздан: «Ё Расулуллоҳ, сизга ваҳий қандай келади?» деб сўрабди. Шунда Ул жаноб қуйидаги жавобни берибдилар: «Аҳёнда худди қўнғироҳдек жаранглаб келади, шуниси менга қийин. У кетгандан кейин ҳамма нарсани мен ўзимда сингдириб олган бўламан. Гоҳида эса, фаришта менга одам шаклида келиб сўзлаб кетади ва унинг айтганларини англаб оламан».
- 5. Фаришта ўзининг асл шаклида кўринади ва вахийни етказади.
- 6. Аллох таоло Пайғамбар алайхиссалломга меърож кечасида намозни фарз қилиш ва шунга ўхшаш баъзи нарсаларни бевосита вахий қилган.

# ҚУРЪОН ТУШИШИНИНГ БОШЛАНИШИ

Мухаммад соллаллоху алайхи васаллам 40 ёшга етганларида ёлғизликни хохлаб қолдилар. Макка атрофидаги тоғлардан биридаги «Хиро» номли горга кириб, бир неча кунлаб «таханнус» деб аталган ибодат қилардилар. Яъни, ёлғиз холда, дүнё ишлари хақида, үндаги разолатларни қандоқ йўқотиш, хақиқатни, адолатни юзага чиқариш ва бошқа фазилатлар тўғрисида фикр юритардилар. Баъзида уйга озиқ-овқат учун тушардилар ёки уйдан озиқ-овқатни келтиришарди. Бу хам Аллох таоло тарафидан у зотни Пайғамбарликка тайёрлаш эди. Кунлардан бирида гор огзига чикишлари билан «Ўки!» деган гулдурос овозни эшитдилар ва «Ўқишни билмайман», деб жавоб бердилар. Бир нарса елкаларидан сиқди-да, қүйиб юбориб, яна «Ўқи!» деди, у киши яна «Ўқишни билмайман», дедилар. Шу тариқа уч марта такрорлангандан сўнг гулдурос овоз «Алақ» сурасининг биринчи беш оятини ўқиди. Мухаммад соллаллоху алайхи васалламга унинг сўзлари тошга битилгандек ёд бўлиб қолди. У киши нима бўлаётганини тушуна олмай, қўрқиб кетдилар ва шошиб уйларига ранглари оқарган ҳолатда кириб бориб: «Мени ўраб қўйинглар», деб ётиб олдилар. Бўлган вокеани хотинлари Хадийжа онамизга сўзлаб бердилар. У киши: «Яхшилик бўлса керак, чунки сиз доимо барчага яхшилик қиласиз, сиздай одамга ёмонлик етмайди», деган маънодаги сўзларни айтиб, амакилари Варақа ибн Навфалнинг олдига йўл олдилар. Варақа кўпни кўрган, илохий китоблардан бохабар, улуғ ёшдаги киши эди. Хадийжа онамиздан булган воқеани эшитгач: «Суюнчи бер, жиян, Муҳаммадга Мусо Пайғамбарга келган фаришта келибди, у охирги умматнинг Пайғамбари бўлибди», – деди. У, Мухаммад соллаллоху алайхи васалламнинг ўзлари билан хам гаплашиб, иш нимада эканини тушунтирди.

Бу, инсоният тарихидаги энг бахтли кун эди. Чунки, инсоният маълум бир босқичга етган пайтида Аллох таоло Ўзининг баркамол дини бўлмиш Исломнинг дастури—Ўзининг охирги китобини Ўзининг сўнгти Расулига туширишни бошлаган эди. Шу кундан эътиборан адашиб юрган инсониятта Аллох таолонинг Ўзи яна йўл кўрсатишни бошлаган эди. Арш билан ер орасида яна қайтадан богланиш бошланган эди. Шу кундан инсоният тарихида бахтли соатлар саноғи бошланди. Аста-секин оятлар тушаверди. Бу жараён 13 йил Маккада ва 10 йил Мадийнада—жами 23 йил давом этди.

Қуръон суралардан иборатдир, сура Қуръоннинг бир бўлаги бўлиб, уч ёки ундан кўп оятни ўзи ичига олади.

Қуръонда 114та сура бўлиб, улардан ҳар бирининг ўз номи бор.

Баъзи сураларнинг исми суранинг аввалидаги сўздан олинган. Баъзилариники эса, ўша сурада зикри кўпрок келган нарсаларнинг номига қўйилган.

Қуръон суралари икки қисмга бўлинади:

- 1. Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васалламнинг ҳижратларидан аввал тушган суралар— «маккий суралар» (Маккада тушган) дейилади.
- 2. Ҳижратдан кейингилари эса—«маданий суралар» (Мадийнада тушган) дейилади.

Маккий оятлар Аллоҳнинг ягоналиги ва сифатлари, Қуръон ва Пайғамбар ҳақлиги, мушриклар танқиди, ўтган умматлар қиссаси, мусулмонларнинг ахлоқи қандоқ бўлиши, қиёмат куни, Одам Ато ва шайтон қиссаси, эътиқод масаласи каби мавзуларни баён қилади. Маккий оятлар одатда қисқа бўлади, ичида «Калла» лафзи, «Яаа айюҳаннаасу» жумласи бўлади.

Маданий оятларда эса, шаръий хукмлар, ибодатлар, жиноятчиларни жазолаш, мунофиклар ҳақида, жиҳод, уруш ва халқаро алоқалар каби мавзуларда сўз юритилади. Улар узун-узун бўлади.

Маълумки, Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ўқиш-ёзишни ўрганмаганлар. Шунинг учун ҳам, Қуръон оятларини фариштадан эшитиб ёдлаб олар эдилар. Чунки, ўша вақтда ўқиш-ёзишни биладиган одамлар жуда ҳам кам бўлиб, Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳузурида ёзишни биладиган одамлар, шу жумладан, Абу Бакр, Умар, Усмон, Али, Зайд ибн Собит, Убай ибн Каъб каби кишилар ўзларига муяссар бўлган ҳурмонинг пўстлоғими, япалоқ тошларми, катта суякларми, терими, қоғозми ва шунга ўхшаш нарсаларга Қуръонни ёзиб борганлар.

Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам уларга янги тушган оят қайси сурадан эканини ва қаерда туриши лозимлигини кўрсатиб берганлар.

Шундай қилиб йигирма уч йил давомида Қуръон фаришта орқали тушиб ҳам бўлган. Пайғамбаримиз ва саҳобалар ёдлаб ҳам бўлишган ҳамда ёзишни биладиганлар ёзиб ҳам бўлишган.

## ҚУРЪОННИНГ ЖАМЛАНИШИ

Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаётлик вақтларида, яна ваҳий тушиб қолар, деган умидда Қуръон жамлаб китоб шаклига келтирилмаган. У кишининг вафотларидан кейин Қуръон кишиларнинг қалбида ва ёзган нарсаларида қолди.

Мухаммад соллаллоху алайхи васалламдан сўнг мусулмонларга

Абу Бакр розияллоҳу анҳу бошлиқ этиб сайландилар. У кишининг даврида диндан қайттанлар билан мусулмонлар орасида қаттиқ жанглар бўлди. Шу жангларда Қуръонни тўлиқ ёд олган кўплаб қорилар шаҳид бўлдилар. Шунда ҳазрати Умар Абу Бакрга (Аллоҳ у зотлардан рози бўлсин): қорилар ўлиб кетаверса, Қуръонга зарар етиши мумкин, шунинг учун уни китоб шаклига келтириб жамлаб қўйиш керак, деган маслаҳатни берди.

Аввал бошда ҳазрати Абу Бакр иккиланиб турдилар, чунки бу иш Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаётлик вақтларида қилинмаган эди. Кейинроқ эса, Абу Бакр розияллоҳу анҳу ҳам Қуръонни китоб шаклига келтириб қуйиш зарур эканлигини англаб етдилар ва Зайд ибн Собит исмли саҳобани чақириб, бу ишни амалга оширишни унга топширдилар. Чунки, Зайд ибн Собит Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам билан жуда куп бирга булган, Қуръонни энг яхши ёд олган ва уни Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳузурларида ёзган, Пайғамбаримиз вафот этадиган йиллари Жаброил фариштага Қуръонни аввалидан охиригача ўқиб ўтказганларида бирга булган эди.

Зайд ибн Собит, Умар ибн Хаттоб розияллоху анхумо ва бошқалар Қуръони Каримни пухта ёд билишларига қарамай, бу улкан ишнинг мустаҳкам, ишончли бўлишига ҳаракат қилиб, масжидда: «Кимнинг қўлида ёзилган Қуръон бўлса ва унинг Пайғамбаримиз ҳузурларида ёзилганига иккита гувоҳи бўлса, бизга олиб келсин, Қуръонни жам қилишга халифанинг буйруғи бўлди», деб эълон қилдилар. Икковлари масжидда ўтириб, гувоҳларни текшириб, ниҳоятда аниқлик билан бир йилдан ортиқ вақтда Қуръонни жамлаб бердилар. Сўнг кўпчиликка кўрсатдилар, ҳамма рози бўлди. Агар бирор ҳарфи ўрнида бўлмаса, минглаб ёд биладиганлар қарши чиқарди.

Лекин асосий таянч ёдлаш бўлиб қолаверди. Пайғамбар соллаллоҳу алайҳи васаллам фариштадан ёдлаганлар, у кишидан саҳобалар, саҳобалардан эса, улардан кейинги авлод ва ҳоказо, ҳозиргача етиб келган.

Шундай қилиб, Зайд ибн Собит ва Умар ибн Хаттоб розияллоху анҳумолар машаққатли уринишлардан кейин Қуръонни кийик терисидан ишланган саҳифаларга ёзиб бўлдилар ва уни белидан боглаб, Абу Бакрнинг уйига қуйиб қуйдилар. У киши оламдан ўтгандан кейин саҳифалар ҳазрати Умарнинг уйларида, у кишидан сўнг эса қизлари ва Пайғамбаримизнинг хотинлари Хафса онамиз ҳузурларида қолди.

Вақт ўтиши билан Ислом давлатининг чегараси кенгайиб, кўплаб халқлар ҳам мусулмонликни ҳабул ҳилиб, мусулмонларнинг сони кўпайгандан сўнг Қуръонни ўқишда турлича келишмовчиликлар чиқа бошлади. Бу ҳолатни кўрган ўша вақтдаги халифа Усмон ҳазратлари Хафса онамиздан Абу Бакр давридаги саҳифаларни сўраб олиб, ундан олти нусха кўчиришга буйруқ бердилар.

Нусхалар тайёр бўлгандан сўнг мусулмонлар яшайдиган диёрлардаги марказий шаҳарларга биттадан нусхага биттадан қори қўшиб жўнатдилар ва ҳаммага фақат шу нусхадан Қуръонни кўчириш ва шу қоридан қироат ўрганишга буйруқ бердилар. Бошқа мусҳафларни ёқиб юборишга фармон чиқди. Дунёда ҳеч бир уммат ҳеч бир китобга Ислом уммати Қуръони Каримга аҳамият берганидек аҳамият берган эмас.

Илк оятлар тушган вақтдан бошлабоқ, аввало, уларни Пайғамбаримиз алайҳиссалом ёдлар эдилар, сўнг мусулмонларга ўқиб берар эдилар, ёзишни билганларга ёздириб қўяр эдилар. Бошқа муқаддас китоблар каби Қуръон махсус бир тоифа кишилар қўлида турмади. Балки у барча омманинг кўз ўнгида ва қулоқ остида бўлдики, уни ҳамма доимо ўқир эди.

Намозда ҳам, бошқа жойларда ҳам Қуръон ўқилар эди. Ҳукмни ҳам Қуръондан чиқарар эдилар. Қуръон уларнинг ягона қўлланмаси бўлиб, диний, ижтимоий ва сиёсий ҳаётларида доимо йўлбошчи бўлиб келди. Бундай нарсани ҳеч ўзгартириб бўлмайди. Чунки, Аллоҳ таолонинг Ўзи Қуръонни ҳеч қандай ўзгаришсиз сақлашни зиммасига олган. Бу ҳақда Қуръонда шундай дейилади:

«Албатта, Биз Қуръонни туширдик ва албатта, уни Биз Ўзимиз муҳофаза қиламиз».

# ҚУРЪОННИНГ ТАРҚОҚ ТУШИШИ ВА УНИНГ ХИКМАТЛАРИ

Аввал айтганимиздек, Қуръон йигирма уч йил давомида тарқоқ ҳолда тушди. Гоҳида бир, гоҳида икки-уч оят тушар эди, бир тушишида ўнта оятгача ҳам тушган вақтлар бўлган. Қуръон оятлари кишиларга яхшироқ сингиши ва қалбларга мустаҳкам жо бўлиши учун атроф-муҳитни, содир бўлаётган воқеаларни эътиборга олган ҳолда тушар эди. Мана шу ҳолда кишиларга ҳужжат бўлиши осон ва мўъжизакорлик қуввати янада ортар эди. Агар Қуръон тарқоқ ҳолда тушмаганда, одамларга баҳона топилиб, биз бунчалик кўп нарсани бажара олмаймиз, деган гапларни айтишлари мумкин эди. Аввал бир ёки бир неча оят тушгандан сўнг бир қанча фурсат ўтса, албатта, улар бундай баҳонани қила олмас эдилар.

Қуръоннинг тарқоқ тушишининг бошқа ҳиқматлари ҳам бор. Шулардан бири—кишиларни ота-боболаридан қолиб келган урфодатларидан ва ўзлари кўникиб қолган тузумларидан бирданига ажратиб бўлмас эди. Шунинг учун, Қуръон аста-секин тушиб, юқорида зикр қилинган нарсаларни бирин-кетин Ислом келтирган тартиб ва қоидаларга алмаштирди.

Қуръоннинг тарқоқ тушиши ҳикматларидан яна бири—уни ёдлаш осон бўлиши учун эди. Чунки, Пайғамбар алайҳиссалом ва у кишининг атрофидаги саҳобаларнинг кўпи ўқиш-ёзишни билмас эдилар. Ахир, Қуръон бирдан тушса, уни ёдлаш қийин бўлиб қолар эди.

Маълумки, Пайғамбар алайҳиссалом ва мўминлар ўз душманларидан узлуксиз озор, жафо чекиб турардилар, қийинчилик, машаққатларга учрардилар. Тоқатлари тоқ бўлган пайтларида Қуръон оятлари тушиб уларга тасалли берар, уларнинг қалбини тинчлантирар ва оғирларини енгил қилар эди.

Мусулмонлар ҳаётида турли ҳодисалар бўлиб турарди. Баъзан тушунмовчиликлар, бу ишнинг динимизда ҳукми ҳандоҳ экан, деган саволлар пайдо бўларди. Шундоҳ ҳолатларда оят тушиб, бу ишларга аралашар, тўгри йўлга солиб юборар ва саволларга жавоб берарди. Бу эса, Қуръоннинг ҳаётта янада сингиб кетишига олиб келар эди.

Қуръони Каримнинг тарқоқ тушишлигининг энг улкан ҳикматларидан бири — унинг масдари, келиб чиққан жойига ишорат ва ҳақиқий илоҳий китоблигига ҳужжатдир. Ўйлаб кўринг, йигирма уч йил давомида ҳали у сурадан уч оят, ҳали бу сурадан икки оят, олдинма-кейин, баланд-паст бўлиб тушса-да, ҳаммаси йигилиб бутун инсониятни тўгри йўлга бошлайдиган, бир ҳарфи ўз ўрнидан бошқа жойга тушмаган китоб ҳосил бўлса! Бу иш фақат ҳар нарсага қодир улуг Аллоҳнинг қудратли ҳикмати билан бўлиши мумкин, холос.

## ҚУРЪОННИНГ ИНСОНЛАРНИ ОЖИЗ ҚОЛДИРИШИ

Қуръон арабларга ва бошқа халқларга ўзига ўхшаган бирорта китобни ёки унинг сураларига ўхшаш бирорта сурани келтиришни таклиф қилганда, уларнинг барчаси бу ишдан ожиз қолиши ҳақиқатан ҳам Қуръон Аллоҳнинг каломи эканлигига ёрқин далилдир.

Қуръон тушишидан олдин ва хусусан, Қуръон тушаёттан пайтда арабларда сўз усталиги, адабиёт, шеър ва ваъзхонлик нихоятда юқори даражада эди. Йил давомида улар бир неча сайл ва маросимлар ўтказиб туришар эди. Хусусан, «Укоз» деган жойда шеър айтиш ва ваъзхонлик қилишда катта-катта мусобақалар ўтказилиб, машҳур ва улкан шоирлар мусобақа қатнашчиларига баҳо қўяр эдилар.

Арабларнинг бундай сўз усталигига икки сабаб бор эди: улар

Муқаддима 609 Тафсири Хилол

қабила-қабила бўлиб яшар эдилар. Бундай ҳаёт эса, ўзаро тортишув, уруш ва фахрланишларга сабаб бўлади. Ҳар бир қабила бошқа қабилалар олдида ўзининг ҳурматини кўрсатиш учун ўзининг уста шоири бўлишига интилар эди. Шу билан бирга, бу шоир бошқа қабилаларни ҳажв қилиши ҳам керак эди. Шунинг учун ҳам, улар шоирлик ва сўз усталигига катта аҳамият бериб, шоир ва сўз усталарини ниҳоятда қадрлар эдилар.

Шундай бир пайтда Қуръони Карим ўзининг ажойиб услуби, шифобахш ҳикматли сўзлари билан пайдо бўлиб, изтиробда ва тартибсиз ҳаёт кечираёттан Арабистон ярим оролидаги халқларнинг ҳалбига йўл топди.

Албатта, Қуръон ўша пайтдаги шоирлар ва сўз усталарининг асарларидан жуда ҳам устун турганлигидан шундай муваффақиятта сазовор бўлди. Араблар ҳам Қуръон уларни ожиз қолдирганидан сўнг ҳеч нарса дея олмай қолдилар. Қуръонни эшитган пайтда араб сўз усталарининг энг катталари ҳам унга бош эгдилар. Қуръон қаршисида машҳур шоирларнинг ҳам тили тутилиб қолди. Лекин кофирларнинг бошликлари янги динга киришдан ва Муҳаммад алайҳиссаломнинг Пайғамбарлигига иймон келтиришдан бош тортиб, ҳақиқатта қарши бўлмағур нарсалар билан уруш очдилар. Улар Қуръонни «шеър» дедилар, «аввалги ўтган кишиларнинг афсоналари» деб ҳам кўрдилар. Муҳаммад алайҳиссаломни эса, гоҳида «жинни» десалар, гоҳида «фолбин» дедилар. Лекин улар бу билан ҳеч нарсага эриша олмадилар.

Арабларнинг одати бўйича, бир-бирларидан сўзда усталигини исбот қилмоқчи бўлсалар, бир-бирларини тортишувга чақирар эдилар. Шу одатта биноан, Қуръон ҳам улардан ўзига ўхшаш бир нарса ёки суралардан бирига ўхшаш бир сура келтиришни талаб қилди. Шундай талабнинг бўлиши ва унинг Қуръонда зикр қилинишидан мақсад, бунга асрлар давомида тарих гувоҳ бўлсин, араблар ўзлари энг уста шоир ва ваъзхон бўлатуриб, Қуръон чақириғи олдида ожиз қолганлари бардавом эслатиб турилсин, дейишлик эди. Ҳатто замонлар ўтиши билан бирор-бир мунофиқ, бузғунчи чиқиб, Қуръон арабларни ожиз қолдирган эмас, агар араблар хоҳласа, Қуръонга ўхшаш китобни туза олар эдилар, демаслиги учун шундай бўлди.

Бу борада Қуръон ўзига хос йўл тутиб, аввало, араблардан Қуръонга ўхшаш бир нарсани ижод қилишни талаб қилди. Аллох таоло Қуръони Каримда шундай дейди:

«Сен: «Агар ростгўйлардан бўлсангиз, Аллоҳнинг ҳузуридаги у иккисидан кўра тўғрироқ бир китоб келтиринг, мен унга эргашаман», дегин.

«Агар сенга жавоб бера олмасалар, бас, билгинки, улар фақат ҳавойи нафсларига эргашмоқдалар, холос. Аллоҳдан бўлган ҳидоятсиз, ўз ҳавойи нафсига эргашгандан кўра ҳам гумроҳроқ кимса борми?! Албатта, Аллоҳ золим қавмларни ҳидоят қилмас.»

Мана шу оятдаги талаб Қуръондан бор-йўғи қирқ еттита сура тушган вақтда бўлган эди. Араблар Қуръонга ўхшаш китобни қандай қилиб тузишни билолмай ҳайратда қолдилар. Бунинг учун улар жуда кўп уриндилар, лекин қўлларидан келмади, ожиз қолдилар. Шунинг учун ҳам, Қуръонниннг «Исро» сурасида, улар бу ишни асло бажара олмасликлари, балки барча инсонлар ва барча жинлар биргалашиб ҳаракат қилсалар ҳам, Қуръонга ўхшаш китобни келтира олмасликлари таъкидлаб ўтилган. Аллоҳ таоло шундай дейди:

«Айт: «Агар инсу жинлар жам бўлиб, бир-бирига ёрдам бериб уринсалар ҳам, Қуръонга ўхшаш нарсани келтира олмайдилар».

Шундан сўнг, иккинчи босқичда, Қуръон улардан ўнта сура келтиришни талаб қилди. Бу борада «Ҳуд» сурасида шундай дейилади:

«Ёки: «Ўзи тўқиб олди», дерларми? Сен: «Бас, агар ростгўй бўлсаларингиз, Аллохдан бошқа кимни чақиришга қодир бўлсангиз, чақириб, бунга ўхшаш ўнта тўқилган сура келтиринг-чи», дегин.»

«Агар жавоб бера олмасалар, бас, билингки, у фақатгина Аллоҳнинг илми ила нозил қилингандир. Ундан ўзга бирон илоҳ йўқдир. Энди мусулмон бўларсизлар?!»

Лекин иймонсизларнинг барчаси ожиз қолди. Бунга тарих ҳозирги кунимизгача гувоҳдир. Шуни айтиб ўтиш керакки, Аллоҳ таоло улар Қуръоннинг сураларига ўхшаш ўнта сура келтиришдан ожиз қолганликларини Қуръоннинг илоҳий китоб эканлигига ва Ўзининг ягоналигига далил қилиб келтирди.

Учинчи босқичда, Қуръон улардан битта сура келтиришни талаб қилди. «Бақара» сурасида Аллох таоло шундай дейди:

«Ва агар бандамизга туширган нарсамизга шакингиз бўлса, унга ўхшаш бир сура келтиринг ва рост сўзловчилардан бўлсангиз, Аллохдан ўзга гувохларингизни чақиринг».

«Бас, агар қила олмасанглар, ҳеч қачон қила олмайсизлар ҳам, ёқилғиси одамлар ва тош бўлган, кофирлар учун тайёрланган ўтдан қўрқинглар.»

Бундай гапни, яъни унга ўхшаш нарсани ҳеч қачон келтира олмасликлари ҳақидаги ҳукмни ҳеч бир инсон айта олмайди. Чунки, инсон ер юзида ўзидан кучли ёки ўзи билан тенг кучга эга шахснинг йўқ эканлигини ҳеч қачон билмайди. Шунинг учун ҳам, юқоридаги гапга ўхшаш гапни айтишга тили бормайди. Лекин Аллоҳ таоло

ҳамма нарсани билгувчидир. У зот Ўз бандаларининг Қуръонга ўхшаш нарсани келтира олмаслигини аниқ билгани учун бу гапни айтган ва ҳақиқатан ҳам шундай бўлиб чиқди.

Мана, бир неча аср ўтди, авлодлар кетидан авлодлар келди, қанча-қанча улкан уламолар, ёзувчилар, тил усталари, танқидчилар — барчалари ўз асарларида Қуръоннинг мўъжизакор эканини ва барча инсонлар унга ўхшаш нарса келтира олмасликларини тан олишдан бошқа иложлари бўлмади.

Қуръон Муҳаммад алайҳиссаломнинг мўъжизаларидир. Ҳар бир Пайғамбарнинг ўз уммати яхши биладиган бирор ҳунар ёки шунга ўхшаш нарсадан мўъжизаси бўлган.

Фиръавн қавми математика, табиат ва айниқса сехрга жуда уста эди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло уларга юборган Пайғамбари Мусо алайҳиссаломга берган мўъжизасини шуларга мос қилиб бердики, аввало уламо ва сеҳргарлар Мусо кўрсатаёттан нарса Аллоҳ тарафидан берилган эканлигига иймон келтирдилар. У кишининг ҳассалари илонга айланиб, сеҳргарларнинг сеҳр қилган нарсаларини ютиб юборди.

Ийсо Пайғамбар келганда эса, кишилар орасида табиат илми ва тиб ривожланган бўлиб, улар рухий нарсаларни инкор қилар эдилар. Шунда Аллох таоло Ийсо алайхиссаломга кўр бўлиб туғилганларнинг кўзини очиш, тузалмайдиган касалларни тузатиш ва ўликларни тирилтириш мўъжизасини берди.

Хақиқатни айтганда, аввалги Пайғамбарларнинг мўъжизалари вақтинчалик мўъжизалар эди. Чунки, Пайғамбарлар тириклик вақтида бу мўъжизалар ўз таъсирини ўтказиб туриб, улар вафот этгандан сўнг йўққа чиқар эди. Шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Ўзининг охирги шариати учун боқий мўъжизани ихтиёр этди. Бутун оламлар учун сўнгги ва умумий Пайғамбар қилиб танлаган ҳабиби Муҳаммад алайҳиссаломга Ўзининг Каломини бош мўжиза сифатида нозил қилди.

Бу китоб ўзининг ҳидояти, қонун-қоидалари, услуби ва маънолари билан башариятни ожиз қолдирган, қолдириб келмоқда ва шундай бўлиб қолади. Чунки, Қуръон башариятнинг ақли тараққий этган бир пайтда шу тараққиётга мос бўлиб тушди. Ҳар қандай соғлом фикрли киши турли бузғунчи фикрлардан холи бўлган ҳолда Қуръонни ўрганса, албатта у илоҳий мўъжизакор китоб эканлигини тан олиши турган гап. Қуръон Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васаллам ҳаётдан ўтганларидан кейин ҳам мўъжизакорлик ҳолида турибди ва қиёматгача тураверади.

# ҚУРЪОННИНГ МЎЪЖИЗАКОРЛИГИ

Қуръоннинг мўъжизакорлиги ҳақида гап кетганда, аввало шуни айтиш каракки, юқорида зикр қилинганидек, у араб тилида, араб сўз усталарини ожиз қолдириш учун юборилган китоб бўлиб, унинг ҳақиқий мўъжизасини тўлиқ тушуниш учун араб тилини билувчи киши бўлиши шарт.

Биз араб бўлмаганимиз ва араб тилини билмаганимиз учун, Қуръоннинг араб тилига боғлиқ бўлмаган мўъжизаларидан баъзи бирларини эслатиб ўтамиз.

Шулардан бири келажақда бўладиган қодисалардан берилган хабарлардир. Қуръони Каримда инсон ақлини лол қолдирадиган даражада баъзи бир хабарлар келадики, ўша оятларни туширилган пайтда эшиттан кишилар «албатта, бу муболағадир», деб ўйлаган бўлишлари эҳтимолдан холи эмас.

Мисол: Сураи «Нур»да шундай дейилган:

«Аллоҳ сизлардан иймон келтириб, солиҳ амалларни қилганларга уларни ер юзида худди улардан олдин ўтганларни халифа қилганидек халифа қилишни, улар учун Ўзи рози бўлган динни мустаҳкамлашни ва уларнинг хавф-хатарларидан сўнг омонликни бадал қилиб беришни ваъда қилди.»

Мана шу оят тушмасдан олдин мусулмонлар ҳатто ухлаган чоғларида ҳам қуроллари билан ухлаб, бизга ҳам бир осойишталик келиб, диний амалларимизни бемалол бажара олармиканмиз, деб турган вақтлари эди. Бу оят тушгандан сўнг кўп ўтмасдан улар орзу қилган вақтлар етиб келди ва Ислом уммати Аллоҳнинг ердаги ҳалифаси деб эълон қилинди.

Яна бошқа бир оятни олиб кўрайлик. «Моида» сурасида шундай дейилган:

«Эй, Пайғамбар! Сенга Роббингдан нозил қилинган нарсани етказ. Агар шундай қилмасанг, Унинг элчилигини етказмаган буласан. Аллоҳ сени одамлардан сақлар. Албатта, Аллоҳ кофир қавмларни ҳидоят қилмас».

Бу оят тушишидан олдин Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламни баъзи саҳобалар ўз ихтиёрлари билан кофирларнинг ёмонлигидан қўриқлаб туришарди. Шу оят тушгандан сўнг эса, Пайғамбар алайҳиссалом ҳужраларидан бошларини чиқариб, қоровулларга қараб: «Энди сизлар кетаверинглар, Аллоҳнинг Ўзи мени кишиларнинг ёмонлигидан сақлайдиган бўлди», деб айтдилар.

Мана шу оят Қуръоннинг илоҳий китоб эканлигига энг кучли

далиллардан биридир. Чунки, шу оят тушгандан сўнг Пайғамбар алайҳиссалом ҳеч қўрқмасдан кофирларнинг ичида юрдилар, биринчи сафда туриб, улар билан жанг қилдилар ва бошқа ҳолатларда ҳам бемалол юравердилар. Кофирлар қанчалик уринмасин, у кишига пашша чаққанчалик озор етказа олмадилар.

Қуръонда аввал ўтган Пайғамбарлар ва уларнинг умматлари ҳақида кўпгина қиссалар бор. Маълумки, Муҳаммад алайҳиссалом ўқиш-ёзишни билмаганлар, умрларида бирор соат ҳам дарс олмаганлар. Шунга қарамай, Қуръонда келган қиссалар энг тўгри ва далиллик бўлиб, ҳатто, Инжил ва Таврот каби китобларнинг хатоларини тўгрилаб келган. Бу ҳақда ХХ асрда шу қиссаларнинг баъзи бирларига тааллуқли бўлган ашёвий далилларни синчиклаб ўрганган таниқли уламолар ҳам айтиб ўтдилар. Уларнинг ичида аввал мусулмон бўлмаганлари, шу илмий ишларидан сўнг Қуръоннинг ҳақиқий илоҳий китоб эканлигига тан бериб, мусулмон бўлдилар.

Қуръон кишиларни тўғри йўлга бошлаш учун туширилган китоб бўлиб, коинот, мавжудот ва илмий масалаларда сўз юритиш унинг вазифаси эмас. Лекин шу билан бирга, Қуръонда баъзи бир илмий сўзлар келганки, албатта, улар Қуръоннинг илоҳий мўъжизакор китоб эканлигига катта далилдир.

Такрор бўлса-да, яна айтамизки, Муҳаммад алайҳиссалом Мак-када ўсган, ўқиш-ёзишни ўрганмаган бир одам эдилар. У ерда илм-маърифат, мадраса ёки илмий муассаса деган нарса асло бўлма-ган. Бу эса, Пайғамбар алайҳиссалом илмий масалалардан мутлақо бехабар эдилар, дегани. Лекин шунга қарамай, Қуръонда шундай илмий масалалар зикр қилинганки, бунинг сирини ўша вақтда ва ундан кейинги вақтларда ҳам ҳеч ким билмаган. Фақат бизнинг давримизга келиб, илм-фан ниҳоятда тараққий этган бир даврдагина у нарсалар тушунилди. Аллоҳ таоло «Анбиё» сурасида шундай дейди:

«Куфр келтирганлар осмонлару ер битишган бўлган эканини, бас, Биз уларни очганимизни ва сувдан ҳар бир тирик нарсани ҳилганимизни билмасларми? Иймон келтирмасларми?!»

Бу оятда айтилишича, осмонлару ер аслида бир нарса бўлиб, сўнгра бир-биридан ажралган. Бу оят Қуръоннинг мўъжизаларидан бири бўлиб, уни хозирги замон илми хам тасдиқлади.

Олимларнинг айтишича, бутун борлиқ бир газдан иборат бўлиб кейин бўлакларга бўлинган. Қуёш галактикасига кирувчи олам ҳам шу бўлинишдан келиб чиққан. Бунинг далили сифатида уламолар айтишадики, ерда тўқсон икки хил турли моддалар бўлиб

шундан олтмиш еттитаси қуёшда ҳам бор экан. Қуёшдаги кўп учрайдиган моддалар, масалан азот, фосфор, темир, карбон ва бошқалар ерда ҳам учрар экан.

Яна, уламолар Ой жинсларини олиб ўрганиб кўрганларидан сўнг, Ойда ҳам ердаги моддалар бор экани маълум бўлди. Шуларнинг ҳаммаси шуни кўрсатиб турибдики, оламдаги барча нарсаларнинг асли Қуръонда айтилганидек бир экан.

Энди оятнинг «ва сувдан ҳамма нарсани яратганимизни», деган қисмига келсак, бу — уламолар сирини очган илмий ҳақиқатлардан энг каттасидир, десак муболаға бўлмас. Ҳаёт ва ўсиш учун зарур бўлган барча кимёвий ўзгаришлар, албатта, сувсиз бўлмайди. Сув ҳаётнинг давом этиши, барча коинот ва набототнинг яшаши учун асосий нарсадир.

Ер юзасининг тўртдан уч қисми сув билан ўралган. Сувнинг хусусиятларидан бири—ер юзидаги ҳароратнинг бир хил сақланиб туришини таъминлашдир. Агар шундай бўлмаганда ер юзида ҳаёт бўлиши гумон эди. Сувнинг хусусиятлари жуда кўп бўлиб, уларнинг ҳар бири Аллоҳ таоло сувни Ўзининг махлуҳларига зарур нарса ҳилиб яратганлигига далилдир.

Сув — музлаганда зичлиги камайиб ҳажми катта бўладиган ягона моддадир. Бу хусусиятнинг сувда яшайдиган ҳайвонларга аҳамияти каттадир. Шу хусусият сабабидан совуқ қаттиқ бўлганида муз сувнинг устига кўтарилади (бошқа модда бўлса пастта кетиши керак эди). Муз сув ҳайвонлари учун зарурий нарсадир. Паст даражали ҳароратда сув ўзига кислородни кўп миқдорда тортади. Музлаган сувдан эса, ҳарорат чиқиб, дарё ва денгизларда яшовчи сув ҳайвонларининг ҳаётини сақлашда ғоят қўл келади.

Қуръоннинг ҳикматини қарангки, озгина сўзлар билан ер юзидаги ҳаётнинг чексиз сирларини баён қилди. Фақат мана шу оятнинг ўзиёқ Муҳаммад алайҳиссаломнинг ҳақиқий Пайғамбар, Қуръоннинг ҳақиқий илоҳий китоб эканига катта далилдир.

Айтиб ўтилган мўъжизалар денгиздан бир томчи, холос. Бу ҳақда неча-неча китоблар битилган. Ҳозирда «Қуръон ва суннатдаги илмий мўъжизалар» номи билан аталган халқаро ташкилотлар, илмий нашрлар бор. Тиб илмидагилар Қуръони Каримнинг тиббий мўъжизаларини, кимё олимлари—кимёвий, тарихчилар—тарихий, физикачилар—физикавий, мунажжимлар—фазовий ва ҳоказо ҳар бир илм соҳиби ўз илми доирасида Қуръон мўъжизасини топган ва тан берган. Ғарбнинг неча-неча забардаст олимлари шу туфайли Исломни қабул қилган ва ҳануз қабул қилмоқдалар.

Муқаддима 615 Тафсири Хилол

Араб тили, сарф, наҳв, балоғат олимлари ҳам ўз илмларини Қуръондан олганлар ва Қуръон олдида ожиз қолиб бош эгадилар. Фақиҳлар (Ислом ҳуқуқшунослари) ҳам ҳудди шундай. Мана шу айтиб ўтилган мавзулар Аллоҳ таолонинг ягоналигини ва баркамол сифатларини, Пайғамбар алайҳиссаломнинг ҳақлигини, Қуръоннинг илоҳий китоб эканлигини, намоз ўқиш, рўза тутиш ва бошқа ибодатлар фарзлигини, қиёмат бўлиши ҳақлигини, ўлгандан сўнг тирилиб бу дунёда қилган ишларнинг ҳисоботини бериши лозимлигини, жаннат ва дўзах ҳақлигини тасдиқлайди ва исботлайди...

## ҚУРЪОННИ ҚАНДОҚ ЎҚИЙМИЗ

#### МУКАДДИМА

(Иккинчи нашрга ёзилган)

Одатда, бирор китобни қўлга олганда, унинг исмини ўқиш билан ичида нима ҳақда гап кетиши аниқ бўлади. Бирор маълум нарса ҳақида маълумот билмоқчи бўлган шахс ўша нарса ҳақида-ги боб ёки бўлимни очиб ўқийди-да, саволига жавоб топади.

Қуръонда эса, боб ёки бўлимлар йўқ. Ҳа, у ўзига хос илоҳий китоб, шунинг учун ҳам, у ўзига алоҳида эътибор, алоҳида ёндашишни талаб қилади. Шунинг учун ҳам, уни юмшоқ ўринда ястаниб ўтириб, ҳавасга варақлаб, кўз югуртириб чиқиб, сўнг токчага териб қўяман, деганлар хато қиладилар. Қуръон бир ўқиб чиқадиган, тасалли учун, вақт ўтказиш учун керак бўладиган нарса эмас.

Қуръони Карим бандаларни икки дунё саодатига эриштириш учун туширилган илоҳий дастур. У ҳидоят китоби бўлиб, кимё, физика, тиб, тарих, жуғрофия ва бошқа соҳалардаги оятлар ҳам инсон ақлига хитоб. Уларда ўқувчи шу нарсалардан ибрат олиб Аллоҳ таолонинг қудратига ишонсин, ҳидоят йўлини топсин, деган ғоя бор. Шу билан бирга, Қуръондек муҳаддас китобда мазкур нарсаларнинг зикр ҳилиниши доимо мусулмонларнинг ўша нарсаларга ҳизиҳишини орттирган, уларни ўрганишга чорлаган, шунинг учун ҳам, улар Қуръонга, унинг таълимотларига яҳин бўлганларида, амал ҳилганларида дунё халҳлари ичида пешҳадам бўлганлар. Ибн Сино, Форобий, Улуғбек, Беруний, ал-Хоразмий, Навоий ва бошҳа улҳан алломалар етишиб чиҳҳан.

Қуръони Каримни тушуниш учун катта тайёргарлик керак. Аввал айтганимиздек, унинг оятлари йигирма уч йил давомида ҳаётта аралашиб тушган. Демак, ўша ҳаётнинг нозик тарафларигача билиш керак, оятларнинг тушиш сабаблари, бўлиб ўтган воҳеалардан хабардор бўлиш керак. Уни бир-икки ўқиш билан ниҳоясига етиб бўлмайди. Аксинча, ҳайта-ҳайта ўҳиш жараёнида ҳар сафар янгидан-янги маънолар чиҳаверади. 1400 йил аввал бепоён саҳронинг содда ҳаётидан бошҳа нарсани билмаган, тили, ҳаёт тарзи табиий ҳолатта яҳин бўлган арабни ҳайратта ҳўйиб, ҳалбига йўл топган бу илоҳий китоб, ҳозирги кунда техник тараҳ-ҳиёт, илмий юксалиш, маданий ўсиш чўҳҳисига чиҳҳан, ҳамма нарсани мураккаб электрон ҳисоблаш ускуналари бажараёттан жамиятнинг серташвиш аъзоси ҳалбига ҳам йўл топмоҳда. Чунки,

Қуръонни очиқ фикр билан ўқиб, уқиб, мулоҳаза этишлари билан бирга уларнинг фахри бўлган электрон ҳисоблаш машиналари ҳам «Қуръон—илоҳий китоб», деб бир овоздан айтмоқда. Бу машиналар Қуръони Каримнинг ҳарфлари, сўзлари ва жумлалари ҳам саноқли эканини ва бу улкан мўъжизалигини таъкидламоқда. Мисрлик олим Абдураззоқ Навфал «Қуръондаги ададий мўъжизалар» номли китобни ёзиб, электрон машиналарнинг сўзини тасдиқлади.

Тажриба учун тўрт киши—араб мусулмон, араб номусулмон, арабмас мусулмон ва арабмас номусулмонларни олиб, уларга Қуръон тиловатини эшиттириб, махсус электрон асбобларда руҳий таъсирланишларини синашса, бир хил чиқибди. Мўъжизани қаранг, Қуръонни тушунадигану тушунмайдиган, унга эътиқод қиладигану эътиқод қилмайдиганлар барчаси бараварига таъсирланса! Аллоҳ таоло хоҳласа, яна янги илмий кашфиётлар бўлса, Қуръоннинг мўъжизалари янада кўпаяверади. Демак, Қуръонга жиддий ёндашмоқ, уни ўқиб-уқмоқ керак.

Қуръони Карим ўқиб-уқмоқ китоби бўлибгина қолмай, уқиб амал қилмоқ китоби хамдир. Агар ўкиган одамнинг уққани хақ бўлса, амалга ўтмоғи муқаррар. Чунки, Қуръон биринчи бор тушганда, унинг биринчи оятлари «Ўқи!» дейиш билан бирга, Мухаммад алайхиссаломни «Тур!» деб тургазиб, дунёга иймон нури таратишга чорлаган. Унга иймон келтирган оз сонли илк мусулмонлар ҳам барча қийинчиликларга қарамай, роҳатни унутиб, бошқалар хам улар бахраманд бўлган неъматдан – Ислом, Иймон неъматидан бахраманд бўлсинлар деб, харакатга тушганлар. Ўзлари бўлса, ўқиб-ёдлаб ўрганган хар бир оятга амал қилмай туриб иккинчисига ўтмаганлар. Оқибатда ер юзида икки оёгида юрадиган кўплаб тирик «Қуръон»лар юзага келган. Улар бутун дунёга Ислом, Иймон нурини таратганлар, одамларни ботил динлар зулмидан Ислом адолатига, ўзи каби бандаларга бандалик қилишдан бандаларнинг Роббисига бандалик қилишга, дүнёнинг торлигидан охиратнинг кенглигига олиб чиқишган.

Шу жумладан, бизнинг она Мовароуннахр халқи ҳам Исломни ва Қуръонни худди намликка чанқоқ ер барака ёмгирини ютиб олгандай кутиб олди. Бу ёмгир таъсирида серҳосил ўсимликлар ўсиб чиқди. Тез орада бутун дунёга номи кетган улкан алломалар етишди. Диний ва дунёвий илмларнинг барча соҳаларида пешқадам устозлар олам бўйлаб донг таратдилар. Бошқа ерлардан кўра бизнинг еримиздан шунчалик кўп алломаларнинг чиқиши бу диёр аҳолиси Исломга нақадар мос эканининг далили бўлса, бошқа даврларда эмас, фақат Ислом даврида бунча алло-

маларнинг чиқиши Исломнинг бу диёр аҳолисига мос эканининг далилидир.

Ҳа, барча қатори бизнинг халқимиз ҳам қачон Қуръонга яқин бўлса, уни яхши тушуниб амал қилса, бахт-саодати мукаммал бўлаверган. Аксинча бўлса, бахтсизлик, мусийбатлар бошига ёғилаверган.

Қуръони Карим бизгача етиб келган ҳолида Аллоҳ таолодан нозил бўлганлиги, унинг мўъжизакор каломи экани ҳақдир. Ким-ки бирор оятни инкор этса, мусулмонлик доирасидан чиқади.

Қуръоннинг матни ҳақидаги қатъий гап шу бўлса, энди унинг маъноларини тушуниш тўғрисидаги гап бошқача. Инсоннинг уринишига, ақл-заковати ва билимига қараб Қуръон маъноларини тушуниш ҳам турлича бўлади. Шунинг учун ҳам, уламоларимиз:

«Инсоннинг Каломуллоҳни тушуниш учун қўлидан келганича қилган ҳаракати тафсирдир», деганлар. Турли йўналишдаги сон-саноқсиз тафсирлар ичида бизнинг диёримиз уламолари қилган тафсирлар муҳим ўрин тутади.

Имом Фахриддин Розийнинг китобларини Ислом олами хурмат билан «Тафсири Кабир»—«Катта тафсир» деб атаса, Имом Жоруллох, Замахшарийнинг «Кашшоф» тафсири ҳақида уламолар: «Кашшоф» бўлмаганда Қуръони Каримнинг маънолари кашф бўлмай қоларди, дейдилар.

Имом Абу Мансур Мотуридий Самарқандийнинг «Таъвийлоту аҳли Сунна» тафсирлари ва бошқа китоблари учун Ислом олами бу зотни «Аҳли сунна ва жамоа» мазҳаби ақийдасининг ислоҳчиси» деб номлаганлар.

Имом Абул Баракот Насафийнинг «Мадорикут танзил» тафсирлари ҳозиргача Ислом ўқув юртларида ўқув қўлланмаси бўлиб келмоқда.

Афсуски, бизнинг юртимизда охирги тафсир қачон ёзилганини айта олмаймиз, яъни Қуръондан узоқлашганимизга анча бўлди, демоқчиман.

Қуръони Каримнинг таржимасига келсак, уни ҳеч бир тилга мукаммал таржима қилиб бўлмайди. Чунки, арабча матн мўъжизакор, бу араб тилига хос, унинг имкониятларидан келиб чиққан, шунинг учун ҳам, Аллоҳ таоло Ўзининг охирги китобига ушбу тилни ихтиёр қилган. Бу хусусиятлар ўзга тилларда йўқ. Лекин Қуръон маъноларини таржима қилишга уламоларимиз рухсат берганлар, буни зарурий нарса, деб таъкидлаганлар.

Қуръони Карим маъноси дунё халқларининг тилларига таржима қилинган. Шу жумладан, қатағондан, айниқса, диний уламола-

римиз ортидан уюштирилган «ов»дан қочиб, дини, иймонини сақлаш учун Мадийнаи Мунавварага ҳижрат қилган Олтинхон тўра домла (Маҳмуд Тарозий) томонларидан ўша вақтдаги ўзбек тилига таржима қилинган. Ҳиндистонда чоп этилган ва баъзи нусхалари бизга ҳам етиб келган. Бошқа уринишлар ҳам бўлган-у, лекин оммага етиб бормаган.

Хозирги кунда эса, Қуръони Каримга тафсир ёзган алломалар юртида уларнинг набиралари тафсир ёзиш у ёкда турсин, Қуръонни ўқишни ҳам билмайдилар. Озгина тоифа илоҳий дастурни ўқишни билади, саноҳли кишилар арабча тафсирлар ёрдамида маъносини тушунади.

Аллоҳга шукурлар бўлсинки, ҳозирда Қуръонга қайтиш бошланди, уни ўқишни ўрганаётганлар кундан-кунга кўпайиб бормоҳда. Табиийки, маъносини билишни истовчилар ҳам кўпайиб бормоҳда.

### МОВАРОУННАХРДА ТАФСИР ВА МУФАССИРЛАР

Мовароуннахрда тафсир илми ва муфассирлар ҳақида сўз юритишдан аввал бу улкан илмнинг келиб чиқиши ва ривожланиши тарихига бир назар солайлик.

«Тафсир» сўзи луғатда баён қилиш, очиб бериш ва равшан қилиш маъноларини англатади. Аммо уламолар истилоҳида қуйидагича таърифланади:

## «Тафсир-инсон қудрати етгунча Қуръони Каримдаги Аллоҳнинг муродини ўрганадиган илмдир».

Бу улуғ илм Пайғамбаримиз Муҳаммад соллаллоҳу алайҳи васалламнинг даврларида юзага келган. Чунки, у зоти бобаракот одамларга Қуръони Каримнинг маъноларини ўз суннатлари ила баён қилар, саҳобаларнинг Қуръон оятлари маъноси тўғрисидаги саволларига жавоб берар эдилар. Саҳобаи киромларга тафсир илми Пайғамбар алайҳиссаломдан мерос қолди. Лекин уларнинг бу илмдаги даражалари турлича эди. Шунинг учун ҳам, улардан кимки баъзи оятларнинг маъносини англашда ўзида ҳожат сезса, ўзидан олимроқ бошқа саҳобалардан сўраб олар эди.

Саҳобалардан ҳазрати Абу Бакр Сиддиқ, Умар ибн Хаттоб, Усмон ибн Аффон, Али ибн Абу Толиб, Абдуллоҳ ибн Аббос, Абдуллоҳ ибн Масъуд, Убай ибн Каъб ва бошқалар тафсир илмида машҳур бўлганлар. Уларнинг барчасидан Аллоҳ таоло Ўзи рози бўлсин. Тобеъинлар эса, тафсирни саҳобалардан ўргандилар. Ва улардан кўплари бу илмда шуҳрат қозондилар. Масалан: Мужоҳид ибн Жабр Маккий, Икрима, Саид ибн Жубайр, Ато ибн Аби Рабоҳ ва бошқалар.

Бу икки асрда, яъни саҳобалар ва тобеъинлар асрида тафсир оғзаки ривоят ва нақл шаклида бўлиб, таълиф қилиб ёзилмаган эди. Фазилатли шайх Муҳаммад Фозил ибн Ашур ўзларининг «Тафсир ва рижолуҳу» номли китобларида таъкидлашларича, тафсирдан биринчи китоб ёзган шахс 149 ҳижрий йилда вафот этган Абдулмалик ибн Журайждурлар. Мазкур китоб таълиф этилгандан бошлаб тафсир илми янги даврга қадам қўйди. Бу давр китоблар таълиф қилиш давридир. Бу даврнинг аввалида Муҳаммад ибн Жарир Тобарий, Яҳё ибн Салом, Абу Бакр Нисобурий ва бошқа муфассирлар шуҳрат топдилар. Тафсир илми келиб чиқиши ва ривожланиши жараёнида бир неча қисмларга бўлиниб кетган. Биз бу қисмлардан баъзиларини зикр қилиб ўтамиз:

Биринчи қисм— «Тафсир бил маъсур». Бу қисмдаги тафсирда муфассир Қуръон оятларини ривоят қилган саҳиҳ ҳадислар ва

саҳобаларнинг қавллари билан тафсир қилади. Бу услубда ёзилган тафсирларнинг машҳурлари қуйидагилар: Имом Муҳаммад ибн Жарир Тобарийнинг «Жомиъул баён фий тафсирил Қуръон», имом Абу Муҳаммад Ҳусайн ибн Масъуд ибн Муҳаммад Бағавийнинг «Маъолимут-танзил», имом Имодуддин Исмоил ибн Касирнинг «Тафсирул Қуръонул азим», имом Жалолиддин Суютийнинг «Аддурул мансур фий тафсир бил маъсур» китоблари.

Иккинчи қисм — «Аттафсир бир-рай». Бу қисмда муфассир ўз фикри ва ижтиходи ила тафсир қилади ва у иккига, жоиз ва ғайри жоизга бўлинади. Жоиз бўлган рай билан тафсир қилишда муфассир ишончли масдарларга суянган холда жахолат ва залолатдан узокда бўлиб тафсир қилади. Жоиз бўлмаган қисмда эса муфассир жахолат, бидъат ва залолат билан тафсир қилади, шунинг учун ҳам, барча алломалар бу навдаги тафсирни манъ қилганлар. Жоиз бўлган рай билан қилинган тафсирлардан машхурларини эслаб ўтайлик: имом Абу Абдуллох Муҳаммад ибн Умар ибн Ҳусайн Фахриддин Розийнинг «Мафотихул ғайб», имом Насриддин Абдуллох ибн Умар ибн Муҳаммад ибн Али Байзавийнинг «Анварут-танзил ва асрорут-таъвийл», имом Абул Баракот Абдуллох ибн Аҳмад ибн Маҳмуд Насафийнинг «Мадорукут-танзил ва ҳақоиқут-таъвийл» китоблари.

Учинчи қисм—«Тафсири ишорий». Бу қисмда муфассир оятнинг зоҳирий маъносига қарамай, унинг махфий ишоралари тақозоси билан тафсир қилади. Бу фақат сулук ва тасаввуф арбобларининг услубидир. Бу қисмга доир тафсирларнинг машҳурлари қуйидагилар: имом Низомиддин Ҳасан ибн Муҳаммад Ҳусайн Хуросоний Найсобурийнинг «Ғароибул Қуръон ва рағоибул Фурқон», имом Шерозийнинг «Ароисул баён фи ҳақоиқул Қуръон» китоблари.

Аввал ҳам айтиб ўттанимиздек, тафсир китоблари жуда ҳам кўп. Ҳар замон, макон, халқ, миллат, элат, мазҳаб ва йўналишнинг ўз тафсири бор, десак, муболаға қилмаган бўламиз. Бутун дунёнинг, айниқса, мусулмон оламининг Қуръони Каримга бўлган чексиз қизиқиши уламоларни доимо уни ўрганишга, унинг тафсирини ёзишга чорлаб келган. Қадимдаёқ тафсирлар ва муфассирлар ҳақида алоҳида катта-катта китоблар битилгани фикримизнинг далилидир. Ушбу муқаддимада тафсир илми тарихи ҳақида ўта қисқа равишда маълумот бериб қўйишни маъқул топдик, холос.

Ижозатингиз билан, энди Мовароуннахрда тафсир илми ва муфассирлар ҳаҳида икки оғиз сўз юритайлик. Қадимги Ислом манбаларида ҳозирги Ўрта Осиё «Мовароуннаҳр» ва «Хуросон»

номлари ила зикр қилинган. Тарихий Ислом китобларида Бухоро, Самарқанд, Насаф, Термиз, Косон, Шош, Фарғона, Марв, Насаф, Гургенч, Ўзган ва бошқа шаҳарларнинг номлари ҳам зикр қилинган. Мазкур шаҳарларнинг барчаси диёримиздадур, улардан кўплари ҳозирги вақтгача ўз қадимий номлари билан аталади.

Бутун Ислом оламига маълум ва машхурким, бу ўлка барча илмларда, жумладан, Ислом илмларида ҳам жаҳонга донг таратган буюк алломаларни етиштирган. Мазкур илмлар ичида ҳадис, тавҳид, наҳв, фиқҳ ва бошқа кўпгина илмлар бор. Биз эса, ҳозир фақат Мовароуннаҳрдаги тафсир ва муфассирлар ҳақида сўз юритмоқчимиз.

Мусулмонлар келиб фатх қилганларидан сўнг, Аллох субханаху ва таоло бу диёрларни хам Ислом нури билан мунаввар қилди. Ерлик ахоли Исломни қабул қилганларидан сўнг, аввалги мусулмонлар янги мусулмонларга Ислом илмларини ўргата бошладилар. Бу илмлар ичида тафсир илми хам бор эди. Маълумки, бу диёрларнинг туб ахолиси Исломдан аввал хам баъзи бир илм ва маданият турларидан хабардор эдилар. Ушбу сабабга кўра, аллома Ибн Халдун таъкидлаганидек, уларда Ислом илмларини қабул қилиш ва ривожлантиришга лойиқ малака бор эди. Бир оз вақт ўтиши билан мухаддислар мадрасаси пайдо бўлди ва улар Қуръон тафсири тўгрисидаги асарларни жамлаган биринчи кишилар, деб эътироф қилиндилар. Уларнинг сардори имом Абу Абдуллох Мухаммад ибн Исмоил Бухорий эдилар. «Кашфи Зуннун» номли китобда зикр қилинишига кўра, у зот «Тафсири кабир» номли алохида бир тафсир китоби таълиф килган эканлар, лекин афсуски, мазкур китоб бизгача етиб келмаган. Шунга қарамасдан, имом Бухорий тафсир илмида улкан асар қолдириб кетганлар, у зотнинг «Жомеъус-сахих» китобларида Қуръони Карим тафсирига оид мингдан зиёд хадис мавжуд.

Иккинчи ҳижрий асрда тафсир илми ҳадисдан ажраб, алоҳида илм бўлгандан сўнг, Мовароуннаҳрдан улкан муфассирлар етишиб чиқдилар ва шуҳратлари бутун жаҳонга таралди. Улардан баъзиларини зикр қилиб ўтамиз:

1. Имом Абу Мансур Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн Маҳмуд Мотуридий. Самарқанд яқинидаги Мотурид қишлоғида таваллуд топганлар ва 333 ҳижрий йилда вафот этганлар. Ул зотнинг аксарият муаллифотлари тавҳид илмида, яъни илми каломда бўлган. Имом Мотуридий ўзларининг «Таъвийлоту аҳлис-сунна» номли тафсирларида илми калом уламолари йўлидан борганлар ва Қуръ-

они Карим оятларини ақийдада Аҳли сунна ва жамоа мазҳабини қуллаб тафсир қилганлар.

- 2. Имом Абу Лайс Наср ибн Муҳаммад ибн Аҳмад ибн Иброҳим Самарҳандий. Ул зот Имом Ҳодий номи билан машҳур бўлганлар, 373 ҳижрий санада вафот этганлар. Имом Абу Лайс Самарҳандий кўплаб китоблар таълиф ҳилганлар. Тафсир китобларини эса, «Баҳрул улум» деб номлаганлар ва бу тафсир «Тафсир бил маъсур» тоифасидандир.
- 3. Имом Жоруллоҳ Абул Қосим Маҳмуд ибн Умар ибн Муҳаммад ибн Умар Замаҳшарий. Бу улуғ имом Хоразмнинг Замаҳшар қишлоғида 467 ҳижрий санада таваллуд топганлар ва 538 ҳижрий санада вафот этганлар. Ул зот туғилган юртларида дафн қилинганлар. (Замаҳшар қишлоғи ҳозирги Туркманистон жумҳу¬рияти Тошҳовуз шаҳридан 30 чақирим узоқлиқда жойлашган.) Имом Замаҳшарий турли илмларга доир кўплаб китоблар тасниф қилганлари ва энг машҳур муаллифотларидан бири «Кашшоф ан ҳақоиқи ва уйунил ақовили фий вужуҳит-таъвийл» номли тафсир китоби бўлиб, у кўпчиликка «Кашшоф» номи билан машҳурдир.
- 4. Имом Фахриддин Абу Абдуллох Муҳаммад ибн Умар ибн Ҳусайин Розий 534 ҳижрий санада Рай шаҳрида таваллуд топ-ганлар ва умрларининг кўп қисмини Хоразмда ўтказганлар. У кишининг «Мафотиҳул ғайб» номли тафсир китоблари илм аҳли ўртасида оятлар орасидаги муносабатларни ва суралар ўртасидаги богланишларни баён қилиш ва бошҳа бир ҳанча имтиёзлари билан машҳур бўлган. Имом Розий 606 ҳижрий санада вафот этганлар.
- 5. Имом Абул Баракот Абдуллох ибн Аҳмад ибн Маҳмуд Насафий. Бу улуғ имом Насаф шаҳрида таваллуд топганлар. (Насаф шаҳри ҳозир Қарши деб номланади.) Имом Насафий 701 ҳижрий санада вафот этганлар. Имом Насафий ўзларининг «Мадорикуттанзил» номли тафсир китобларини таълиф қилишда имом Замаҳшарийнинг «Кашшоф» тафсирларидан истиъфода қилганлар. Имом Насафийнинг «Мадорикут-танзил» номли бу китоблари ҳозирги кунимизгача уламолар ва толиби илмлар орасида зўр эътибор билан шуҳрат топиб келмоқда ва кўпгина Ислом ўқув юртларида қўлланма сифатида ишлатиб келинмоқда.

Бундан ташқари, Мовароуннахрда «Итқон», «Тафсири Нўъмоний», «Тафсири Тибён», «Тафсири Мавлоно Чархий» каби маҳаллий тилларда таълиф қилинган кўплаб тафсирлар мавжуд. Улар тожик, ўзбек, татар ва бошқа тилларда ёзилган. Эслатиб ўтмоқ

лозимки, мазкур машҳур муфассирларнинг китоблари ҳозирги вақтда Ўзбекистоннинг кутубхона ва музейларида мавжуддир ва жумладан, Мовароуннаҳр мусулмонлари диний идораси қошидаги кутубхонада ҳам бор. Бу китоблардан уламолар ва илм толиблари Ислом ва мусулмонлар хизмати учун бўлаётган илмий баҳсларида истиъфода қилмоқдалар. Аллоҳ таоло уларнинг барчаларини Ўзи ҳуш кўрган ва рози бўлган хайрли ишларга муваффақ қилсин! Омийн!

Шайх Мухаммад Содик Мухаммад Юсуф.

#### УШБУ ТАФСИРНИНГ БАЪЗИ ХУСУСИЯТЛАРИ

(Сўнгсўз ўрнида)

Халқимизнинг Ислом дини асосларини, Қуръони Карим маъноларини билишга чанқоқлигини эътиборга олиб, ҳамда бир неча қимматли кишиларимизнинг далдалари билан инсоният ҳаётининг асосий дастури бўлмиш Қуръони Каримни имконимиз етган қадар тафсир қилишга киришдик. Бу ишда бизга салаф муфассир уламоларимизнинг (Аллоҳ барчаларидан рози бўлсин) бебаҳо тафсирлари қўл келди. Шу билан бирга, ҳозирги замонда пайдо бўлган бир қанча янги маълумотлардан ҳам фойдаландик. Халқимизнинг Ислом илмидан хабардорлик даражасини ҳисобга олиб, иложи борича содда тил ва содда услубни қўллашга ҳаракат қилдик.

Ҳар бир суранинг исми, маккий ёки маданийлиги, оятлар сони ҳақида маълумот берилгандан сўнг, шу суранинг мавзуси ҳақида қисқача маълумот бердик.

Хар бир оятни рақамлаб, аввал матннинг арабчасини ёздик, сўнгра ояти кариманинг маъноси берилди.

Сўнгра, оят маъносини иложи борича содда қилиб, ўзбекча баён қилишга ҳаракат қилдик. Баъзи ҳолатларда ўзбек тили қоидаларига риоя қилмасликка ҳам мажбур бўлдик. Аниқроғи, ўзбек тилида расман мавжуд бўлган, аммо луғатларимизда бузилган қоидаларга риоя қилишга ҳаракат қилдик. Чунончи, ўзбек адабий тили фонетик ва морфологик асосларга эга бўлса-да, тил тараққиётида фонетик тамойил етакчи ўринни эгаллайди. Орфография (имло) қоидаларида ҳам фонетик принцип етакчилик қилади. Шу қоидалардан келиб чиқиб, луғатларда негадир бузиб ёзилган, халқимиз аслига тўгри талаффуз қиладиган сўзлар жонли тилдагидек ёзилди. Масалан: имон, ақида, тариқат, мусибат каби асл арабча сўзларни хам жонли тилга мос равишда, хам аслидагидек, яъни иймон, ақийда, тарийқат, мусийбат тарзида ёздик. Айни пайтда, Каломуллохда келган, жонли тилда бузиб талаффуз қилинаёттан бир қанча сўзларни Қуръони Каримга мос равишда бердик. Бунда «Аллох таолонинг каломи ўзгармас» деган мавқифга асосландик. Хамда хар бир мўмин-мусулмон Аллох таолонинг каломини ва унга боғлиқ барча нарсаларни ўта хурмат қилиши лозимлигидан келиб чиқдик. Шу нуқтаи назардан, хушуъ, хузуъ, рукуъ, қуруъ, манъ, таъвийл, жаннати наъийм каби сўзлар аслига мос тарзда ёзилди.

Тарихий шахслар ва жойлар номини аслига тўгри, яъни Ийсо, Масийх, Оиша, Мадийна тарзида ёздик.

Аллоҳ таолонинг исмларини ҳам Қуръони Каримга асосланиб ёздик: Аллоҳ, Роҳман, Роҳийм, Ғафур, Карийм, Ҳакийм...

Айни пайтда, Аллоҳ таолонинг исмлари бўлмаган тангри, худо, парвардигор каби сўзларни қўлламасликка ҳаракат қилдик. Қуръони Каримда келган Аллоҳ, Роббул оламийн каби исм ва сифатларнинг ўзини ёзиш тўғри бўлар, деб ўйладик.

Қуръони Каримда раҳм ва роҳийм сўзлари икки хил маънони ифодалайди, икки хил кўринишда ёзилади. Ўзбек тилида бачадон маъносидаги раҳм сўзи луғатларда бўлмаса-да, истеъмолда мавжуд. Сал бўлса-да чалкашликка йўл қўймаслик учун бачадон маъносидаги сўзни аслидагидек, яъни раҳм тарзида ёздик. Раҳмдиллик маъносидаги сўзни эса, раҳим тарзида ёзишга мажбур бўлдик. Бу сўз ҳақида алоҳида изоҳ бераётганимизнинг сабаби шуки, у Қуръони Каримда ҳам, тафсирда ҳам, жонли тилда ҳам кўп учрайди. Хусусан, бу сўзнинг раҳмли ёки раҳмсиз шаклидаги кўриниши бутунлай бошқа маънони ифода этиб қолмаслиги учун, раҳимли, раҳимсиз тарзида ёзишга тўғри келди.

Дин (асли дийн), таҳорат (асли тоҳарат) каби сўзлар жонли тилда аслига тўгри талаффуз қилинса-да, баъзи бир мулоҳазалар-га кўра, ҳозирча уларни адабий тил нормаларига мос шаклда ёздик.

Адабий тилда нисбатан куп учрайдиган баъзи бир сузларни эса, бевосита тафсирда узбек тилидаги вариантини, оятлар таржимасида эса, асл холатини ёздик. Масалан: жума — жумуъа, манба — манбаъ ва хоказо.

Айтиб ўтилган ўзгаришлар баъзи муҳтарамларга ёқмаслиги мумкин. Аммо биз асаримиз диний адабиёт намунаси эканини ва мўмин мусулмонлар диний сўзларни, Қуръоний истилоҳларни айнан ўзидек ишлатиш мажбуриятида эканларини эътиборга олдик.

Шу ўринда алохида таъкидлаб ўтиш лозим бўлган яна бир жихат бор. Одатда, зидлов богловчилари ва тенг богловчилар гап бошида келса, улардан сўнг вергул қўйилмайди. Аммо, мазкур тафсирнинг кўп ўринларида бу холатнинг аксини кўришингиз мумкин. Чунки, бизнинг фикримизча, гап бошида келган «аммо», «лекин», «бироқ», «чунки», «ва», «хам», «холбуки» каби богловчилар ўзидан кейин келган гапдаги маънони алохида таъкидлашга хизмат қилади. Бу маъно пунктуация, яъни тиниш белгиларининг қўлланиши бўйича ўзбек тилидаги биз билган ягона салмоқли рисола «Тиниш белгилари ва ёзма нутқ» (проф. К.Назаров) сахифа-

ларида ҳам алоҳида таъкидланган. Бинобарин, тафсирхонларимиз айнан мана шундай ўринларда янада эътиборлироқ бўлишлари мақсадга мувофикдир.

Тушунтириш учун қушилаётган сузларни қавслар—() ичига олиб ёздик. Улар ҳам кифоя қилмаса, уз сузимиз билан тушунтириш жумлаларини келтирдик. Оятларни бир-бирига боғлаш учун ҳам тушунтириш ёздик. Баъзи оятларнинг тушиш сабаблари ҳақида ривоятлар келган булса, уларни ҳам келтирдик. Баъзиларини тушунтиришга тарихий воқеаларни, қиссаларни келтириш зарур булса, келтирдик. Баъзи шахслар, қавмлар ҳақида қисқача маълумотлар ҳам бердик. Иложи борича оятлар тафсирида диёримизда тарқалган йулни ихтиёр қилдик.

Ўқувчининг эътиборини Қуръони Карим матнидан четлатадиган маълумотларни зикр қилмасликка ҳаракат қилдик. Мисол учун, Аллоҳ таоло осмонни беками-кўст яратиб қўйгани ҳақидаги оят тафсирида осмон ҳақидаги илмий маълумотларни хоҳлаганча келтириш мумкин, лекин биз ўқувчиларимиз бу каби маълумотларни бошқа манбалардан ўқиб олишган ёки ўқиб олишар, деган фикрда ортиқча баёнга йўл қўймасликка ҳаракат қилдик.

Қўлёзмани диний ақийда ва илмларимизни яхши биладиган кишиларга кўрсатиш билан бирга уларнинг фикр ва мулоҳазаларини ҳам эътиборга олдик. Албатта, инсон ожиз, агар бу камтарона иш муваффақиятли чиқса, Аллоҳнинг марҳаматидан, камчилик ва хатолар бўлса, Яратганнинг Ўзи афв айласин. Мақсад — кишилар озгина бўлса ҳам, Қуръони Каримдан хабардор бўлсинлар.

Лекин шу билан бирга, бу ишда камолни даъво қилишдан мутлақо йироқмиз. Яна бир бор Қуръони Карим ҳузурида ожизлигимизни таъкидлаб айтамиз. Сиз муҳтарам ўқувчиларимиздан бу камтарона ишда бир эзгулик ва муваффақиятни кўрсангиз, Аллоҳ таолонинг тавфиқи деб, барча нуҳсон ва камчиликларни камина ходимингиздан деб, билишингизни ўтиниб сўрайман.

Кези келганда, ушбу иш аввало Аллоҳ таолонинг мадади ила амалга ошганини яна бир бор таъкидлаб У зотта ҳамду санолар айтиш билан бирга, бизга бу ишни амалга оширишга ёрдам берган барча-барчага чексиз миннатдорлигимни билдиришни ўз бурчим деб биламан. Улардан баъзилари савоб умидида ўз номларининг зикр этилишини истамаган бўлсалар, бошқаларидан бунинг учун изн сўрай олмаганимиз туфайли уларнинг номи шарифларини зикр этмадик. Аммо тафсир ўқувчиларимиздан ул азизларнинг ҳақларига ғойибона дуо қилишларини умид қиламан.

Сиз азизлардан ушбу ишлар юзасидан бизнинг фирокимизга

сабр қилиб юриб оламдан ўтган онаи мехрибонимиз ҳақларига ва хусусан, биринчи устозимиз отамиз Муҳаммад Юсуф ҳазратлари ҳақларига дуолар умидида эканлигимизни ҳам айтиб ўтишни лозим деб биламан.

Ва нихоят, камина ходимингиз билан бу ишнинг иссиқ-совуқларини бирга татиб, доимий ҳамдард бўлиб, ишлаш учун барча шароитларни муҳайё қилишга қўлларидан келган барча ёрдамларни берган оиламизнинг барча аъзоларига чексиз миннатдорликлар изҳор этаман. Аллоҳ таоло ушбу камтарона амални ўз даргоҳида қабул этсин. Ҳаммамизни ҳидоятда собитқадам қилсин.

Ва охирги дуомиз оламларнинг Робби Аллоҳга ҳамд бўлсин, демоқликдир.

Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф

Алхамдулиллох, 6-жуз хам тугади.

7-жуз Қуръони Каримнинг Расми Усмонийга мувофиқ матни ёнига жойлаштирилган маънолар таржимасидан иборат бўлади. Унда Қуръони Карим тафсири ва таржимасига оид ўта мухим муқаддима ҳам бор.

## «Тафсири хилол» китобида фойдаланилган адабиётлар

- 1. Қуръони Карим.
- 2. Имодуддин Исмоил Ибн Касир. «Тафсийрул Қуръанил Азийм». Дару иҳяил кутубил арабийя. Дарул муфийд. Байрут. 1983 м.с. 1403 ҳ.с.
- 3. Муҳаммад Али ас-Собуний. «Раваиъул баян тафсийру аятил аҳкам минал Қуръан». Дару иҳяит-туросил арабий. Байрут.
- 4. Муҳаммад Али ас-Сайис. «Тафсийру аятил аҳкам». Матбаъату Муҳаммад Али Субайҳ.
- 5. Абдуллоҳ ибн Аҳмад ан-Насафий. «Тафсийру ан-Насафий». Дарул китабил арабий. Байрут, Ливан. 1982 м.с.
- 6. Жалолиддин ал-Маҳаллий ва Жалолиддин ас-Суютий. «Таф-сийрул Қуръанил Азийм лил Жалолайн». Чагири Йайинлари. Даруд-даъва. Истанбул, Туркия.
- 7. Абу Жаъфар Муҳаммад ибн Жарир ат-Тобарий. «Жамиъул баян ан таъвийли айил Қуръан». Дарул фикр. 1988 м.с. 1408 ҳ.с.
- 8. Абу Мансур Муҳаммад ибн Маҳмуд ал-Матуридий. «Таъвийлату аҳлис-сунна».
  - 9. Абу Лайс ас-Самарқандий. «Тафсийру бахрул улум».
- 10. Абул Баракот Абдуллоҳ ибн Аҳмад ан-Насафий. «Тафсийру ан-Насафий ав Мадарикут-танзил ҳаҳоиқут-таъвийл».
- 11. Абу Абдуллох Мухаммад ибн Умар ар-Розий. «Мафатихул гойб». Дарул кутубил илмийя. Байрут. 1990 м.с. 1411 х.с.
- 12. Алоуддин Али ибн Муҳаммад ал-Бағдодий. «Тафсийрул хозин ав лубабут-таъвийл фий маъанит-танзил».
- 13. Абу Исҳоқ ас-Саъалибий. «Жаваҳирул ҳисан фий тафсийрил Қуръан» Муассасатул Аъламий. Байрут.
  - 14. Абу Муҳаммад ал-Бағовий. «Маъалимут-танзил».
- 15. Абу Исҳоқ ас-Саъалибий. «Ал-Кашфу вал баянъан таф-сийрил Қуръан».
- 16. Абдул Ҳаққ ибн Fолиб ибн Aтиййа. «Ал-Муҳаррарул важийз фий тафсийри китабил азиз».
- 17. Муҳаммад ибн Али аш-Шавканий. «Фатҳул қодийр». Шарикату мактабату ва матбаъату Мустафо ал-Бабий ал-Ҳалабий ва авладуҳу би Миср. 1964 м.с. 1383 ҳ.с.
- 18. Абу Бакр Муҳаммад ибн Абдуллоҳ ибн Арабий. «Аҳкамул Қуръан». Дарул кутубил илмийя. Байрут.

- 19. Жалолиддин Суютий. «Ад-Дуррул Мансур фий тафсийрил Маъсур».
  - 20. Носириддин Абул Хойр ал-Байзовий. «Анварут-танзил».
- 21. Низомуддин ал-Ҳасан ан-Нисобурий. «Гороибул Қуръан вар-раъю бил фурқон».
- 22. Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Аҳмад ал-Қуртубий. «Ал-Жамеъ ал-Аҳкам ал-Қуръан». 2- босма. 1952 м.с. 1372 ҳ.с.
- 23. Абу Саъд Амадий ал-Ҳанафий. «Иршоду ақлус-салийм ила мазайа ал-Китабул карийм».
- 24. Абул Фазл Шиҳабуддин Маҳмуд Алусий ал-Бағдодий. «Руҳул маъаний фий тафсийрил Қуръанил азийм вас-сабъул масаний». Дарул фикр. 1987 м.с. 1408 ҳ.с.
- 25. Жоруллоҳ Маҳмуд ибн Умар аз-Замахшарий. «Кашшоф ъан ҳақоиқи ва уйунил ақовийл фий вужуҳит-таъвийл». Дарул илми лилмалайин. Байрут. 1978 м.с.
- 26. Аҳмад Совий ал-Моликий. «Ҳашияту Совий ъала тафсийрил Жалолайн». Дарул фикр. 1986 м.с. 1406 ҳ.с.
- 27. Муҳаммад Али ас-Собуний. «Мухтасару Тафсийри Ибн Касийр». Дарул Қуръанил Карийм. Байрут. 1981 м.с. 1402 ҳ.с.
- 28. Муҳаммад Али ас-Собуний. «Софватут-тафасийр». Дарул Қуръанил Карийм. Ғарбий Олмония. 1985 м.с. 1405 ҳ.с.
- 29. Муҳаммад Али ас-Собуний. «Раваиъул баян тафсийру аятил аҳкам минал Қуръан». Дару иҳёит-туросил арабий.
- 30. Муҳаммад Амийн ибн Муҳаммад ал-Мухтор аш-Шанқитий. «Азваул баян фий изоҳил Қуръани бил Қуръан». Мактабату Ибн Таймия.
- 31. Шайх Абдурроҳман ибн Носир ас-Саъдий. «Тайсийрул кариймур роҳман фий тафсийри каламил Маннан». Идаротул амма литтобъи. Риёз. 1410 ҳ.с.
- 32. Имом Сулаймон ибн Умар ал-Ажийлий. «Ал-Футуҳатул илаҳиййа битавзиҳи тафсийри Жалолайн лид-даҳоиҳил хофийя». Дарул кутубил илмийя. Байрут 1996 м.с. 1416 ҳ.с.
- 33. Саъийд Хавво. «Ал-Асасу фит-тафсийр» Дарус-салам. Қо-ҳира. 1985 м.с. 1405 ҳ.с.
- 34. Аҳмад Мустафо ал-Мароғий. «Тафсийрул Мароғий». Дару иҳяит-туросил арабий. Байрут.
- 35. Абу Муҳаммад Абдуллоҳ ибн Муслим ибн Қутайба. «Таъвийлу мушкилил Қуръан». Дарут-турос. Қоҳира. 1973 м.с. 1393 ҳ.с.

- 36. Шайх Муҳаммад Тоҳир ибн Ашур. «Ат-Таҳрир ват-танвир» Дорус-Саҳнун. Тунис.
- 37. Абул Қосим Абдул Карим ибн Қавозин ибн Абдул Малик ал-Қушайрий. «Тафсийрул Қушайрий ал-мусамма латоифул ишарот». Дарул кутубил илмийя. 2000 м.с. 1420 ҳ.с.
- 38. Муҳаммад Маҳмуд ал-Ҳижозий. «Тафсийрул возиҳ». Дарул жийл. 1969 м.с. 1389 ҳ.с.
- 39. Ваҳба аз-Зуҳайлий. «Тафсийрул мунийр фил ақийдати ваш-шарийъати вал манҳаж». Дарул фикр. Дарул фикри ал-Муъасир. Дамашқ. Байрут. 1998 м.с. 1418 ҳ.с.
- 40. Шайх Иброхим Қаттон. «Тайсийрут-тафсийр» Аммон. 1982 м.с. 1402 х.с.
- 41. Шайх Муҳаммад Али ас-Собуний. «Тафсийрул возиҳул муяссар». Дарул уфуқи ва муассасатур-раййан. Байрут. 2001 м.с. 1422 х.с.
- 42. Муҳаммад Аҳмад Ийсавий. «Тафсийру Ибн Масъуд». 1985 м.с. 1405 ҳ.с.
- 43. Шайх Аҳмад ибн Юсуф ибн Абдуд Доим ал-Ҳалабий. «Умдатул ҳуффаз фий тафсийри Ашрофил алфаз». Жамъийятуд-даъватил исламийятил оламийя. 1995 м.с.
- 44. Муҳаммад Абдулазим аз-Зарқоний. «Манаҳилул ирфан фий улумил Қуръан». Дару Қутайба. 1998 м.с. 1418 ҳ.с.
- 45. Имом Бадриддин Муҳаммад ибн Абдуллоҳ аз-Заркаший. «Ал-Бурҳан фий улумил Қуръан». Ал-Мактабатул асрийя. Байрут. 1972 м.с. 1391 ҳ.с.
- 46. Жалолиддин ас-Суютий. «Итқон фий улумил Қуръан». Дарул фикр. 1967 м.с. 1387 х.с.
- 47. Имом аш-Шофеъий. «Аҳкамул Қуръан». Дарул кутубил илмийя. Байрут. 1980 м.с. 1400 ҳ.с.
- 48. Шайх Муҳаммад Али ас-Сойис. «Тафсийру аятил аҳкам». Матбаъату Муҳаммад Али Субайҳ.
- 49. Абул Ҳасан Али ибн Аҳмад ал-Воҳидий ан-Нисобурий. «Асбабун нузул». Муассасатул Ҳалабий. Қоҳира. 1968 м.с. 1388 ҳ.с.
- 50. Абдул Фаттох ал-Қозий. «Асбабун нузул анис-сохабати вал муфассирийн».
- 51. Субҳий Солиҳ. «Ал-мабаҳису фий улумил Қуръан». Дарул илми лилмалайин. 1977 м.с.
- 52. Муҳаммад Ҳусайн аз-Заҳабий. «Ат-Тафсийру вал муфас-сирун». Дарул кутубил ҳадийса. 1976 м.с. 1396 ҳ.с.

- 53. Афиф Абдулфаттоҳ Таббора. «Руҳул Қуръан». Дарул илми лилмалайин.
- 54. Имодуддин ибн Муҳаммад Тобарий ал-Маъруф Билкиё ал-Ҳаррос. «Аҳкамул Қуръан». Дарул кутубил ҳадийса.
- 55. Ҳофиз Шамсиддин Аҳмад Довудий. «Тобақотул муфассирийн». Мактабатул ваҳба. 1972 м.с. 1392 ҳ.с.
- 56. Муҳаммад Жаввод Муғния. «Тафсийрул кашийф». Дарул илми лилмалайин. 1978 м.с.
- 57. Муҳаммад Жамолиддин ал-Қосимий. «Тафсийрул Қосимий ал-мусамма маҳасинут-таъвил». Дарул иҳъяил кутубил арабийя. 1957 м.с. 1376 ҳ.с.
- 58. Абдул Ҳамийд Кишк. Фий риҳабит-тафсийр. Ал-мактабул Мисрил ҳадийс. 1987 м.с. 1407 ҳ.с.
- 59. Саййид Қутб. Фий Зилалил Қуръан. Даруш шуруқ. 1978 м.с. 1398 х.с.
  - 60. Исмоил Ҳаққий Бурсавий. «Руҳул баян». Дарул фикр.
- 61. Рошид Абдуллоҳ Аҳмад Фарҳан. «Ҳидаятул баяни фий тафсийрил Қуръан». Куллиятуд даъватил исламийя. 1993 м.с.
- 62. Шайх Муҳаммад Мозий Абул Азаим. «Асрорул Қуръан». Дарул китабус-суфий. 1992 м.с. 1313 ҳ.с.
- 63. Муҳаммад Махлуф. «Софватул баяни ли маъанил Қуръан». Кувайт. 1987 м.с. 1407 ҳ.с.
- 64. Муҳаммад Фуад Абдулбоқий. «Ал Муъжамул муфаҳрису ли алфазил Қуръанил Карим». Дарул кутубил мисрийя. Қоҳира. 1945 м.с.
- 65. Муҳаммад ибн Исмоил ал-Бухорий. «Саҳиҳул Бухорий». Тошкент. 1973 м.с.
- 66. Муслим ибн ал-Ҳажжож ал-Қураший. «Саҳиҳул Муслим». Дарул кутубил илмийя. Байрут, Ливан.
- 67. Муҳаммад ибн Ийсо ат-Термизий. «Сунанут-Термизий». Дарул кутубил илмийя. Байрут, Ливан. 1987 м.с.
- 68. Сулаймон ибн ал-Ашъас ас-Сижистоний ал-Аздий. «Сунану Абу Давуд». Дарул Баз. Марва, Макка.
- 69. Аҳмад ибн Шуъайб ан-Насаий. «Сунанун Насаий». Мактабут-тарбиятил арабий лидувалил халийж. Риёз. 1988 м.с.
- 70. Муҳаммад ибн Йазид ал-Қазвиний. «Сунану Ибни Мажа». Дар иҳяит туросил арабий. Байрут. 1975 м.с.
- 71. Молик ибн Анас ал-Асбаҳий ал-Хумайрий. «Муваттоъ Имоми Малик». Дарун нафаис. Байрут. 1987 м.с. 10-босма.

- 72. Аҳмад ибн Ҳанбал. «Муснаду Имом Аҳмад ибн Ҳанбал». Дарул кутубил илмийя. Байрут. 1978 м.с. 2-босма.
- 73. Абдуллоҳ ибн Баҳром ад-Доримий. «Сунануд-Даримий». Дарул фикр.
- 74. Муҳаммад Абдурроҳман ал-Муборакфурий. «Туҳфатул аҳвазий би шарҳи жамеъит-Термизий». Дарул кутубил илмийя. Байрут.
- 75. Муҳаммад Юсуф ал-Ҳусайний ал-Банурий «Маҳарифус-сунани шарҳи сунанит-Термизий». Ал-Мактабатул Банурийя. Карачи.
- 76. Саъийд Ҳавва «Ал-Асасу фис-Сунна». Дарус салам. Қоҳира. 1994 м.с. 1-босма.
- 77. Жалолиддин ас-Суютий. «Танвийрул ҳаволик шарҳун ала Муваттоъи Малик». Дару иҳяил кутубил арабийя. Миср.
- 78. Али ибн Султон Муҳаммад ал-Қорий. «Мирқотул Мафатийҳи шарҳу Мишкатил Масабийҳ». Дару иҳяит-туросил арабий. Байрут.
- 79. Бадриддин Айний. «Умдатул Қорий шарҳу Саҳиҳил Бухорий». Дарул фикр.
- 80. Аҳмад ибн Ҳажар ал-Асқалоний «Фатҳул Борий шарҳу Саҳиҳил Бухорий» Дарул райяни лит-турос. Қоҳира. 1986 м.с. 1-босма.
- 81. Али ибн Султон Муҳаммад ал-Қорий. «Ан-Ниқояту шарҳу Муҳтасарил Виқоя». Император университети босмахонаси. Қозон. 1908м.с.
- 82. «Ал-Адабул Муфрад» Муҳаммад ибн Исмоил ал-Жаъфий ал-Бухорий. Тошкент. 1980 м.с. 1400 ҳ.с.
- 83. Абдул Азийм ибн Абдул Қовий ал-Мунзирий. «Ат-тарғийбу ват тарҳийб» Матбаъатус саъадати би Миср. 1960 м.с. 1379 ҳ.с.
- 84. Муҳаммад Шамсул ҳаққул Азим Ободий. «Авнул Маъбуд».
  - 85. Абул Аъло ал-Муборакфурий. «Тухфатул Ахвазий».
- 86. Абу Закариё Яҳё ибн Шараф ан-Нававий. «Шарҳун Нававий ала саҳиҳи Муслим». Дарул кутубил илмийя.
- 87. Абу Муҳаммад ал-Ҳанафий аз-Зайлаъий. «Насбур-роя». Ал-Мактабатут-тижорийя.
- 88. Муҳаммад ибн Исмоил Санъаний. «Субулус-салам». Дарул жийл. Байрут.

- 89. Муҳаммад Шавканий. «Найлул автор шарҳу мунтақол ахбар». Мустафо ал-Бабий ал-Ҳалабий. 1961 м. 1380 ҳ.
- 90. «Нузхатул муттақийн шарху риёзус-солихийн». Муассасатур рисала. Байрут 1988 м.с. 1408 х.с.
- 91. Мусо Шоҳийн Лошийн. Абдул Ал Аҳмад Абдул Ал. «Ман-ҳалул ҳадийси фий шарҳил ҳадийс».
- 92. Мулло Али Қорий. «Шарҳу муснади Аби Ҳанийфа». Дарул кутубил илмийя. 1985 м.с. 1405 ҳ.с.
- 93. Хатийб Табризий. «Мишкотул Масабийҳ». Ал-Мактабул Исламий. Байрут 1985 м.с. 14-5 ҳ.с.
- 94. Ибн Қайюм ал-Жавзийя. «Задул Маъади фии ҳадйи хойрил ибад». Мустафо ал-Бабий ал-Ҳалабий.
- 95. Абдурроҳман ибн Муҳаммад ал-Калибулий Шайхизода. «Мажмаъул анҳури фий мултақол абҳур». Дарул кутубил илмийя. Байрут, Ливан. 1989 м.с.
- 96. Абдуллоҳ ибн Маҳмуд ал-Мусилий ал-Ҳанафий. «Ал-Их-тиёр ли таълилил мухтор». Дорул Арқам. Байрут.
- 97. Алауддин ибн Маҳмуд ал-Косоний ал-Ҳанафий. «Бадаиъус Санаиъ фий тартийбиш-шароиъ». Дарул кутубил илмийя. Байрут. 1997 м.с.
- 98. Аҳмад ибн Юсуф ал-Ҳалабий. «Умдатул ҳуффази фий тафсийри ашрофил алфаз». Дарул кутубил ватанийя. Банғозий. 1995 м.с.
- 99. Аҳмад ибн Абдурроҳман ал-Мақдисий. «Мухтасару минҳажил қосидийн» Мактабату дорул баян. Дамашқ. 1978 м.с.
- 100. Муҳаммад ибн Абу Бакр ар-Розий. «Мухтарус Сиҳоҳ». Ал-Ҳайъал мисрийятул аммату лил китаб. Қоҳира. 1976 м.с.
- 101. Маҳмуд ибн Аҳмад ибн Мусо ибн Аҳмад ибн Ҳусайн Бадриддин Айний ал-Ҳанафий. «Ал-Бинаяту шарҳул Ҳидая». Дарул кутубил илмийя. 1999 м.с.
- 102. Муҳаммад Амийн Ибн Обидийн. «Роддул мухтари ала дуррил мухтор». Дарул кутубил илмийя. 1994 м.с.
- 103. Асъад Муҳаммад Саъийд Соғурчи. «Ал-Фиҳҳул Ҳанафиййу ва адиллатуҳу». Дарул калимит тоййиби. 2000 м.с.
- 104. Абдурроҳман ал-Жазийрий. «Китобул фиқҳи ъалал мазаҳибил арбаъати». Дарул фикр.
- 105. Вахба аз-Зуҳайлий. «Ал-Фиқҳул Исломийю ва адиллатуҳу». Дарул фикр. Дамашқ. 1997 м.с. 4-нашр.

- 106. Муҳаммад ибн Наср ал-Марвазий. «Таъзийму қодрис-солаҳ». Мактабату дарил Мадийнатил Мунаввара. 1406 ҳ.с.
- 107. Муҳаммад ибн Исмоил ал-Амир ал-Яманий ас-Санъоний. «Субулус-салам шарҳу Булуғул маром». Дарул жийл. Байрут.
- 108. Муҳаммад ибн Али ибн Муҳаммад Аш-Шавконий. «Найлул автори шарҳу мунтақол ахбар». Матбаъату ал-Ҳалабий. Қоҳира. 1961 м.с.
- 109. Ҳасан ал-Вафоий Ширинбилолий. «Китобу нурул ийзоҳи ва нажатил арваҳ». Дару иҳяит туросил арабий. Байрут. 2001 м.с. 1421 ҳ.с.
- 110. Зайн ибн Иброхим ибн Мухаммад. «Ал-бахрур роқоиқ шарху канзуд-дақоиқ». Дарул кутубил илмийя. 1997 м.с. 1418 х.с.
- 111. Аҳмад ибн Абдуллоҳ ибн Аҳмад Исбаҳоний. «Муснаду имоми Аби Ҳанийфа».
- 112. Абдуллоҳ ибн Маҳмуд ал-Мувсилий ал-Ҳанафий. «Ихтияру литаълийлил мухтар». Дарул Арқам ибн Абу Арқам. Байрут.
- 113. Муҳаммад ибн Абу Бакр ибн Абдулқодир ар-Розий. «Туҳ-фатул мулуки фий фиқҳи мазҳаби Аби Ҳанийфатин Нуъмон».
- 114. Зафар Аҳмад Усмоний Таҳонавий. «Иълаус-сунан» Идаротул Қуръан вал улумил Исламийя. Карачи. 1415 ҳ.с.
- 115. Аҳмад ибн Муҳаммад ибн Исмоил Таҳтовий ал-Ҳанафий. «Ҳошиятут-таҳтавий ала мароқил фалаҳ».
- 116. Муҳаммад ибн Абу Саҳл Сарахсий. «Ал-Мабсут». Дарул маърифа. Байрут. 1989 м.с. 1409 ҳ.с.
- 117. Абу Абдуллох Мухаммад ибн Ҳасан Шайбоний. «Ал-Жа-меъ ас-Сағийр» аламул кутуб. 1986 м.с. 1406 ҳ.с.
- 118. Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Ҳасан Шайбоний. «Ас-Сиярул Кабийр». Турос. Қоҳира.
- 119. Муҳаммад ибн Аҳмад ибн Абу Аҳмад Самарҳандий. «Туҳфатул фуҳаҳо». Дарул кутубил илмийя. 1984 м.с. 1405 ҳ.с.
- 120. Муҳаммад ибн Абдулвоҳид Сейвосий. «Шарҳу фатҳил қодийр» Дарут-туросил арабий.
- 121. Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Ҳасан Шайбоний. «Китабул асар» Дарул-кутубил илмийя. 1993 м.с. 1413 ҳ.с.
- 122. «Ал Мавсуъал Фиқҳиййа» Кувайт вақф ва исломий ишлар вазирлиги.
- 123. Муҳаммад ибн Али ибн Муҳаммад ибн Али ибн Абдур-роҳман Ҳанафий. «Ад-Дуррул мухтар». Дарул кутубил илмийя. 2002 м.с. 1423 ҳ.с.

- 124. Бурҳонуддийн Марғиноний. «Ал-Ҳидая». Дару иҳяут-ту-росил арабий. 1995 м.с. 1415 ҳ.с.
- 125. Маҳмуд ибн Аҳмад ибн Мусо ибн Аҳмад ибн Ҳусайн Бадриддин Айний ал-Ҳанафий. «Ал-Бинояту шарҳул Ҳидая». Дарул кутубил илмийя. 1999 м.с.
- 126. Хомид Мирзо Фаргоний Намангоний. «Ал-Фатҳур-Роҳ-маний». Мактабату дарул ийман. 1997 м.с. 1417 ҳ.с.
- 127. Аҳмад ибн Муҳаммад ат-Тоҳовий ал-Ҳанафий. «Шарҳи маъаний ал-асар». Дарул кутубил илмийя. Байрут, Ливан. 1987 м.с.
- 128. Мустафо Сибаъий. «Мин Раваиъи ҳазоратина». Байрут. 1968 м.с. Дарул Иршод.
  - 129. Фатаваи хиндия. Дарул фикр. 1991 м.с. 1411 х.с.
- 130. Аҳмад ал-Ҳаким «Иъломус-суннатил Маншудати лил иътиқодит-Тоифатин Нажияти».
- 131. Садриддин Муҳаммад Абул Ъиз ал-Ҳанафий «Шарҳу ақий-датут-Тоҳавийя».
  - 132. Нажмиддин Насафий. «Ал-Ақоидун-Насафийя».
- 133. Абу Бакр ал-Байҳақий. «Ал-Иътиқоду ала мазҳабис-салафи аҳлис-суннати вал жамаъа».
- 134. Аҳмад ибн Муҳаммад Тоҳавий ал-Ҳанафий. «Шарҳу маъанил асар». Дарул кутубил илмийя. Байрут. 1987 м.с. 1407 ҳ.с.
- 135. Абдулҳамид Саиҳ «Ақийдатул муслими вама яттасилу биҳа».
- 136. Ибн Бодис. «Ал-Ақоидул исломийя минал аятил Қуръанийя».
  - 137. Шайх Мухаммад Абу Захра. «Ал-Ақийдатул исламийя».
  - 138. Омодий «Гоятул мароми фий илмил калам».
  - 139. Адавий. «Аш-Шархул жадийд лижавхаратит тавхийд».
  - 140. Анвар Бадахшоний. «Шарху ақийдатут Тохавийя».
- 141. Абдурроҳман ал-Майдоний «Ақийдатул исламийяту ва усусvxa».
- 142. Муҳаммад Саийд Рамазон ал-Бутий. «Куброл яқийнийятил кавниййа». Дарул фикр. 1390 ҳ.с.
- 143. Валиййуллоҳ Деҳлавий. «Ҳужжатуллоҳил балиғо». Ал-Мактубатус-салафийя. Лоҳур. 1307 ҳ.с.
- 144. Мулла Али Қорий «Шарҳу китобил фиқҳил Акбар». Дарул кутубил илмийя.
  - 145. Мухаммад ал-Ғазолий. «Ақийдатул Муслим».

- 146. Абдулмажид Зиндоний. «Ал-Ийман».
- 147. Юсуф Қаразовий. «ал-Фатава ал-муъасиро».
- 148. Муҳаммад Саийд Рамазон ал-Бутий. «Китабус-салафийя».
- 149. Сиддиқ Башир Наср. «Зовабитур ривояти индал муҳаддисийн».
  - 150. Саийд Хавво. «Аллоху Жалла Жалалалуху».
  - 151. Абдулмажид Зиндоний. «Тавхидул холиқ».
- 152. Абул Ҳасан ан-Надавий. «Рижалул фикри ваддаъвати фил Ислам».
- 153. Абқарий. «Шарҳу вал ибанату ъала усулис суннати ваддияна».
- 154. Муҳаммад Фуъад Абдул Боҳий. «Муъжамул муфаҳрису лил алфазил Қуръанил Карийм». Ал-Мактабатул Исламийя. Истанбул.

## МУНДАРИЖА

| Ар-Роҳман сураси  | 3   |
|-------------------|-----|
| Воқиъа сураси     |     |
| Хадид сураси      |     |
| Мужодала сураси   | 71  |
| Xашр сураси       |     |
| Мумтахана сураси  | 118 |
| Соофф сураси      | 133 |
| Жумуъа сураси     | 143 |
| Мунофиқун сураси  | 153 |
| Тағобун сураси    | 164 |
| Талоқ сураси      | 177 |
| Тахрим сураси     | 192 |
| Мулк сураси       | 206 |
| Қалам сураси      | 219 |
| Ал-Хааққо сураси  | 236 |
| Маъориж сураси    | 250 |
| Нуҳ сураси        |     |
| Жин сураси        | 274 |
| Муззаммил сураси  | 287 |
| Муддассир сураси  | 297 |
| Қийаама сураси    | 312 |
| Инсон сураси      | 321 |
| Мурсалаат сураси  | 333 |
| Набаъ сураси      | 345 |
| Назиъаат сураси   | 359 |
| Абаса сураси      | 372 |
| Таквир сураси     | 387 |
| Инфитор сураси    | 400 |
| Мутоффифун сураси | 406 |
| Иншиқоқ сураси    | 420 |
| Буруж сураси      | 429 |
| Ториқ сураси      | 440 |
| Аълаа сураси      | 446 |
| Fошия сураси      | 454 |
| Фажр сураси       | 462 |
| Балад сураси      | 472 |
| Шамс сураси       | 480 |
| Лайл сураси       | 487 |
| Зухо сураси       | 494 |

| Шарҳ сураси                                          | 498 |
|------------------------------------------------------|-----|
| Тийн сураси                                          | 501 |
| Алақ сураси                                          |     |
| Қадр сураси                                          |     |
| Баййина сураси                                       |     |
| Залзала сураси                                       |     |
| Аъдият сураси                                        |     |
| Қориъа сураси                                        |     |
| Такаасур сураси                                      |     |
| Аср сураси                                           |     |
| Хумаза сураси                                        |     |
| Фийл сураси                                          |     |
| Қурайш сураси                                        |     |
| Мааъуун сураси                                       |     |
| Кавсар сураси                                        |     |
| Каафирун сураси                                      |     |
| Наср сураси                                          | 554 |
| Масад сураси                                         |     |
| Ихлос сураси                                         |     |
| Фалақ сураси                                         |     |
| Наас сураси                                          |     |
| Тафсири Хилол ўқувчиларига                           |     |
| Муқаддима                                            | 603 |
| Қуръон тушишининг бошланиши                          | 604 |
| Қуръоннинг жамланиши                                 | 606 |
| Қуръоннинг тарқоқ тушиши ва унинг ҳикматлари         | 608 |
| Қуръоннинг инсонларни ожиз қолдириши                 |     |
| Қуръоннинг мўъжизакорлиги                            | 612 |
| Қуръонни қандоқ ўқиймиз                              | 616 |
| Мовароуннахрда тафсир ва муфассирлар                 |     |
| Ушбу тафсирнинг баъзи хусусиятлари. (Сўнгсўз ўрнида) |     |
|                                                      |     |

ШАЙХ МУХАММАД СОДИҚ МУХАММАД ЮСУФ

# Пафсири Хилол

ТУЗАТИЛГАН ВА ҚЎШИМЧА ҚИЛИНГАН ИККИНЧИ НАШР

6 ЖУЗ

Тошкент — 2008

Муҳаррир *Шаҳобиддин Одилов* Мусаввир *Мунаввар Турсунбой ўғли* Техник муҳаррир *Мансур Қаюмов* Ношир *Исмоил Муҳаммад Соди*қ